جزوله کی مارون شنایی ۱۳۰۱ – ۱۳۷۲ هجری مجری

Chicago Picture



تَعِ لِيفَ بَرَسِي عَ مَنْ طُوعَ لَحِ الْمَانِي الْمَانِ

بالمُتْمَا وَعِبَالْجُولُ فَلاطْوَى وَمُهَا الْمُكَا عِجُوقِ فَ ومقدم منه مُكيسى روفسور ايروشو

«تىران –١٣٥٢»

تعداد ۲۰۰۰ نسخه از این کتاب در چاپخانهٔ سازمان چاپ دانشگاه چاپ شد چاپ مجدد از این کتاب و ترجمه و اقتباس منوط به اجازهٔ ناظران این سلسله است شمارهٔ ثبت در دفتر مخصوص کتابخانهٔ ملی فرهنگ

۵۲/۲/۸ قیمت ٤۵٠ ریال ين روي مردانی ازايران بران ,رمن بافغ از ايران بران ,رمن بافغ از ايران بران , رمن بافغ از ايران بران , رمن بافغ ا

۲

زرنطن

بروفسولوه يكوايزور، برسي بروفسولوه يكوايزور، الشاكلة الماكيكيلاناكل الماليكيلاناكل الماليكيلاناكل الماليكيلونين

رُحْدَمُهُ ﴿ يَحْجُقِقَ يَ السُّنْ الْمُالْدَانِيُكُمُ الْمُعَلِّلُونَ والبَّيْرَمَهُ أَيْ وَالْمُكُولِ والبَّيْرَمَهُ إِنْ كُاهُ مِكْرِيل

## سلسلهٔ دانش ایر انی

# انتشارات موسسه مطالعات اسلامی دانشگاه مک گیل کانادا \_ مونترال شعبه تهران

زیر نظر : مهدی محقق و توشی هیکو ایزوتسو

۱ – شرح غررالفرائد معروف به شرح منظومهٔ حکمت ، قسمت امور عامه و جوهر و عرض با مقدمهٔ فارسی و انگلیسی و فرهنگ اصطلاحات فلسنی ، به اهتمام پروفسور ایزوتسو و دکتر مهدی محقق . (چاپ شدهٔ ۱۳٤۸)

۲ تعلیقه میرزا مهدی آشتیانی بر شرح منظومه حکمت سبزواری به اهتمام
 دکتر عبدالجواد فلاطوری و دکتر مهدی محقق و مقدمه انگلیسی پروفسور ایزوتسو
 ( جلد اول چاپ شده ۱۳۵۲ )

۳ تعلیقه میرزا مهدی آشتیانی بر شرح منظومه حکمت سبزواری ، مقدمه فارسی و فهرست تفصیلی مطالب و تعلیقات ، به اهتمام دکتر عبدالجواد فلاطوری (جلد دوم، زیر چاپ ) .

٤ جموعه سخنرانیها ومقاله ها ، به اهتهام د کترمهدی محقق و د کتر هرمان لندات (چاپ شده ۱۳۵۰)

۵-کاشف الاسرار نورالدین اسفراینی ، باترجمه ومقدمه به زبان فرانسه ، به اهتمام

دكترهرمان لندلت ( نزديك بهانتشار )

٦ مرموزات اسدی در مزمورات داودی ، نجم الدین رازی ، به اهتمام د کتر محمد
 رضا شفیعی کدکنی ( نزدیک به انتشار )

۷ – قبسات میرداماد ، به اهتمام دکترمهدی محقق و دکترموسوی بهبهانی و ابر اهیم دیباجی و یروفسور ایزوتسو (جلد اول ، متن ، زیر چاپ )

۸ مجموعه ٔ رسائل ومقالات درباره ٔ منطق و مباحث الفاظ ، به اهتمام پروفسور ایزوتسو و دکتر مهدی محقق ( زیر چاپ )

۹ جموعهٔ مقالات به زبانهای فارسی و عربی و انگلیسی و فرانسه و آلمانی
 بهافتخار پروفسور هانری کربن ، زیر نظر دکتر سید حسین نصر (زیر چاپ)

۱۰ ــ ترجمهٔ انگلیسی شرح غررالفرائد معروف به شرح منظومهٔ حکمت قسمت امور عامه وجوهر و عرض ، بهوسیلهٔ پروفسور ایزوتسو و دکترمهدی محقق (آمادهٔ چاپ)

۱۱ – طرح کلی متافیزیک اسلامی براساس تعلیقهٔ میرزا مهدی آشتیانی برشرح منظومهٔ حکمت بهزبان انگلیسی ، تالیف پروفسور ایزوتسو ( آماده چاپ )

۱۲ – قبسات میرداماد (جلددوم)،مقدمهٔ فارسی وانگلیسی وفهرست تفصیلی مطالب و تعلیقات واختلاف نسخ،بهاهتمام پروفسور ایزوتسو ودکترمهدی محقق وابراهیم دیباجی و دکترموسوی بهبهانی (آماده چاپ)

## بنام خدا

در سال ۱۳۶۹ مجلَّدنخستین ازسلسلهٔ دانش ایرانی بعنی شرح منظومهٔ سبزواری (قسمت امور عامه و جوهروعرض) منتشر گشت ودرآن مجلَّد همهٔ حواشی سبزواری و برگزیدهای ازحاشیهٔ هیدجی و آملی آورده شد . پس از آن بسیاری ازدانشمندان یادآور شدند که مناسب چنان بودکه حواشی مرحوم میرزا مهدی آشتیانی ضمیمهٔ آن می گشت ویاجداگانه به چاپ میرسید . البته چاپ همه ٔ حواشی در آن مجلّــد حجم کتاب را از میزان معمول افزون میساخت و نیز مایه ٔ تأسّف بود که فقط به منتخباتی از آن اكتفا شود.اكنون مؤسسه مطالعات اسلامي دانشگاه مك گيل شعبه تهران مفتخراست که توانسته آن حواشی را درجلدی مستقل بهچاپ رساند تا مورد استفادهٔ اهل دانش و بینش قرارگیرد . شکی نیست که آشتیانی در زمان ما از متبحّرترین کسانی بودکه به حکمت متعالیه و فلسفهٔ میرداماد وملاصدرا و سنزواری تسلّط داشت واوسنّت فلسفی چند قرن اخیر را توانسته بود در وجود خود محفوظ نگه داشته و یک نظم اساسیعقلی برای آن بهوجود بیاورد . هم اکنون افراد انگشت شماری که در ایران بهتدریسفلسفهٔ اسلامی و حکمت متعالیه اشتغال دارند از کسانی هستند که از دریای فضل و دانش او برخور دارگشته اند" و مسلماً وجود این تعلیقه به امر تدریس و تحقیق آنان کمک به سزائی

۱- درگذشته در سال ۱۳۳۹ هجری قمری

۲- درگذشته در سال ۱۳۶۹ هجری شمسی

۳- ازسیان آنان باید ازآقای سید جلال الدین آشتیانی استاد دانشمند دانشکدهٔ الهیات مشهد نام برد که در حال حاضر از باثمر ترین و پراثرترین کسانی است که به فلسفهٔ اسلامی خدمت می کند ـ خداوند توفیق ایشان را افزون گرداناد .

خواهدكرد.

چاپ این تعلیقه براساس نسخهای صورتگرفته که آقای میرزا محمود آشتیانی به خط خود استنساخ کردهاندو سپس آن نسخه مورد بررسی دقیق ثانوی قرارگرفته و نشانهگذاری گردیده وموارد استشهاد از آیات معین شده و بصورتی که ملاحظه میشود در آمده است .

متأسفانه حجم این کتاب مانع از این شد که بتو ان مقدمه ای تفصیلی در تحلیل افکار فلسنی آشتیانی و فهرست تفصیلی مطالب و سایر فهارس لازم وهمچنین شرح احوال او به آن صمیمه گردد و مناسب دیده شد که مجلله دیگری اختصاص به این امر داده شود . بنابر این در جلد دوم مقدمه ای در شرح احوال آشتیانی که شامل نام استادان وشاگردان و مسافرت ها و گفتگوهای علمی او و معرفی و تحلیل آثار اوست خواهد آمد و نیز افکار فلسنی او در مسائل محتلف مورد بحث و بررسی قرار خواهد گرفت و نشان داده خواهد شد که او چه سهم بسزائی در تکامل حکمت متعالیه در ایر ان داشته است و گذشته از این فهرستی تفصیلی از مطالب کتاب به آن افز و ده خواهد شدتا دوستدار ان فلسفه و دانشجویان به آسانی بتو انند این کتاب را مورد استفاده قرار دهند .

از آنجا که شهرت آشتیانی فقط در ایران و حوزه های علمی کشورهای اسلامی بوده و دانشمندان غرب از وجود چنین فیلسوفی بی اطلاع بوده اند تحلیل افکار و اندیشه های او و مقایسهٔ او با برخی از فیلسوفان ایرانی و غیر ایرانی در مجللدی جداگانه به زبان انگلیسی صورت خواهد پذیرفت و مسلماً این خدمت بزرگ موجب آن خواهد شد که برخلاف آنچه که برخی از دانشمندان بی اطلاع تصور می کنند که فلسفهٔ اسلامی از ، کندی فیلسوف عرب آغاز و به ابن رشد فیلسوف اندلسی ختم شده ، سرزمین ما همیشه محل اندیشه و تفکر عقلی و فلسفی بوده و نه تنها پس از فارایی و ابن سینا و غزالی دانشمندانی همچون میرداماد و عبدالرزاق لاهیجی و میرفندرسکی و ملاصدرا و حاجی ملا هادی سبزواری خدمات شایانی به فلسفه کردند بلکه شاگردان نامدار و گمنام آنان نیز تو انستند

اینسنت را زنده نگه بدارند ووجود شخصیت بزرگ فلسنی همچون میرزامهدی آشتیانی که فقط بیست سال پیش رخت از این جهان بربسته است دلیل بزرگی است بر اینکه دانشمندان این کشور در نگه داشت و پیشبرد سنت فلسنی کوشیده و آن را بیش از پیش بارور تر ساخته اند .

چون شرح حالی که سه سال پیش از وفاتش به جلد دوم وعده داده شده در اینجا فقط به شرح حالی که سه سال پیش از وفاتش بهوسیلهٔ میرزا محمد علی مدرس تبریزی تنظیم گشته و در کتاب ریحانةالادب آورده شده است اکتفا می شودو اضافه می نماید که او در ادی بهشت۱۳۳۲هجری شمسی این جهان را بدرود گفت در هنگامی که ۲ سال قمری از عمر پربرکت او می گذشت و نیزاز آثار او فقط کتاب تعلیقه و بر شرح منظومه منطق سبزواری در سال ۱۳۷۱ هجری قمری (۱۳۳۱ هجری شمسی) و کتاب اساس التوحید او به فارسی به وسیله دانشگاه تهران در سال ۱۳۳۰ شمسی چاپ شده است .

#### مدرس آشتیانی

حاج میرزا مهدی ابن آمیرزا جعفر آشتیانیالاصل ، طهرانی المولد والمسکن ، از مفاخر علمای عصر حاضر ما و عالمی است عامل ، فقیه کامل ، حکیم متکلم ، ادیب رباضی مفسّر ، عارف متّقی ، فقیهالفلاسفة و فیلاسوف الفقها ، حاوی فروع و اصول و جامع معقول و منقول و بالخصوص در عرفان و حکمت و فلسفه حایز نصیب اعلی وصاحب قدح معلّی . درمضمارمسابقتگوی سبقت از دیگرانربود، علاوه برمراتب علمیّه درکمالات نفسانیّه ممتاز ، در محاسن اخلاق طاق ، دارای مراحل تجلیه و تحلیه و تخلیه بود .

خلاصهٔ ادوار زندگانی آن علامهٔ عصر، علاوه براطلاعات متفرّقه موافق آنچه به حسب درخواست این نگارنده نگارش داده آنکه در سال هزاروسیصدو ششم هجری قری در طهران متولد شد ، پس از آنکه ادبیّات و مقدّمات لازمه ودرس سطحی فقه

و اصول را در نزد والد معظم خود و آقا شیخ مسیح طالقانی و دیگر اسانید وقت بحد مال رسانید وفقه واصول استدلالی واقسام منقول را نیز درحوزه آقای آشیخ فضل الله مصلوب نوری و آقای سید عبدالکریم مدر س مدرسه مروی تهران و دیگر اکابر وقت تکمیل ومبانی ریاضیات را نزد شیخ عبدالحسین سیبویه ومیرزا غفارخان نجم الدولة ومیرزا جهان بخش منجتم و حکمت ملاصدرا را نزد سیدالحکما آقا میر شیرازی واساس حکمت مشائی را نزد میرزا حسن کرمانشاهی و عرفان را نزد سلطان الفلاسفة میرزا محمد حسین و رئیس الاطبا میرزا ابوالقاسم نایینی طبیب مخصوص ناصر الدینشاه قاجار وطب جدید را نیز نزد میرزا علی اکبرخان ناظم الاطباء و میرزا ابوالحسن خان رئیس الاطباء و غیرهما استوار داشت .

بعد از تکمیل مراتب علمیه عقلیه و نقلیه عزیمت عتبات داد و درحوزه درس یکانه فقیه وقت آقای سید محمد کاظم پزدی آنی الترجمة حاضر شد، علاوه برالتقاط جواهر آبدار آن حوزه ، خودش نیز به تدریس استدلالی فقه و اصول وغیره پرداخت و اجتهاد ودارای قوه قدسیه استنباط بو دن وی مورد تصدیق استاد معظیم خود گردید واخیراً به ایر ان مراجعت نمود، مدتی در قیم واصفهان و مشهد مقد س رضوی اقامت کرد و مرجع استفاده وخول آن دیار بود ، عاقبت در طهران متوطن و در هردو رشته معقولی و منقولی مشغول تدریس و مرجع استفاده اکابر می باشد . « همو النبک شره مین ای النواحی اتیات ته تیسته و کشف تحقیقات متنوعه بسیاری در حل مشکلات فلسنی و عرفانی و تفاسیر آیات قرآنی و کشف معضلات اخبار و احادیث خانواده عصمت (ع) و مانند اینها داشته و از تألیفات منیفه او است :

۱ تا ۲ — حاشیه ٔ اسفار ملاصدرا و رسائل شیخ مرتضی انصاری و شرح منظومه ٔ سبزواری و شفای ابن سینا وکفایه ٔ آخوند ملاکاظم خراسانی و مکاسب شیخ انصاری ۷ تا ۱۱ — رسالهای در جبروتفویض و علم اجمالی و طلب و اراده و وحدت وجود وقاعده ٔ صدور (لایصدر عنالواحد الاالواحد).

صاحب ترجمة مسافرتهای بسیاری به بلخ و سمرقند و بخارا و پاریس و مصر ولندن و دیگر بلاد بعیده خارجه نموده و مرجع استفاده کابر هردیاری بوده و بحسب درخواست دانشمندان پاریس دقائق ونکات لطیفه اینسینا را حل کردهودر خلال این احوال گاهی مناظراتی بین او وعلهای مذاهب دیگر عقائد باطله واقع می شدودراثر مجادله باحسن و اقامه براهین متقنه غیرقابل رد او ، بعضی از ایشان شرف اندوز دین مقد س اسلامی بوده اند . جزراه الله عن الإسسکلام و آهله آلاف جزراء . در موقع طبع این ترجمه که ماه شوال هزار وسیصدوشصت و نهم قمری مطابق مردادم اه هزار و سیصدو بیست و نهم شمسی هجری است درقید حیات می باشد و توفیق ادامه خدمات علمیه و دینیده وی را از درگاه خداوندی مسئلت می نمائیم .

## فهرست مطالب\*

| مطالب                                                     | شماره صفحه |
|-----------------------------------------------------------|------------|
| مقدّمه /۳۵                                                | ١          |
| فی بداهةالوجود /۲۶                                        | 77         |
| فی اصالةالوجود /٤٣                                        | 99         |
| في اشتراكالوجود /٧٤                                       | 149        |
| في زيادةالوجود علىالمهيّة /٥٠                             | 104        |
| فی ان ّ الحق ّ تعالی <sup>ا</sup> انیـّة صرفة / <b>٥٣</b> | 178        |
| فى بيانالاقوال فى وحدة حقيقةالوجود وكثرتها /٤٥            | 171        |
| فی الوجود الّـذهنی ّ /۸۰                                  | ١٨٢        |
| فى تعريفالمعقول الثَّانى وبيانالاصطلاحين فيه /٦٧          | 711        |
| فى انَّ الوجود مطلق ومقيَّد ، وكذا العدم /٦٩              | 704        |
| فى احكام سلبيّة للوجود /٧٠                                | 708        |

<sup>\*</sup> چون شمارهٔ صفحات و سطوری که در تعلیقه ارجاع به شرح منظومه داده شده مربوط به چاپ ناصری آن کتاب سیباشد لذا لازم دانسته شد شمارهٔ صفحات شرح منظومهٔ چاپ سؤسسهٔ مطالعات اسلامی دانشگاه سک گیل شعبهٔ تهران دربرابر عنوانهای مطالب آورده شودتا کسانیکه این چاپ را دردست دارند به آسانی بتوانند فصول مختلف شرح منظومه را بافصول تعلیقه منطبق سازند .

|                                | مطالب                             | شماره صفحه  |
|--------------------------------|-----------------------------------|-------------|
| و انـّه مقول ٌ بالتـّشكيكُ /٧٢ | فى انّ تكثّرالوجود بالمهيّات ،    | 709         |
|                                | فی ان المعدوم لیس بشیء /۷۶        | 777         |
| <b>VV/</b>                     | فى عدمالتمايز والعليّة فىالاعدام  | 777         |
|                                | فی ان المعدوم لایعاد بعینه /۷۸    | 779         |
|                                | فى دفع شبهةالمعدوم المطلق /٨١     | 475         |
| ۸۳,                            | فى بيان مناط الصّدق فى القضيّـة ا | YAV         |
|                                | فی الجعل /۸۶                      | 797         |
|                                | فى الموادّ الثّلث /٩٤             | <b>79</b> A |
|                                | في ان" الجهات اعتبارية /٩٦        | ٣٠٢         |
| 1                              | في ابحاث متعلّقة بالامكان /••     | ٣١١         |
| 1.1/                           | فى بعض احكامالوجوب الغيرى         | ٣٢٨         |
|                                | في الامكان الاستعدادي /١٠٨        | 448         |
|                                | فىالقدم والحدوث /١١١              | ۳۳۸         |
| بثالعالم فيما لايزال /١١٧      | فى ذكرالاقوال فى مرجّح حدو        | ۳۰۸         |
| 1                              | فی اقسامالسّبق وهی ثمانیة /۱۸     | ٣٦.         |
|                                | فى تعيين ما فيهالتّـقدم /١٢١      | <b>77</b> 7 |
|                                | فىالفعل والقوّة /٢٣               | 410         |
|                                | فى المهيّة و لواحقها /١٢٧         | 471         |
|                                | في اعتبارات المهيّة /١٣١          | ۳۸.         |
| ١٣                             | في بعض احكام اجزاءالمهيّة /٤      | ۳۸۸         |
| 141/                           | فى انّ حقيقةالنُّوع فصلهالاخير    | 441         |
| لحديثة /۱۳۷                    | فى كيفيّةالتّـركيب منالاجزاءا-    | 494         |

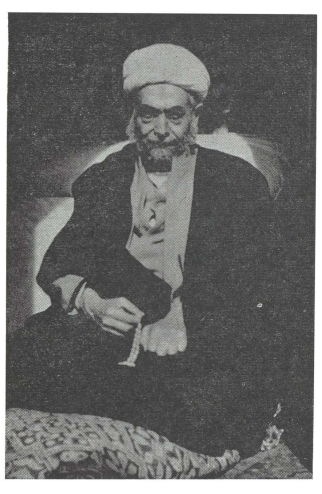
| مطالب                                                           | شماره صفحه  |
|-----------------------------------------------------------------|-------------|
| فی خواصّ اجز اءالمهیّـة /۱۳۹                                    | 498         |
| فى انَّه لابدُّ فى اجزاء المركَّب الحقيقي من الحاجة بينها /١٤٠  | 447         |
| فى انَّ التَّركيب بينالمادَّة والصَّورة اتحاديَّ اوانضهامي /١٤١ | <b>44</b>   |
| فى التشخيص /١٤٢                                                 | 447         |
| فىالتَّميز بينالتَّميز والتَّشخُّص وبعضاللُّواحق /١٤٣           | ٤٠٢         |
| تقسيم للتّشخّص /١٤٣                                             | ٤٠٣         |
| فىالوحدة والكثرة /١٤٥                                           | ٤٠٦         |
| في تقسيم الوحدة /١٤٧                                            | ٤٠٩         |
| في تقاسيم الحمل /١٥٠                                            | ٤١٤         |
| فىالتقابلُ واقسامه /١٥٣                                         | ٤١٩         |
| فى العلَّـة والمعلول/٥٥١                                        | ٤٢٠         |
| فى ان جميع اصناف الفاعل الشمانية متحققة فى النفس الانسانية /١٥٩ | <b>٤</b>    |
| فى البحث عن الغاية /١٦١                                         | £ 7.A       |
| فى دفعالشَّكوك عنالغاية /١٦٢                                    | 244         |
| في العليّة الصورية /١٦٦                                         | 733         |
| في العلة المادّية /١٦٧                                          | 2 2 2       |
| فى احكام مشتركة بينالعلل الاربع /١٦٨                            | 227         |
| فى احكام مشتركة بينالعلَّة والمعلول /١٧٠                        | ٤٥٠         |
| فی رسم الجوهر و ذکر اقسامه /۱۷۵                                 | ٤٦٣         |
| فی رسمالعرض و «کر اقسامه /۱۷۷<br>•                              | <b>£</b> 7Y |
| في المكم /١٨٠                                                   | £7 <b>9</b> |
| فالكيف /١٨٢                                                     | <b>£YY</b>  |

| مطالب                                                        | ماره صفحه |
|--------------------------------------------------------------|-----------|
| فى العلم /١٨٤                                                | ٤٧٤       |
| فىالعلم الحصولى والحضورى /١٨٤                                | ٤٧٧       |
| في الاعراض النّسبيّة /١٨٦                                    | ٤٨٢       |
| فىالالهيّات                                                  | ٤٨٥       |
| فی توحیده تعالی <sup>ا</sup>                                 | ۰۰۳       |
| فی بساطته تعالی <sup>ا</sup>                                 | 710       |
| في احكام صفاته تعالىٰ                                        | ٥١٨       |
| في اقوال المتكلّمين في صفاته تعالى ا                         | ٥٢٥       |
| في انه تعالى عالم بذاته                                      | ۰۳۰       |
| في علمه تعالى ابغيره                                         | ٥٣٥       |
| فى ذكرالاقوال فىالعلم ووجهالضّبط لها                         | ٥٤٠       |
| في ان علمه تعالى بالاشياء بالعقل البسيط والاضافة الاشراقيـّة | 000       |
| في ردّالحجّة المشّائين على كون علمه تعالى ا بالارتسام        | ٤٧٥       |
| في مرانب علمه تعالى ا                                        | ٥٧٨       |
| فىالقدرة                                                     | ۲۸۰       |
| في عموم قدرته لكلّ شيء خلافاً للشّنويّـة والمعتزلة           | ٥٨٣       |
| في حياته                                                     | 098       |
| في تكلُّمه تعالى ا                                           | 090       |
| في تقسيم الكلام                                              | 7.4       |
| في الأرادة<br>في الأرادة                                     | 7.7       |
| في افعاله تعالى <sup>ا</sup>                                 | 717       |
|                                                              |           |
| فی ان ما صدر عنه تعالی انسما صدر بالتـرتیب                   | 718       |

| مطالب                                                   | شماره صفحه |
|---------------------------------------------------------|------------|
| فى اثبات ان" اول" ما صدر هوالعقل                        | 710        |
| فى كيفيّة حصولاالكثرة فىالعالم                          | 711        |
| فى ربط الحادث بالقديم                                   | 177        |
| فى كيفيّة حصولالتكثّر على طريقةالاشراقيّين              | 770        |
| فى تمايزالاشعـّةالعقلية                                 | 777        |
| فى كيفيّـة صدورالطبقة العرضيّـة منالطّـوليّـة           | 777        |
| في انَّ الافاعيل المتقنة في هذا العالم من ربِّ النَّوع  | ٦٢٨        |
| فى تحقيق مهيــّةالمثل الافلاطونية بعدالفراغ عن انيـّتها | 779        |
| فى تأويلاتالقوم للمُثُل الافلاطونيّـة                   | 741        |
| في قاعدة امكانالاشرف                                    | ٦٣٣        |
| في الطبيعيّات                                           | 740        |
| في حقيقة الجسم الطبيعيّ                                 | ٦٤٨        |
| فى اثباتالهيوليٰ ا                                      | 707        |
| فى تعريفالهيولى!                                        | 700        |
| فی اسامیالهیولی'                                        | 707        |
| في ابطال الجزء الّـذي لايتجزَّىٰ                        | ٨٥٢        |
| في اثبات تناهىالابعاد                                   | 709        |
| فى انَّ الصَّورة فى هذا العالم لاتنفكَّتْ عنالهيولى'    | 771        |
| فى انَّ الهيولي لاتتعرَّىٰ عنالصَّورة                   | 774        |
| فىالصّورة النّوعيّة                                     | 778        |
| فى الحركة                                               | 770        |
| في ان "المحرّك غيرالمتحرّك                              | 777        |

| مطالب                                                     | ماره صفحه |
|-----------------------------------------------------------|-----------|
| في معنى الحركة في المقولة                                 | ٦٦٧       |
| فى انَّ المقولات الَّـتَى تقعالحركة فيها ،كم هي ؛         | 779       |
| فى تعيين موضوع هذه الحركة ودفع ماقالوا من عدم بقاءالموضوع | 771       |
| فى الزّمان                                                | 1//       |
| فىالمكان                                                  | ٦٧٨       |
| في امتناع الخلأ                                           | 779       |
| في الشَّكُل                                               | ٦٨٠       |
| فيالجهة                                                   | ۲۸۲       |
| في حدوثالاجسام                                            | ٦٨٣       |
| فى الافلاك الجزئية                                        | ٦٨٩       |
| في عددالثوابت                                             | 791       |
| في عددالبسائط                                             | 797       |
| في عدد طبقاتالارض وغيرها                                  | 794       |
| فىالجسم المركتب                                           | 798       |
| في كاثنات الجوّ                                           | 790       |
| في تكوّنالمعادن                                           | 797       |
| في احو ال النَّفس                                         | 797       |
| فىالحوات الباطنة                                          | 799       |
| فى القوى النبانية                                         | ٧٠١       |
| فىالقوى الحيوانيّة                                        | V•Y       |
| فى النفس الناطقة                                          | ٧٠٣       |
| في ذكرالادليّة على تجرّدالنيّفس النيّاطقة                 | ٧٠٥       |

| مطالب                                               | شماره صفحه  |
|-----------------------------------------------------|-------------|
| فىالعقل النيّظرى والعقل العملى                      | ٧٠٨         |
| في ان ّ النّـفس كلّ القوىٰ                          | ٧١١         |
| فى بعضاحوالالنّفس                                   | ٧١٢         |
| في ابطال التّناسخ                                   | ٧١٤         |
| فی اقسام التّـناسخ                                  | ٧١٥         |
| فى بعض احكامالنـّـفوس الفلكيـّـة                    | <b>٧</b> ١٦ |
| فىالنّبوّات والمنامات                               | V19         |
| في اصولالمعجزات والكرامات                           | <b>VY1</b>  |
| فى بيان سبب صدورالافعال الغريبة عنالنفس الانسانيّـة | <b>77</b>   |
| في المعاد                                           | <b>٧٢</b> ٤ |
| . فى المعاد الجسمانى                                | ٨٢٨         |
| فى بيان كونالبدن المحشور عينالبدن الدنيوى           | ٧٣٦         |
| فى دفع شبهات تورد علىالقول بالمعادالجسمانى          | ٧٤٠         |
| فى شطرٍ من علمالاخلاق                               | V£ £        |



مېرزامه دې مدرس اشتابئ ۱۳۰۲ – ۱۳۷۲ هېری مېری

# بست النالج التحالي

قوله : «بسمالله» الخ ص ۱۲۳ س۱.

انتها افتتح كتابه باسم الله ، لأن أسمائه تعالى شأنه فاتحة كتاب التتكوين ، فيجب ان يفتتح كتاب التتدوين بها واختار اسم الله لاستجاعه لجميع الأسماء والصفات وكونها جميعاًمن سدّنته . ثم اختار الرّحمن و الرّحيم ، لان بالرّحمة الرّحمانية ظهور الوجود و تميز العابد عن المعبود ، بمقتضى « كُنْتُ كَنْزاً مَخْفياً » ، وبالرّحيمية وصل كل ممكن الى كماله المقصود ، اوالمفقود .

و ابتدء بالتحميد بعد النّسمية لكونه تعالى وليّه و مستحقّه بالذّات، و لوجوب شكر المنعم. او لكونه نوعاً من العبادة التّى هى غاية الايجاد، بحكم « وَمَا خَلَقُتُ الجِنَّ وَالاَ نِسَ ا لِّلاَ لِيبَعْبُدُون ِ ١٠ ، « وَ قَضَى ٰ رَبَّكَتُ أَلَّا لاَ تَعْبُدُوْا ا لِّلا إِيّاهُ ﴾ ٢. ولان تأليف الكتاب أمر ذوبال وكل مر ذيبال لم يبدء فيه بهما فهو أبتر.

و انتها قدّمالتسمية على التحميد، لان خصول التوفيق للتسمية والتحميد لايكون الله بالأسماء المناسبة لها، فيجب ان يقدّم التوجّه الى أسمائه والإستعانة و التمسّك بهاعلى حمده على تلكث النّعمة واصل نيعتمه الحياة، والتتوفيق لصرفها فى التسمية والتتحميد ذاتاً ووصفاً وفعلاً و قولاً من جلائل نعائه. وهى مشتملة على نيعتم كثيرة و مواهب غير محصورة، لاعلى نعتمتين، كما قال بعض الشعراء:

۱۔ الذاريات (۱٥) ، ٥٠.

٢- الاسراء (١٧) ، ٢٣.

۳- اى : «الحياة».

«پس در هر نفسي دو نعمت موجود» الخ.

لان تعمة الحياة التي هي مبدء الأنفاس، والتوفيق لصرفها في الحمد والشكر أصل كل نيع مة، و مبدء كل منة و من حة و عطبة، فيجب على كل أحد اولا حمده تعالى في قبال تلك العطبة الإلهية المراكانت تلك النعمة تتجدد في كل آن وفي كل "نفس، عقتضي «بل هم في لبسس من خلق جكيد» المعتاج العبد الى شكر آخر، وهو الى أنفاس أخرى، وهل مراً ، فلا يقدر أحد على أداء حق حمده و شكره، اللا ان يحمد هو، تعالى ذا ته المقدسة ، كما أشرنا اليه.

#### قوله: «الحمدالله» ٢/١٢٣

قد ذكرنا فى شرح خطبة المنطق: ان الحمد إظهار اتتصاف المحمود بأوصاف الكمال و نعوت الجال و الجلال، سواءكان فى قبال إفضاله و إنعامه، اولاستحقاقه الذات التام الكامل؛ و سواءكان المظهر نفس المحمود، او غيره؛ و سواء كان بلسان الذات والاستعداد، اوبلسان الحال، اوالفعل، اوالقال، اوبلسان المرتبة و الحكم، اوالأحدية الجمع الكمالي، المختص بالإنسان الكامل المكتل.

و لفظة « الله » ، على ما أفاده بعض العارفين، عَلَمَ للذَّات من حيث هي هي، لا باعتبار اتَّصافها بالصّفات، ولا باعتبار «لااتصافها» بها.

و لمّا كان الأنسب بمقام الحمد بسط نور الوجود على هياكل قوابل الممكنات ـ و طرد ظلمة العدم العيني عن الاعيان الثابتات ـ الذيّ هو اتمّ افراد الاحسان والافضال، و صّفه ، تعالى ، بـ «المتجلّى بنور جماله » ، اللّذي هو نور « الفيّض المقدّس » ، « والنّفَس الرّحاني» ، و الحياة السّاري في الدَّراري و الذّاري ، و في كلشيء ، بمقتضى قوله ، تقدّست

<sup>1-</sup> بالأصل : «الهية».

۲-ق (۵۰) ، ۱۰۰

٣- اى : «بسط نور الوجود» الذى . . .

٤- (الدرارى) جمع درة (والذرارى) جمع ذره ، ويقال «درة بيضاء و ذرة سوداء» ، و يراد بهما عالم المجردات (بالاصل: مجردات) والماديات. منه قده.

اسهائه،: «وَجَعَلْنا مِينَ النَّمَاءِ كُلَّ شيء حي ١٠.

و لمّا كان نسبة ذاك الفيض و النّورالالهي الى ذاته المقدّسة الوجوبيّة نسبة الفيىء من الشيء والعكس من العاكس ـ وهو مبدء كمال كلّ الاشياء و أصلها و تمامها، والحمد بأزاء الكمال ـ، فبتجلّيه، تعالى، بهذا التّجلى الالهي وظهوره من مشكاة ذاك الفيض الأحدى مستوجب لكون الحمد كلّه لله و لذلك قال: «الحمدللة».

قوله: «بنور جماله» الخ ٢/١٢٣.

النتور هوالظناهر بذاته والمظهر لغيره ، وهذاخاصية الوجود بماهو وجود. ويطلق على الحق ، تعالى ، على سبيل الحقيقة ، لاعلى سبيل المجاز ، كما توهد منه بعض المتعنتين ، لانه ، تقدّست أسمائه ، أصل كل ظهور ، و مبدء كل إشراق و نور . بل لانه الواجب الوجود بذاته ، الواجب من جميع جهاته و حيثياته ، وكل ظاهرٍ قائم بذاته ، تعالى ، فكيف لا يكون هو ظاهراً بذاته ؟

وايضاً هو، تعالى شأنه ، بمقتضى «كُنْتُ كَنْزاً مَخْفَيْتاً ، فَأَحْبَبْتُ اَنْ أَعْرَفُ فَخَلَقَنْتُ اللهُ أَعْرَفْ » ، و بمقتضى ماورد انه ، ص ، قال : « خَلَقَ اللهُ الْخَلَقْ فَى ظُلْمَة العدم بنور ذاته وصفاته ، النخلَق فى ظلْمَة العدم بنور ذاته وصفاته ، و بنور و بنور الله قدس الا نَفْسَسْ ، الذّى هو نور مُنظهر لكل شيء ، و بنور وجهه ، الذي هو الفيض المُقدّس . لذلك قال : «المتجلي بنور جماله».

قال بعض العارفين: « الجهال » هو تجلّيه، تعالى ، بوجهه لذاته. فلجهاله المطلق «جلال» ، هو قهـ اريّته للكلّ عند تجليه بوجهه. فلم يبق احد حتى يراه، وهو علوّالجهال، وله دنوّ بدنوّه منيّا ، وهو ظهوره فىالكلّ ، كما قيل شعر:

جمالُـكَتُ فى كلّ الحقائق سائر وليس له اللّا جلالــَكَتُ ساتر تَـجليّــتَ للأكوان خلفَ ستورها فتميّت بما يخفى عليه الستائر و لهذا الجال جلال هو احتجابه بتعيّنات الأكوان. فلكلّ جمال جلال ، و وراء

۱- الانبياء (۲۱) ، ۳۰ ـ بالاصل: «و سن الماء كل شيء حي».

كلّ جلال جمال. و لممّاكان في الجلال ونعوته معنى الاحتجاب والعزّة ، لزمه العلوّ والقهرمن الحضرة الإلهيّة ، والحنضوع و الهيبة منيّا. و لممّاكان في الجمال و نعوته معنى الدّنوّ والشّعور، لزمه اللّطف والرّحمة والعطف من الحضرة الالهيّة ، والانس منيّا » انتهى.

وقال ايضاً: «الجلال» هو احتجاب الحق عنا بعزته من ان نعرفه بحقيقته وهويته، كما يعرف هو خاته. فان ذاته ، سبحانه ، لايراها أحد، على ماهى عليه، الله هو» انتهى. وله، ايضاً، صفات جامعة بين الأمرين، يعبس عنها بصفات الكمال، او يعبس عن المجموع أي من حيث الاتصاف بها، بصفات الكمال.

وصفاته ، تعالى ، تنقسم بوجه: الى اللسطفية والقهرية ، والحقيقية المحضة والحقيقية ذات الاضافة و الإضافية المحضة . و بوجه : الى الشبوتية و السلبية ، و تسمى الشبوتية بصفات الجال ، لدلالتها على ترفع الذات بها ، والسلبية بصفات الجلال ، لدلالتها على ترفع الذات و عصمتها ، و تنزهها عن سماة الخلق و نواقصه.

والمراد برهالم الملك » رعالم الشهادة ». و را الملكوت - كما في المجمع ، كر هبوت ، و في اللّغة بمعنى العزة والسلطان والمملكة ، والواو والتاء زائدتان ـ وهو اذا اطلق ، فيرادبه : مطلق عالم رالغيب » ، و اذا ذكر في قبال رعالم الجبروت » و رالنفوس المجردة » التي يعبر عالم را المئل المعلقة » المعبر عنه بالدهر الأيسر الأسفل ، و رالنفوس المجردة » التي يعبر عنها بالدهر الأيسر الأعلى . و الأنسب ان يراد به هنا مطلق عالم الغيب ، حتى يشمل عالم الجبروت ، أي المجردات المرسلة المحضة إيضاً . بل إن مُمل نور الجال على مطلق الوجود العام الشامل للفيض الأقدس و المقدس ، حتى يشمل عالم السلموت ايضاً ، كان أولى و أنسب. لان أول التجليات الألهية ، الذي به يرفع و يكشف الكرب عن الحقايق المستجنة في غيبذات الحق ، انهاهو ذاك التجلي العام و رالنور المنبسط » و الفيض المطلق وهو أول النّع ما اللهية والآلاء " الرّبانية وهو بمقام الحمد أليق وأولى وألصق و أحرى .

۱- ای: «عالم الملکوت».

۲- «رفع» ، خ ل.

٣- «الافاضات» ، خ ل.

و لمّا كان منشأ جلاله هو شدّة ظهوره و نور جماله ، قدّمالجهال على الجلال ، ليُعلم انّ منشأ جلاله ليس غطاءً مضروباً ، بل هو مستند الى قصورنا عن اكتناه نوره .

وفى قوله: «المتجلى بنور جماله» ، إشارةالى ان الفيض المقدّس نفس الفيض و الرّبط ، لاالمفاض و المرتبط به . و انه مجعول بنفس ذاته و الأشياء مجعولة بجعله، كما ورد: «خَـَلَـقَ اللهُ الأشياء بالمشيّة ، والمشيّة بنفسها» .

و انما قال : « المتجلى بنور جماله » و لم يقل : بنور ذاته ، للإشعار بان ّ ذاته غنى ّ عن العالمين ، وان ّ ظهوره بذاته بحسب اقتضاء أسمائه و صفاته.

قوله: «المحتجب في عزّ جلاله» الخ ٢/١٢٣ قد مرّ معنى الجلال.

و «الــــّلاهوت» من لاه ، و وزنه فـَعــَلوت، مثل رَ حَموت، والواو و التاء فيه و فى الجبروت زائدتان. ولاه، لغة معنى تستر ، والمرادمنه فى عرفالعارفين: «مقامالواحديـــّة». و حضرة الأسماء والصــّفات، و العلم التفصيلي ، و نشأة الأعيان الثابتة. و سمى بهذا الأسم، لتستر ه عن العقول والابصار.

و «الجبروت» ، في المجمع ، هو فتعلوت ، من الجبر بمعنى القهر . و قيل من الجبر بمعنى القهر . و قيل من الجبر بمعنى إصلاح الحال و جبرها . و في عرف أهل الله يطلق على « عالم الامر » و « العقول الطّوليّة » ، المسمتّى بر الدّهر الابمن الأعلى » ، و «عالم القضاء الجمعى الاحدى القرآنى » ، و على « العقول العرضية المتّكافئة » ، المسمّاة «بعالم القضاء الجمعى التفصيلي الفرقاني » .

و «الشعشعة »، من الشعاع ، وفى المجمع: «شعاع الشمس ، بالضم ، ما يرى من ضومًا عند ذرورها ، أى اضائتها كالقيض بان ». شبّه عالم السّلاهوت \_ من جهة اشتماله على اسماء الله ، تعالى ، وصفاته ، التى هى من حيث ذاته ، التى هى شمس شموس عوالم الوجود \_ بالشّمس و اشعتها ، التى تمنع الابصار عن اجتلائها اضوئها و مشاهدة نورها ، لضعفها وقصورها لالحجاب مضروب بينها و بين الابّصار ؟ بل لقصور البصائر من جهة احتجاب بصائر

١- اي : «اجتلاء الابصار».

العقول و الأفهام عن اكتناهها و اجتلاء أنوارها و أضوائها ، لفرط نورها و غاية بروزه و ظهوره . فأعياننا و تعيّناتنا و معارفنا ، بلمعارف كلّ الممكنات ـ الّتي بقدر وسعنا الممنات و الاسماء والصفات ، لاكما يليق به ، تعالى ، وكماهوعليه حجابٌ مضروب و غطاء مسدول .

ان قلت: قد نطقت آلسينة واطبة الفلاسفة الشامخين و الحكماء الراسخين ، بانه لاحجاب في المفارقات و لاغطاء فيها ، بلكل يشاهد بعضها بعضاً ، و يشاهد نورالانوار ايضاً « بالعلم الحضورى النورى الاشراق » ، فكيف حكم المصنف باحتجابه ، تعالى ، عن «ستُكّان» عالم الجبروت ؟ قلت: ليس مراده ، قده ، نني مطلق علمها و شهودها له ، تعالى ، و احتجابها عنه مطلقاً ، بل المراد احتجابها من اكتناهه و او عن مشاهدته على سبيل الإحاطة والكمال وكماينبغي وبماينبغي ، فان ادراك المفاض للمفيض بقدر الإفاضة ، لا بقدر المفيض ، كما قيل:

ترا چنانکه تــوئی هر نظر کجــا بیند

بقدر بینش خود هرکسی کنـــد ادراك

و من هنا قال أعرف الحلق به ، تعالى : « ما عرّ فناك حق معرفت كن ، و ما عبد ناك حق عبد ناك مع ان ذاك الاحتجاب مرجعه الى عين الرّحمة والإمتنان ، نظراً الى ان في جلاله جمالاً ، و في جماله جلالاً ، و قهره مستور في لطفه و لطفه محنى في قهره ، كما ورد : «سُبُحان من اتستعت ر حمّته لا وليائيه في عين نق مته » . ولانه لولا ذلك الاحتجاب ، "لا حرقت سُبُحات وجهه ما انتهى اليه بصره ، كما ورد من : «ان يله ، سَبعين الف حجاب من نور ، و سَبعين ألف حجاب من

۱- «وسعهم»، خ .

٢- بالأصل: «قطان».

۳- «احتجابه» ، خ .

٤- «اكتناهها» ، خ.

ظُلُهُمّة ، لَولاها لَآحُرْ قَتَ استُبُحاتُ وَجهه ما انتهى اليه بَصَرُه ». وانتها ذكرهذا ، للاشارة الى ان في كل جمال جلالا و بالعكس ، و انه ، تعالى ، لفرط بساطته و كماله جامع بين الاضداد ، كما قال الجنيد : « عَرَفتُ الله بيج معه بين الأضداد : هوالأول و الآخر والظاهير والباطن وهو بكل شيء عليم » حتى لا يتوهيم ان بظهوره يرفع الحجاب المستند الى قصور البصر ، فيقدرون على اكتناه نوره و انه بعد الظهور ايضاً باق في عزه الأحمى و غيبه الاجلى ؛ و للاشارة الى انه ، تعالى ، تستهلك كثرة صفاته في وحدة ذاته ، ولا يقدر في احديته بحيث يضمحل لذاتها كل عدد و معدود .

قوله ، قده : «قُطّان» الخ ٣/١٢٣

فى المجمع : قَـطَن بالمكان يقطن ، من باب قعد ، أقام به و يقطنه ، فهو قاطن والجمع قطان مثل كافر وكُفار.

والناسوت ، فى اللّغة بمعنى الطّبيعة الإنسانيّة ، و اصله النّاس ، زيد فى آخره الواو والتاء . و فى الاصطلاح يطلق على نشأة الطّبيعة و عالم الحلق و الشّهادة . و هو ، فى قبال عالم الملكوت ، بمعنى عالم الغيب . و لمّاكان مرجع الاحتجاب الى قصور الإدراك ، وكان قُطّان النّاسوت أضعف وجوداً من قُطّان الجبروت ، فكان الإحتجاب فيها أشدّ ، والى ذلك أشار بقوله : «فضلا» الخ .

قوله، قدّه: «انار بشروق وجهه» الخ ٣/١٢٣

الاشراق الإضائة . يقال أشرقت الشمس، اى طلعت و أضاءت وجه الارض، و أشرق الوجه أضاء و تلألا حُسنا، و المراد من الوجه ، هنا، الذ"ات.

وأن جعلنا قوله: «المتجلى بنور» الخ، إشارة الى ظهوره بالفيض المقدّس و إخراجه، تعالى ، الأشياء من العلم الى العين و مقام الاستجلاء، فيمكن ان تحمل هذه الفقرة على تجدّيه، تعالى، بالفيض الأقدس، لاظهار الأعيان الثابتة و الحقايق العلميّة من الخفاء المطلق و الكنز المخفى الى مقام التّقدير و التفصيل العلمى، اى من حضرة الأحديّة و بطون

<sup>1-</sup> بالاصل : «لاحترقت».

الذّات الى حضرة الواحدية و مقام الجلاء ؛ وكلا الظّهورين ملائمان لمقام الحمد والشكر. و هذا الظّهور ، وانكان مقدماً على الأوّل ذاتاً ، اللا انّه لمّاكان الثّانى أجلى و أجمل فى رفع الغطاء والسّتر ، قدّمه عليه ونسب الاوّل الى نور الجمال ، ونسب هذا الى شروق الذّات و خصّص التجلّي بالملكث و الملكوت ، وعمّم الانارة الىكلّ شيء ، نظراً الى اوسعية دائرة الفيض الأقدس من المقدّس ، من حيث ان بعض الاشياء لايظهر فى العين و لايخرج من العلم أصلاً ، بخلاف الظهور العلمى ، فانته يعتم كلّ شيء.

و يمكن ان يكون الاوّل إشارة ً الى الرّحمة الصّفاتية . فان ّله ، تعالى ، رحمتين : إحداهماذاتية ، والأخرى صفاتية . وكل واحدة منها تنقسم الى العامّة والحاصّة ، والأولى اى العامّة ، تسمّى بالرّحمة الرّحمانيّة ، و الثمّانية بالرّحيميّة . و العامّة الذّاتيّة تسعُ كل شيء و تعمّم كل ذرّة و فييء ، و هي الرّحمة الوجوديّة الشمّاملة . والخاصّة تسمّى بالعناية و برالقدَم الصّدق » ، المرّى هي من آثار حبّ الحق ، تعالى ، لبعض العباد ، لالموجب معلوم : من علم او عمل او غيرهما ، من الأسباب والوسائل ، و اليه الإشارة بقوله ، تعالى ، في حق ّ الحضر ، ع ، : «آتيناه و رَحمّة ً من عيندناً وَ علمَا الله من للدُنيّا علما ً ا» .

و إنها قد مالصفاتية ، مع ان الذاتية أصلها و تمامها و بها تحققها و قوامها ، لان الذاتية ، في عين إنبساطها و شمولها على كل شيء ، تقهر حكم التعينات و تغلب عايها و تقهرها ، فتكون أشد نفوذاً و إحاطة ، فناسبت مع الجلال و العظمة و الرّفعة ، و رفع حكم الإثنينية والكثرة والقهارية . والصفاتية تناسب الجمال واللّطف ، وهوأنسب بالنّسبة الى الحمد ، و أقرب الى الإحسان و الإمتنان ، فلذلك وصف الذّاتية بقوله : « بحيث افى» \$117 الخ . و المراد من المستنير الماهيّات الممكنة والاعيان القابلة .

قوله: «وأعار» الخ ٤/١٢٣

إشارة الى ان خلعة الوجود أمانة الهيّة ، يجب ان تردّ الى اهلها ، و ان الصّفة الذّاتية للممكن هي الــّلاضرورة والإمكان،كما قيل :

۱۔ الکھف (۱۸) ، ه٠٠.

سیه روئی ز ممکن در دو عالم جدا هرگز نشد و الله أعلم

والى مقام الوحدة فى الكثرة ورؤية الحق فى الحلق، كماقال عز اسمه: «ستَدُرِيـْهـِمْ آياتـِنـاً فـِـى الآفاق» الآية، والى ان الكل مُسبّح بحمد بارثه و خالقه و مشاهدله، ولكن بعين حمده لذاته، فهو الحامد لذاته بذاته فى مقام جمعه و تفصيله.

وقوله: «طرفا منه» ٤/١٢٣. اشارة الى ان طهوره فى كل شيء بمقدار قابليّته، لا بما يليق بكمال جوده و فضله ،كما اشرنا اليه آنفاً.

قوله: «وعندكشف سُبُحات جلاله» الخ ٥/١٢٣

قال فى المجمع: سُبُحات النّور مظانّها، و سُبُحات وجه ربّنا جلاله وعظمته، و قيل نوره والمراد بالوجه «الذات» انتهى. وفى القاموس: سُبُحات وجهالله أنوار وجهه وفى شرح حكمة الاشراق: المرادبها أنوار الذّات الأزليّة ألتى اذار آها الملائكة المقرّبون، سبّحوا، لما يروعهم من جلال الله و عظمته.

قوله: «فمنه المسير و اليه المصير» الخ ٥/١٢٣ - ٦

الأوّل إشارة الى انه ، تعالى ، مبدء كلّ شيء . والثّانى الى انهالغاية و المنتهى لكل دُرّة و ذَرّة . او ان الأوّل إشارة الى «قوس النتزول» ، و الثّانى الى «قوس الصعود» . فانّه في الا وّل تَنزّل في المراتب ، و أوجدها بترتيب التّعينات ، حتّى اختفت الهويّة في الهذية البشريّة ، و في الثّانى رفع حجب التّعينات من وجه الذّات الأحدية السّارية في الكلّ ، بالمحو والفناء في الوحدة ، حتّى يشرق سُبُحات وجهه و أنوار جماله ، فتحرق ماسواه ، كما كان في المقام الاحديّة الذاتية و التّعينن الاوّل ، كما قال على ، عليه السلام : «آلحتقيقة كرّشف سُبُحات الجلال مِن غير اشاره » . فان ّالنّهايات هي الرّجوع الى البدايات ، اذ لاوجود اللوجود الحق المطلق ، و تعيّنه بقيد الإضافة أمر عقلي ، لا عين البدايات ، اذ لاوجود اللالوجود الحق المطلق ، و تعيّنه بقيد الإضافة أمر عقلي ، لا عين

١ ـ فصلت (٤١)، ٥٣ .

۲\_ ای : «یعجبهم» ، سنه قده.

له فى الخارج. وبعبارة أخرى لممّاكان آضافة الوجودات الى المهيّات ربطاً صرفاً الاتحقيّق له بالحقيقة ، فلاوجود له كذلك ٢.

فالمراد من هذا ظهوره، تعالى ، فى القيامة العظمى بمحو وجود الإنسان الكامل ، و طمس ذاته ومتحق هويته . و يمكن ان يكون المراد ظهوره فى القيامة الكبرى ، و نفخ الصّور بإماتة كلّ شيء وظهوره بالقهاريّة المطلقة ، قائلاً : «لَـِمـَن الْـمـُـلـُـكُـكُ الْـيـَومَ للهِ النّوَاحِيدِ القَـهَارِ» ".

ومرادنا بحجب التعينات هوالوسائط التي بينه ، تعالى ، وبين خلقه في افاضة الوجود وقد أشار اليها بقوله ، ص ، في الحديث : إن له تبارك و تعالى سبعين اكف حجاب و قال المصنف ، في بعض مُصنفاته في شرح هذا الحديث . و النكتة في هذا العدد ان مراتب الإنسان سبع ، و هي اللطائف السبع ، و الافلاك تسعة ، و عالم العناصر واحد ، و لما كانت الوجودات من سنخ واحد و التفاوت فيها من حيث ظهور كثرة

الآثار و قلتها ، فكماكان لهذه الآية أعنى النفس الآدمية بسبعة أبطن ، كذلك للنتفوس الآهار و قلتها ، فكماكان لهذه الآية أعنى النفس السماوية ، فيتحصّل من ضرب السبّع فى العشرة سبعون تعيّنا . كلّ منها متجلًى لألف من الأسماء الحسنى لله ، تعالى ، فيحصل سبعون ألفاً من التّعيّنات و الحجب : وجوداتها حجب

نورانية ، و ماهيّـاتها حجب ظلمانية .

والاولى والاظهر ان يعكس الامر، بان يقال في كلّ من السّبع العشرة، اذ خُـمتر الانسان من القبَـشضات العشر: قبضة من العناصر، و تسع قبضات من الافلاك التسع، مثل انّ القهر من الشّمس، والغضب من المرّيخ، والحبّ من الزّهرة، و هكذا في كلّ واحد من السّبع، هذه العَـشَرةُ بحسبه، وكـنّدا الاسماء الالفيّة الحسني.

۱- اي: «لاشيئاً له الربط».

۲\_ «بالحقيقة» خ ل.

٣- غافر (٤٠) ، ١٦.

٤ - «الانسانية» ، خ ل.

و على ما ذكره ، قدّه ، كما فى حكمة الاشراق : من ان المراد بها العقول المدبترة للأجسام ،كان العدد المزبور بياناً لوفور الكثرة ، لان تلك العقول أكثر من هذا ، فان كثرة العقول العرضية بحسب كثرة أنواع الارضية البربة و البحرية و السماوية و الفلكية و الكوكبية الشّابتة و السّيارة ، و الشّوابت أكثر من قطرات الامطار و البيحار ، و عدد الرمال .

أونقول ، على قاعدة الكثرة فى الوحدة ، بنحو أعلى : ان عالم العقل جامع لوجودات العوالم العشرة الجسمانية و المراتب السبّع لكل واحد منها مع منج لكويته للالف من الاسماء الإلهيّة ؛ «والعلم عندالله، تعالى». انتهى ما أردنا نقله من كلامه ، رفع فى الخلد مقامه .

قوله: «والصّلوة» الخ ٦/١٢٣

قد أشرنا الى سرّالصّلوة فى شرح خطبة المنطق ، و سنذكره فى شرح الخطبةالآتية. إنشاءالله، تعالىٰ .

قوله: «عقله الكلتى» الخ ٧/١٢٣

المراد به العقل الاوّل الذّى هو أوّل الصّوادر ، عند الحكماء ، عن الحق تعالى . والمراد من الكلّى «الكلّى العرفانى» : بمعنى الاحاطة والسّعة الوجودية . ولمّاكان هوأوّل ممكن استشرق بنور وجوده ، تعالى ، فيكون واسطة في إيجاد سائر الأشياء و استنارة ماهيات الممكنات ، سيّما سائر العقول : من الطّوليات والعرضيات والباديات والصّاعدات.

ولمّاكان العقول الكلّيّة أقرب اليه، تعالى ، من الكلّ و أتم قابليّة منها، من أجل ان إمكانها الذّ اتى يكنى لقبول بذر الوجود ، مع انها بعد نوره ، صلّى الله عليه و آله ، واسطة لإيجاد سائر الاشياء ، خص الاستشراق بنوره، ص ، بعقول من تأخر و تقدّم . والمراد ممّن تأخر «الصّاعدات» ، و ممن تقدّم «الباديات، والمراد ممّن تقدّم من تقدّم عليه، ص ، فالظّهور الشهادى النّاسوتى: من الانبياء، والاولياء؛ وممّن تأخر أولياء أمّته ، والطبّبون المقدّسون ، من آله و عترته .

١- أي : «سائر العقول الطولية والعرضية» ؛ منه ، قده .

## قوله، قدس سره، «المتعلم» الح ٧/١٢٣

اشارة إلى قوله ، تعالى : «وعَلَمْ حَكَ مَا لَمْ تَكُنُ تَعَلَم اللهُ ال

#### قوله: «وهو بصورته» الخ ۸/۱۲۳

المراد بالصّورة ، هنا ، ظاهره ، و صورته البشريّـة . و ظهوره النّـاسوتى. و قوله : « بمعناه» . أى بحقيقته و روحه .

### قوله: «أعلى القلم» الخ ٨/١٢٣

لمّاكانت الالفاظ موضوعة عندهم للمعانى العامّة، وكانت العقول الكلّيّة واسطة في افاضة الاشياء وابجادها في صفحة الإمكان والأعيان \_كما ان القلم واسطة بين الكاتب و القرطاس في ترقيم الحروف ، و تسطير الكلمات \_ و كان روحه الكلّي ، ص ، النّذي هو العقل الاوّل أوّل مفاتيح الغيّب و الصّادر الاقدم ، عبّر عن سائر العقول : بالقلم و عنه، ص ، : «بأعلى القلم» .

#### قوله ، قدس سرّه : «بين إصبَعي» الخ ٨/١٢٣

المراد منهما صفات الجمال و الجلال ، واللّطف والقهر ، لانّه آدم الاوّل اللّذى عُلُمّ بجميع الاسماء، والتّعبير بالإصبّعين مستند الىالاصل المذكور ، أعنى كون الألفاظ موضوعة للمعانى العامّة ، فان المراد من يديه علمه و قدرته . و لمّاكان ظهور قدرته إنّما يكون من حيث اقتضاء أسمائه ، و صفاته الجماليّة و الجلاليّة ـ لانيّه ، تعالى ، من حيث ذاته غنى عن عنالعالمين ـ فلذلك عبّر عنها بالإصبعين.

### قوله: «ربه الاكرم» الخ ٩/١٢٣

وهو اسمالله ، الَّـذَى هوالإسم العظيم الأعظم ، الذي هو إمام جميعالاسماء الالهية .

١- النساء (٤) ، ١١٣.

۲\_ «المدرس» ، خ ل.

#### قوله: «وهو بنفسه» الخ ٩/١٢٣

«أى هو بذاته وحقيقته ، أو بانفراده ووحدته ، و من حيث هو ، ومع قطعالنّـظر عن جميع الموجودات غير بارثه و خالقه كما ورد : « انّ المؤمن وحده جماعة » .

قوله، قدس سرّه: «الكتاب الحكيم» الخ ٩/١٢٣

اشارة الى قوله، تعالى : «وإنَّه فى أمِّ الكتاب لـَدَينا لـَعَـلـِيُّ حِـكَـيــِيمٍ» . وقد مرّ معانى الكتاب، و سرّ اطلاق أمّ الكتاب على روحهالكلبّى الجـَمعى الإلهى، فى قسم المنطق، فراجع.

#### قوله: «الحكيم المحكم» ٩/١٢٣

اى المشتمل على جميع الحكم و المعارف الإلهية الرّبانيّة، من جهة أنّه، ص، بروحه و عقله ، بسيط الحقيقة ، الرّبي هي كلّ الاشياء و تمامها . أو المشتمل على جميع فعليّات الاشياء و كمالاتها ، من جهة أنّه واسطة إيجادها ، و معطى الشّيء ليس بفاقد له ، و غاية خلقها و منتهى رجعتها بمقتضى ماورد من انّه : لكولاك كما خلّقتْ تُ الافلاك ، ومن جهة انّه ، ص ، الفصل الاخير ، الّذى به فعليّة كلّ شيء و تميّزه و تحصّله و قوامه .

وأمّاكونه محكماً، فلحفظه من التّغيير، و التّبديل، و النّسخ، والزّوال، لانّه مجرّد عن المادّة، بل من الإمكان حُكماً، و الحجرّد لايقبل الزّوال، ولانّه بفنائة المطلق فى الحقّ المتّعال باق ببقائه متستر بستر جماله و جلاله، ولسانه، ص،: «تسترّتُ عن دهرى» الخ. قوله، قدّس سيرّه: «النّدى فيه جوامع الكلم» الخ ٩/١٢٣

جوامع الكلم ما يكون قليلاً من حيث اللّفظ كثيراً من حيث المعنى . و قد فسر قوله ، ص ، : و «أوتيتُ جوامع الكلّم » بالقرآن الكريم ، و المراد به هنا : جوامع الكلمات الوجودية ، اى كمالات كلّ الاشياء ، أو مظهريّة جميع الاسماء و الصّفات بالنّدو الأتم الاكمل أوالاسماء الذّاتيّة بطريق التّوصيف ، الّتي هي مفاتيح غيب الجمع و الوجود .

قوله : «و في باطنه» الخ ١٠/١٢٣

المراد بالنَّقطة هنا ، هوالتَّعيِّن الاوَّل و الاحديَّة الذَّاتيَّة،الَّتي عَـبَّر عنها بها ،

۱ - الزخرف (۴۳) ، ٤ . بالاصل : «حكيم عليم»

لبساطتها و طردها للكثرة رأساً .

والمراد من الحروف المعجم الاسماء الكلّيّة ، لان المعجم قديطلق على جميع الحروف الثمّانية و العشرين، من التعجيم، و هي إزالة العجمة بالنّقطة : يقال « أعجمت الحرف » (بالالف) ، اى أزلت عجمته بما يمّيزه عن غيره بنقط و شكل . وقد يطلق على الحروف المقطّعة ، الرّي تختص بالنقط من بين سائر الحروف ، وهي الانسب هليهنا . و لمّاكانت الاسماء الكلّية مبدء سائر الاسماء ، و الاسم الاعظم الدّى هي مظهره سيّدها و اصلها ، فيكون بمنزلة راسيمها ، و يكون مظهره ، الدّى هو ذلك الرّوح الكلّي ايضاً ، راسماً لجميع مظاهر تلك الاسماء و لباقي الاشياء بطريق الاولويّة .

و يمكن ان يكون المراد بها الفيض المقدّس الرّاسم للوجودات ، أوالذّات الإلهيّة الظّاهرة فيه ، لامن حيث هيهي، بل من حيث اتّصافها بجميع الاسماء والصّفات .

قوله : «ان هذا القرآن<sub>»</sub> الخ ۱۰/۱۲۳

المراد بالقرآن إمّا القرآنالتّدويني، بناءً على كون المراد من جوامع الكلم القرآن، أوالتّكويني الّـذي هو خلقالله .

والمراد من الهداية على الاوّل الهداية التشريعيّة ، وعلى الثّانى الهداية التّكوينيّة ، الّتى هى أقوم ، أى أتم و أكمل من باقى الهدايات ، لا ّنها أصلها \ و تمامها ، و هى فروعها ، وبها تذوّتها و قوامها .

قوله : « **و آله**» الخ ۱۱/۱۲۳

قدفُستر فى الخبر المروى عن الصادق، عليه السلام آل ُ النّبى، ص، بذريته، واهل ُ بيته بالائمة، عليهم السّلام. وقال بعض اهل التحقيق: «آل النّبى، ص، من يؤول اليه، وهم قسمان: الاوّل من يؤول اليه أولا ً ٢ جسما نياً صوريّا، كاولاده ومن يحذو حذوهم، وهم أقاربه، النّذين تحرم عليهم الصّدقة فى الشّريعة. والثّانى من يؤول اليه مآلاً روحانيّاً معنويّاً

١- أى : لأن الهداية التكوينية اصل باقى الهدايات .

۲\_ «مالاً» خ ل.

من العلماء الرّاسخين، والاولياء الكاملين، و الحكماء المتألّهين المقتبسين من مشكوته؛ و تحرم عليهم الصّدقة المعنويّة أيضاً، و هى تقليد الغير فى العلوم و المعارف. و أصله أهل، قلبت الهاء همزة، بدليل تصغيره بأهيل انتهى.

و علماء اللّغة ذكروا ان آل الرجل هو أهل بيته . و فى النّبى ، ص ، يجب تخصيصه بالائمة والعصمة الكبرى ، فاطمة الزهراء ، عليها و عليهم السّلام ، لوجهين : الاوّل من جهة أن ّ أوْلَهم اليه ، صلّى الله عليه وآله ، بكونهم مخلوقين من طينته المقدّسة ، التّى هى من أعلى علييّن : عالم الامر و حضرة الجبروت ، بحكم كونهم من نور واحد المستلزم لتقدّمهم فى الخلقة على سائر الموجودات ، وكونهم أوّل الصّوادر الوجوديّة ، ولا شكت ان نساء النّبى و أقوامه لاحظ لهم من ذاك الامر ، بالاتتفاق .

والثّانى أنّ بيت الله تعالى ، بيتان : صورى ، وهو الكعبة . ومعنوى ، وهو قلب المؤمن بوجه ا و حضرة الاحديّة الذّ اتيّة وبرزخ البرازخ . و مرجع الاوّل ، أعنى قلب المؤمن أيضاً الى ذاك ، منجهة أن ّكونه بيتاً له ، تعالى ، منجهة مظهريّته لهذا البيت ، كما هو ظاهر غير محتاج إلى البيان .

والبيت الحقيق للنتبي ، ص - بحكم : «ا بيت عيند ربتي ، يبط عم الموقيق ويسقيني» هو أيضاً هذاالبيت ، من جهة مظهريته للأسم الاعظم الإلهي ، و لمقام قاب قوسين اوأدنى ، كما أشار ، ص ، إليه بقوله : «كنت نبياً و آدم بين الماء و الطين » ؛ وهذا أيضاً مستلزم لما ذكر ، و لعلمهم بماكان و ما هوكائن وما يكون ، و لمظهريتهم الفعلية لجميع صفاته تعالى و أسمائه ؛ و أين أقوامه ، ص ، و نسائه من هذه المنزلة الرقيعة ، و المكانة العظمى ؟ فهذا الدليل يظهر للعارف الحبير اختصاص آية التطهير بهم ، عليهم الصلوة و السلام ، أيضاً ؛ فافهم و تدبير .

قوله: «كلّ ريب» الخ ١٢/١٢٣

الرّيب الشَّكَ ؛ والرّين الخبث والدّنس؛ والغّين لغة فى الغّيم، و يجيىء بمعنى الغيطاء

۱- كما قال : «لايسعني ارضي ، ولاسمائي، بليسعني قلب عبدي المؤسن» ، منه .

يقال: « غان على قلبه كذا » ، أى غطاه .

قوله: «القدّيسون» الخ ١٢/١٢٣

فى المنجد: «القدّوس من أسمائه، تعالى، أى المنزّه عن كلّ نقص وعيب. والقدّيس الفاضل الحاصل على تمام الصّلاح، و القبول عندالله. و المؤمن، النّذى يـُتوفّى طاهراً فاضلاءً انتهى».

و المراد منه هنا شراكتهم معه، ص، فى العصمة المطلقة عن كل عيب ، و نقص، و شين فضلاً عن العصيان وصدور ترك الاولى، لمحوجهة خلقهم و إمكانهم فى جهة وجوبهم بوجوبه، تعالى، و بقائهم بإبقائه بل ببقائه .

قوله: «والصّد يقون» الح ١/١٢٤

قال القاسانى فى الإصطلاحات: « الصدّيق المبالغ فى الصّدق، و هو الدّى كمل فى تصديق كل ماجائت به الرّسل، عليهم السّلام، قولا و فعلا ً، لصفاء باطنه و قربه لباطن النّبى، ص، لشدّة مناسبته له. و لهذا لم يتخلّل فى كتاب الله مرتبة بينهما فى قوله، تعالى: «اولئكك اللّذينَ انعمَ الله عكم عليهم من النّبييين والصّديقين والشّه حداء والصّالحين السقته فكامن و قال، ص،: «اننا وأبوبكر كفّر سَى «هان، فلوسبقنى لآمنت به، و لكن سبقته فكامن بى» انتهى.

أقول لمّاكان ذاك الخبر من المجعولات المسلّمة للعامّة ، نقله فى المقام ليظهر للعارف البصيركذب ما ينسبونه إليه ، ص ، فى سائر ماوضعوه ، من الاحاديث . لانه لوكان ابوبكر مع النّبى ، ص ، كفرسَى وهان ، فإمّا أن يراد به تساويها فى المرتبة ، فسبقه ، ص ، عليه فى الدّعوة مستلزم لترجيح أحد المتساويين من غير مرجّح . مع أنّه لسبقة عليه ، ص ، زماناً من جهة سنّه ، كان الواجب عليه سبقه عليه ، ص ، لاسبقه ، ص ، عليه . فسبقه ، ص ، عليه مكذّب لكونها كفرسَى وهان .

١- النساء (٤) ، ٩٩ . كذا بالاصل ، والصحيح : «فاولئك مع الذين» ، الاية .

٢- بالأصل: «عليه، ص».

وان كان المراد تلازمها فى الوجود مع تأخره عنه ، ص ، رتبة ومفضوليته بالنسبة إليه ، ص ، لكان سبقه عليه ، ص ، فى الدّعوة مستلزماً لترجيح المرجوح على الرّاجح فكان الواجب على النّبى ، ص ، عدم الإيمان به ، بل تكذيبه ، ص ، له ، فكيف قال ، ص ، : «لو سبقنى لآمنت به » مع أن تماجاء به النّبى ، ص ، هو أفضليته من جميع الخلايق ، وقال الله ، تعالى : «النّبى أولى بالمؤمنين من أنفُسهم » أ . فيجب عليه تصديق النّبى ، ص ، فى ذلك ، فكيف يتصور سبقه عليه ، ص ، فى ذلك ، فكيف يتصور سبقه عليه ، ص ، فى الدّعوة ، حتى يكون الواجب على النّبى ، ص ، حينئذ تصديقه . وبالجملة هذا الخبر ممّا يظهر الجعل ، والوضع من ظاهره ، لكلّ صاحب فهم و بصيرة .

والصديق الاكبر من القاب أمير المؤمنين والأئمة المعصومين ، عليه وعليهم السالام ، الذين هم معه ، ص ، من نور واحد ، بحكم «أولهم محمد وآخر هم محمد ». مع ان التصديق المناث ثلث مراتب : الأولى التسحديق القولى و على سبيل التعلق ، الثانية التسحديق الحالى و على سبيل التخلق ، و الثالثة التصديق الوجودى المقامى على سبيل التتحقق . و التحقق بهذه المراتب لاشكك في اختصاصه بهم ، عليهم السالام ، لانتهم كانوا متحققين بمقامه ، من جهة خلافتهم عنه ، ص ، لا أبو بكر مع قوله : «أقيلونى لست بخير منكم ، و على قيكم» اعترف بافضليته ، عليه السالام ، عنه و عدم لياقته لمنصب الخلافة ، فضلاً عن النبوة ؟ فكيف يتصور أن يقول الذبي ، ص ، ما نقل في الخبر المجمول؟ - «وسيتعلم الذين ظلكموا أي من من من عنه ين ينقلب ون النبوة ؟

قوله: «من كلّ عين» الخ ٢/١٢٤

أقول: للعمَين معان كثيرة فى الله غة: منها خيار المتاع و أشراف النمّاس و خيارهم، ومنها النّقد و المناسب صفوالشّىء وخياره، اى ملأ الكفّ بموالاتهم و التّخلّق بأخلاقهم، و لمسها من خياركلّ كمال و صفوته. أو بمعنى النّفيس، و العزّ. او بمعنى الخالص، أى

١- الاحزاب (٣٣)، ٦.

٧- الشعراء (٢٦) ، ٢٢٧.

٣- «الغرير» خل . - بالاصل : «الغر» و فسر في الهابش ، كذا: «العز ، بالعين المعجمه انفس كل شيء يملك».

المحبّة الحالصة لله ، تعالى .

قوله : «وأن له جنّتين» الح ٢/١٢٤ ٣ـ

أي عادَ في الحشر، والحال أن له جنّتين : إحداهما جنّة الأفعال ، و الثانية جنّة الذّات والصّفات ، اللّتان للمقرّبين . والصّفر بمعنى الخالى .

# قوله : «وآب بخفي حنين» الخ ٣/١٢٤

قال فى المنجد: «مثل يضرب فى الرجوع بالخيبة. و أصله أن إسكافاً ،كان يقال له حُنيَين ، أتاه أعرابي ، فساومه فى خُهُ ، واختلفا ، حتى غضب حنين فأراد كيدالأعرابي ، فاخذ الحف وطرح شقاً منه فى طريق الاعرابي ، ثم "ألتى الآخر على مسافة منه فى الطريق ، فاخذ الحف وطرح شقاً منه فى طريق الاعرابي باحدهما قال ما أشبه هذا بخف حنين ، و لو كمن بينهما بحيث لايراه . فلما مر الاعرابي باحدهما قال ما أشبه هذا بخف حنين ، و لو كان معه الآخر لأخذته ، و مضى . فلما انتهى الى الآخر ، ندم على تركه الاول ، فعقل ناقته و أخذه ورجع فى طلب الآخر . فخرج حنين من الكمين وأخذ الناقة وما عليها ومضى . فلما عاد الاعرابي إلى قومه سئل بماذا اتيت من سفرك ؟ فقال ، بخف محنين ها نتهى .

وقال فى المجمع: «وحنين اسم رجل، قال ابنالستكيت عن ابى اليقظان: كانحنين رجلاً شديداً ادّعى أنتى ابن أسد بن هاشم بن عبد مناف، فأنى عبد المطلب و عليه خفيّان أحمران، فقال ياعم أنا ابن أسد بن هاشم، فقال عبد المطلب: لاوثياب هاشم، ما أعرف شمائل هاشم فيكث، فارجع! فقالوا رجع حنين بخفيّيه، فصار مثلاً انتهى. و لكل وجه، و لكن "الاول أعرف و أشهر، وكونه مذكوراً فى القاموس أيضاً.

# قوله: « مَحَلُ الحكمة » الخ ٤/١٢٤

المَحل انقطاع المطر ، و يبس الارض ، والجوع الشّديد، والحنديعة ، و الكيد ، والجدب ؛ والكلّ متقارب معني ً .

والمراد « **بالتماثيل**» (٧/١٢٤) الاصنام فى قوله، تعالى، « ماهمَذ ِه ِ التَّماثيلُ النَّمى النَّمَ لَها عاكيفُون » ١. لِانتَها كانت صوراً للأناس ، التَّبى كانوا يعبدُونها ، و أراد بها زخارف الدَّنيا .

١- الانبياء (٢١) ، ٢٥. بالاصل: «انتم بها عا كفون».

قوله: «ديار الكلتيات» الخ ١٢٤ ٨/١٢٤

أى الموجودات السّلاهوتيّة و الجبروتيّة ، النّي هي العقول الطّوليّة و العرضيّة ، الـ الله عنى المحيط الواسع .

قوله: «المرسلات» الخ ٨/١٢٤. والمراد من المرسلات، ايضاً هى العقول الكايتة البادية والصاعدة. سمّيت بمرسلات من أجل كليتها و تجرّدها عن الغواشي المادّيّة؛ فالمراد من الإرسال الكليّية و الإطلاق الوجوديّ.

«قوله: «ناب الارقش» الخ ٩/١٢٤

هي حيَّة خبيثة ، لها نقط سود و بيض يقتل من نهشته في اقلَّ من ساعة .

قوله: «وانية» ١١/١٢٤

اى ضعيفة فاترة .

قوله: «**ونیت**ة» ۱۱/۱۲٤

أى فجة .

قوله : «ان يتركوا سدى» ١٢/١٢٤

سدى الامر أهمله، أي بلاتكليف، ضايعاً باطلاً.

قوله: «مع سئودده» ۱٤/۱۲٤

أى سيادته ، لانتها سيَّد العلوم، و رأسها .

قوله: «قراح سعيى» الخ ١٧/١٢٤

اى منتهـى سعيى. و القراح القوس البائنة من وَتَـرَها، و الحالص من الماء، و أوّل

كلّ شيء ، و ماء السّحابة حين تنزل ؛ و الكلّ مناسب ، و الجامع ما ذكرنا.

قوله : «قداح رأیی » الخ ۱۷/۱۲۶

القيدح بالكسر السّهم قبل ان ينصل ، و يراش ؛ و سهم الميسر. والقلدَحُ الفرد: كنابة عن الدّعيّ.

قوله: «بتيجان التّقفية» الخ ٤/١٢٥

التّقفيه مصدر ، و عند الشّعراء توافق الكلام على الحرف الاخير و جعل الكلام مسيجيّعا و مقفتيّ .

«الهامة» ٤/١٢٥

رأس كل شيء.

و «الجرّة» ٦/١٢٥

إناء من خزف.

و «الثريا» ٦/١٢٥

مجموع كواكب فى عنق الثّور ، و يشبّهون بهالجموع الخفيفة فى حسن النّظام، و تناسب الافراد ، و تلازم المجتمعين ، حتّى كَــأنّهم لايتفارقون .

و «العقب» ه۱۲۰/۲

مؤخَّر القَـدَم ؛ والعُـقُبة من الجمال : اثره و هيئته .

و «المُحَيّا» ٦/١٢٥

الوجه ، أوجزءه .

و «الدأماء» ٥٧/١٧٥

البحر .

و «المثالب» ٥٨/١٢٥

المعايب .

و «الرَّجَز» ۱۰/۱۲۵

بحر منالبحور الشّعرية، يوازى لمستفعلن ، ستّ مراتب ونوع من أنواع الشّعر ، يكون كلّ مصراع منه مفرداً ، و تستّمي قصائده أراجيز .

2 × 2

و «الفذّ » ١١/١٢٥

أوّل القيداح العشرة ، التي هي سهام الميسر. والفذ الفرد ، أيضاً . و الآية الفاذه ، أي المنفردة في معناها، ليس مثلها آية أخرى في قلّة الألفاظ ، وكثرة المعاني .

## قوله : «والقُلُدُ بالقُلُدُ» الخ ١١/١٢٥

قال فى المجمع: الحديث عن النتبى، ص، «يكون فى هذه الامّة كلّ ماكان فى بنى ـ اسرائيل، حذو النعل بالنعل، و القُدُّة بالقُدُّة بالقُدُّة بالقُدُّة والقُدُّة بالقُدُّة أى كما يقدّر كلّ واحدة منها على قدر صاحبتها و تقطع. ضرب مثلاً للشيئين يستويان ولايتفاوتان » انتهى.

## قوله: «فوق التّمام» الخ ١٢/١٢٥

قد قستموا الوجود: « الى التّام ، و النّاقص ، و المستكنى و فوق التّام». فالتّام مالاحالة منتظره له، وبرىء عن ملابسة القوة . وفوق التّام مايكون معذلك مبدء لكل فضيلة ، وكمال ، و خير ، و ترشّح منه كماله إلى غيره . والمستكنى ماله حالة منتظرة ، لكن يأخذ من باطن ذاته ، و عن الطّوليّات، لا من العرضيّة . و النّاقص ما يكون بالقوة ، ويأخذ الفيض من الطّوليّات و العرضيّات ، أى من كيلتا السّلسلتين . و المراد من التّام العقول نظراً إلى الوسائط ، ومن فوق التّام الحق الواجب ، تعالى ، نظراً الى القائما المقول العقول نظراً إلى الوسائط ، ومن فوق التّام الحق الواجب ، تعالى ، نظراً الى القائما الم

#### قوله: «النّسر» الخ ١٣/١٢٥

أقول: النسرانكوكبان، يقال لأحدهما النسر الطائر، و للآخر النسر الواقع. والنسرطائر حادّ البصر، من أشدالطبيور، وأرفعها طيراناً، وأقواها جناحاً، يخافه كلّ الجوارح، وهو أعظم من العقاب.

# قوله: «والمقام المحمود» الح ١٤/١٢٥

و هو الذّى وعد نبيتنا، ص،ويكون لأمّته فى الآخرة ، أى لصلحائهم بتبعيّته . وهو الظّهور بمقام المظهريّة الكبرى ، التى ليس ماورائها مقام و قرية ، بالظّهور التيّام، و بصيرورة العبد مثل الحقّ فى الإيجاد و الإعدام والخلع و اللّبس ،كما ورد من انه يخاطب الحق، تعالى، أهل الجنّة، بعد ما استقرّوا فى مقامهم : بأنّى جعلتكم مثلى ، أنا أقول للشّىء

١- اى : «القاء الوسائط».

كُنْ، فَيَكُونَ ١، فجعلتَكُم بحيث تقولون للشّيء «كُنُنْ، فَيَسَكُونَ».

قوله: «وتممرواالكلمة» الخ ١٥/١٢٥

أى كلمة التّكوين الوجوديّة، اوالنّفس النّاطقة، أوكلمة التّوحيد الّتي شرطها الولاية .

قوله: «هفواتها» ١٦/١٢٥

الهفوة السَّقطة .

قوله : «حین توان» ۱۷/۱۲۵

التَّوانى التَّكاسل و الفتور وعدم الجدُّ فىالعمل .

قوله: «شدید القوی » الح ۳/۱۲۶

هوالعقلالفعیّال ، أوالحق ّالمتّعال ، أو ربّالنوع الانسانی ، اوالعقل الاوّل؛والكلّ محتمل له وجه .

قوله: «الغاية القصوى» الح ٤/١٢٦

أى الفناء فى الله، والبقاءبه ، حتى تأمنوا من الصَّعق ـ « فَصَعیق َ مَن ْ فِـــى السَّمَـوَّاتِ وَمَن فى الأَرضِ إلى لامَن ْ شَـَاءَ الله » ٢ ـ و تكونوا ممتن سبقت لهم منه الحسنى .

قوله : «يا واهب العقل» الخ ١٢٦/٥

إنها أتى بحرف النداء ، مع أنه ، تعالى ، ليس ببعيد ، حتى يناديه و أنه دان في علوه ، إشارة الى أنه ، تعالى ، مع كونه أقرب إلى المنادى من حبل الوريد ، و أنه دان في علوه ، عال في دنوه ، أيضاً ، و أنه ، تعالى ، لما كان في غاية الرّفعة و الجلال ، لوجوبه و كان الممكن في غاية الخسة والدنائة و نهاية الإنحطاط والتسفيل والخشوع والتندليل بالنسبة الى جنابه و حضرته ، فهو ليس بقابل لذكر جنابه وعد نعوته ومحامده ، إلا بوسيلة حرف النداء ، التي هي وسيلة فك ثقة المنادى الى المنادى، و توجهه اليه ؛ فيكمل

١- الانعام (٦) ، ٧٣ ؛ النحل (١٦) ، ٠٤.

٢-الزمر (٣٩) ، ٦٨ ؛ بالأصل : «...من في السموات و الارض...»

بسببها لسان القابليّــة لذكر المعبود وعدّ نعوته و محامده و صفات كماله و جلاله و جماله . ـ او للإشارة إلى أنَّ المنادي متوجَّه إلى حضرة المنادي دائمًا وغير غافل عنه، كما أنَّه أقرب إليه من كل شيء . ـ أو إلى أنَّ الإشارة الى هويَّة المحمود ، و شخصه في مقام الحمد أتمَّ في إفادة الاختصاص ، و رفع الاشتراك ، من أن يسمّيه باسمه أو يعيّنه بصفاته ، و أنَّه، تعالى، لمّا لم يمكن الإشارة إليه، لتنزّهه عن الجهات، او لأنّ الحقيقة كشف سبحات الجلال من غير إشارة ، يكون ندائه و ذكره بأسمائه و صفاته بمنزلة الاشارة إليه فى غيره ، فى نغي الاشتراك و إفادة الاختصاص ، ويكون لذلك أتم من ذكر اسمه من دون نداء . ـ او لأنَّ لسان النَّداء أتم َّ في بيان ' شدَّة المحبَّة ، و شوق لقاء المحبوب و جلبتوجَّهه إلى المحبّ العاشق منغيره .ـ أو أنّـه، تعالى، و انكان في غاية الدّنوّ و القرب منكلّ شيء ، لكن لمَّاكان ذاك القرب الوجودي من وراء حجابالإنيَّة ، و مطلوب السَّالكُ القرب المطلق بالفناء المحض ، و الهيمان الصّرف ، و المحو السّاذج ، فأتَّى بحرف النَّداء، للاشارة إلى أنَّ ذاك القرب ليس بمطلوب للمنادى ، بل هو بُعدٌ في نظره ، و أنَّه طالب لتوجَّه المنادى و افنائه لانيَّة المحبِّ السَّائل ، و محوه لوجوده و هويَّته ٢ . ـ او للإشارة إلى أنَّه لا اسم و لا رسم لحقيقته المقدّسة الوجوبيّة ، حتّى يذكرها به ، بل الحَرَى ّ ان يذكره بصورة النَّداء ، و يعيُّنه بأوصافه و نعوته . ـ او للإشارة إلىأنَّه ، تعالى ، لَمَّاكَان أُعرف من كلّ معروف و أظهر من كلّ ظاهر ، بل ما غاب ، حتّى يحتاج إلى دليل يدلّ عليه ، فيكون لذلك ذكره بوسيلة النَّداء .كذكره وتعيينه بوسيلة ذكر اسمه القدُّوسالسَّبوح، تعالى شأنه العزيز ، فهو معروف لكلّ أحد بأىّ نحو يذكر و يشار إليه .

و إنها اختار كلمة «يا» من بين حروف النقداء ، لمارُوى أنه للمتوسقط ، وهو، تعالى، أيضاً بهويته الغيبية المغربية برزخ البرازخ الوجودية ، وجامع بين الضّدّين : القرب المفرط

۱ - «اظهار» ، خ ل.

٢ ـ كما قال بعض العرفاء:

<sup>«</sup> بینی و بینک أنی بنازعنی

في عين البعد المفرط ؛ بَعُد، فلايُري وَ قَرُب، فشهدالنَّجوي.

و إنتّا اختار من بين أوصافه ، تعالىٰ ، صفةالهبة و الجود ، للإشارة إلى أنّ أفعاله تعالى، غير معلّلة بالاغراض ،كما ظنّه المتكلّمون .

وإنبّا أتى بصيغة اسمالفاعل ، و الجملة الاسميّة ، لدلالتها على الدّوام و الثّبات ، أى دوام فيضه، تعالى، و ثباته و تنزّه ساحة العقل الكلّي من التّجدد والدّثور :

و إنها لم يأت بصيغة المبالغة ، مع أنها أنم و أبلغ فى إفادة كماله ، للإشارة إلى أن أمره ، تعالى ، واحدة و أنه لاتكرار ولا تعدد فى التجلى الاول و ظهوره فى المتجلى الاتم الاكمل ، الندى هوالعقل الاول ، بل سائر العقول الطولية ، بل العرضية ، لمكان انحصارها فى شخص واحد واصل فارد ؛ و إن كان لاعد لنعائه ولاحد لآلائه \_ و لذلك يطلق عليه الوهاب أيضاً ، سيما فى عالم الخلق ، بالنظر إلى كثرة عطياته ، التى لاتزيده إلا جوداً و كرماً \_ و إنه لا يتصور تكثر فيضه ، حتى يمكن المبالغة فى إفاضته لعالم العقل والا و باعتبار كثرة أفراد الفيض . و كذلك أنه غير قابل للاشتداد والحركة ، حتى تكون المبالغة باعتبار مراتبه و درجاته .

وعلى تقديركون المراد من العقل النّفس المستكملة بالحكمتين، فهي أيضاً كذلك : باعتبار غاية تحوّلها، و باعتبار مبدئها و أصلها، و نهاية صعودها و عروجها. و إشارة أيضاً إلى أنّ افاضته لعالم الامر انها هو على سبيل الإبداع المنزّه عن الزّمان و الحركة، لاعلى سبيل التتكوين و الاحداث. والألف و السّلام في العقل إمّا للعهد الذّهي ، و امّا للتتعريف، للإشارة إلى أنّ العقل الكلّي، لـمّاكان واسطة لافاضة الموجودات و نوره الوجودي، سار في كلّ شيء، فهو معروف لكلّ الاشياء و معهود لجميعها، و شمس هويته متجلية في قاطبة المدارك.

و إنهااختار صفةالفعل ، الدّى هي الهبة و الإجادة ، لانها أنسب لمقام الجمدالمُقتضي لذكر النِّعَمَ الواصلة إلى الحامد .

۱-«مصداق» خ ل .

واختار هبة العقل لانه مظهر اسم الرّحمن ، اللّذي هو بعد اسم الله أكمل الاسماء و اتمها؛ ان كان المراد بالعقل العقل الكلّي ، أو لانه مظهر اسم الله الجامع ، ان كان المراد به النّفس المستكملة بالحكمتين . و على التقديرين يكون إفاضته إفاضة كلّ وجود و كمال كلّ موجود ، فيكون كدعوى الشّيء ببيّنة و برهان ، فكأنّه قال : « لك كلّ المحامد لانتك مفيض العقل ، اللّذى هو أصل جميع المحامد» .

و إنها قال : « لكث المحامد» ، ولم يقل : « منكث المحامد» ، لشدّلا يتوهم الجبر، او للإشارة إلى أنّه، تعالى ، الغايةللمحامدالمستلزم لكونه فاعلاً لها أيضاً، لوحدة «ماهو» و «ليم هو» في البسيط .

و إنها أتى بصيغة الجمع للإشارة إلى كثرة محامده . و أتى بصيغة منتهـى الجموع للإشارة إلى عدم تناهيه .

و أمّا توهم بعض المتكايسين من أنّ قول القائل: «الحمدلله» ، بناءً على جعل السّلام للاستغراق ، مشعر بالجبر ، فهو من بعض الظّن و الحيسبان . فأن حمد الحامدين له ، تعالى ، إنّا هو باعتباركونه واجب الوجود بالذّات الدّى هوالواجب من جميع الجهات والحيثيّات و مفيضاً و مبدء ككافيّة الإنتيّات ، و غاية لحقائق الممكنات ، التي هي الممكن من جميع الجهات و الحيثيّات ، وكمالاتها . فيكون كل محمدة و ثناء ، بالاخرة و بالحقيقة له ، تعالى ، كما أن أصل كل كما و فضيلة منه . و هذا لاينافي دخل قدرة العبد ، واختياره الظلّي من جهة كونه مظهراً لاسم المختار ، في وجود الافعال الخيريّة المقتضيّة للنيّناء و المحمدة ، وكونها مبدء وربياً له من أجل كونه بلسان «الامر بين الامرين» ، وكون أفعال العبد ، كوزان وجوده ، من حيث أن أصل إيجاده من الحق ، لكن حدوده و تعيّناته العبد ، كوزان وجوده ، من حيث أن أصل إيجاده من الحق ، لكن حدوده و تعيّناته من احية ماهيّة العبد . و بعبارة أخرى فكما أن وجوده ، في عين انتسابه إلى العبد و اتصافه به ، يضاف الى الحق أيضاً ، فكذلك أفعاله تضاف إليه ، في عين إضافتها إلى بارثه وخالقه ، بلسان «ما رمَيْتَ إذْ رَمَيْتَ وَلكن الله رَمى » أ . \_ و أمّا لو قبل منك المحامد ، فلا بلسان «ما رمَيْتَ إذْ رَمَيْتَ وَلكن الله رَمى » أ . \_ و أمّا لو قبل منك المحامد ، فلا بلسان «ما رمَيْتَ إذ رمَيْتَ و لكن الله رمى » أ . \_ و أمّا لو قبل منك المحامد ، فلا

١- الانفال (٨) ، ١٧.

يفهم منه أنَّه الحمد و الحامد والمحمود، بل قد يتوهيّم منه الجبر، كما تـَوَهيّم .

وحقيقة الحمد إظهار كمال المحمود ، وهو ذاتى وحالى وقولى . و الحمد المذكور في الكتاب ، بوجه من أكمل مراتب الحمد : من جهة كونه بازاء إفاضة النه الستكملة بالحكمتين ،التى هى الانسان الكامل الجامع لجميع الفضائل والفواضل والكمالات والمحامد، او بإزاء العقل الفعال ، الله هو جهة فعلية عالم الخلق .

و المحامد جمع المتحمدة بمعنى الثناء ، أو بمعنى مايكون بإزائه الحمد، من الفضائل والفواضل . و الثانى أبلغ فى الحصر ، من جهة أن كون المحمدة بالمعنى الثانى له ، تعالى ، يوجب كون المحامد بالمعنى الاول له ، تعالى ، بالاولوية ، و هذا بخلاف جعل المحامد بالمعنى الاول له ، تعالى ، لامكان خطاء الحامد فى جعل المحمود متصفاً بمالايليق لهالحمد . ويمكن أن يعكس الامر أيضاً ، لولا توهم الخطاء ؛ و لكن المعنى ، الثانى لايشعر بفعلية الحمد بخلاف المعنى الاول ، فتدبير . ولكن لو حملناه على المعنى الثانى ، فالانسب حينئذ كلمة منك ، لالك ، فيكون العدول منها إليها ، للإشارة إلى سريان نوره ، تعالى ، الفعلى فى كل شيء ، و أن اتصاف كل شيء بشيء فهو فى الحقيقة يرجع الى الحق ، تعالى ، فى مقام ظهوره بمظاهر أسمائه وصفاته . وهذا المعنى أتم دلالة على التوحيد و الحصر المطلوب من هذا الكلام . ـ و بالجملة : دلالة هذا الكلام على التوحيد أقرب من دلالته على الجبر ، كما توهيم ، والتوهم ناش من عدم الفرق بين لسان التوحيد والجبر .

ثم آيات الفرق بين الهبة و الجود هو أن الجود ، فى الدّغة ، بمعنى البذل و العطاء ، و الجوادالدّى لا يبخل بعطائه ، و عرقه الشيخ فى الاشارات: «بإفادة ماينبغى ، لا لعوض» . و الهبة مطلق العطاء ، سواء كان بعوض ، أولا ؛ و لذلك قسسمها الفقهاء إلى المعوضة و غيرها . والجود هو الاعطاء على سبيل الاستحقاق ، ولذاعر فه الشيخ : بأنه إفادة ماينبغى . والهبة ، من هذه الجهة ، أعم منه ، لانتها مطلق العطاء ، سواء كان على سبيل الاستحقاق أم لا . ولكن الهبة ، عند الاطلاق ، تنصرف إلى غير المعوضة ؛ و بهذا المعنى يطلق على الله تعالى ، الوهاب . فالجود و الهبة فيه ، تعالى ، بمعنى «إفادة ما ينبغى ، كما ينبغى ، كما ينبغى ، كا ينبغى .

وفى اختياره «الهبة» إشارة إلى أن عطائه، تعالى، يشمل ماهو على سبيل الاستحقاق أوالفضل، وما هو على سبيل الاحسان و الفضل المحض؛ بل عندالت حقيق كله على سبيل الفضل لان العبد لايملك شيئاً على مولاه، و لذلك ورد عن سيدنا الحسين، عليه السلام: «ان الحق العبد لايملك شيئاً على مولاه، و هو الجواد، و إن منع، لانه، إن أعطى عبدا، أعطاه ماليس له، و إن منع، منع ما ليس له» انتهى. و إعطائه تعالى الايتوقي على الاستحقاق كما قيل:

داد حـق را قابلیّت شرط نیست

بلکه شرط قابلیّت داد او ست

بوجه التَّجلُّى و انكان الفضل ايضاً يكون عند استحقاقه للفضل .

و هذا لاينا في ما وُرِّثَ عن أرباب المعرفة: من أن «العطيّات على حسب القابليّات». لأن هذا ناظر الى إعطاء الوجود، بحسب الرّحمة الرّحمانية الامتنانية، و في مقام ظهوره، تعالى، بالفيض المقدّس، و بنوره الّذى أشرق به سماوات الارواح، و أراضى الاشباح، كما قال تَقدَّست أسمائه، تعالى: «الله ُ نورُ السّموَاتِ وَ الأرض » لا فإن إفاضة ذلك الفيض الالهيّ النّورى على هياكل المهيّات إنها تكون على حسب قابليّات الاعيان الثّابتات. إذبه يظهر أحكامها وآثارها و إن لم تكن مهيّة قبل الافاضة والظهور في الخارج، لكن باعتبار تقدّم ظهورها، في موطن العلم الرّبوبي، على وجودها الخارجي، ينزل ماء الحيات السّارى في الذّرارى بقدر معلوم، على حسب اقتضائها بلسان استعداداتها الكائنة في ذلك الموطن. و لكن لمّا كان ذاك الظهور العلمي النورى أيضاً بالفيض الاقدس، يصبّح أن يقال أن عطائه، تعالى، لا يتوقيف على القابليّات، بل هو الجواد المخض والوّهاب المطلق و ذوالفضل والاحسان والكرم والامتنان، ولذا قيل: «القابل من فيضه الاقدس».

۱\_ «الخالق» ، خ ل.

٢ - النور (٢٤) ، ه٣.

۳-اى: «بذلك الفيض».

وفيه أيضاً إشعار بأن فعله ، تعالى ، غير معلّل بالغايات و الاغراض الزائدة ، اى ليس فاعلاً بالقصد باصطلاح المتكلّمين ـ اى النّدى يستند فعله إلى القصد و الدّواعى الزّائدة ـ بل هو فاعل بالرّضا أو بالعناية أو بالتّجلّى ، و إن لم يكن فاعلا موجباً ( بفتح الجيم ) ، بلهو فاعل موجب (بالكسر ) ، و فاعل مختار بالاختيار النّدى هو عين ذاته . ولا يوجب كثرة في ذاته ، و هو الغاية الذّاتيّة لفعله ، و لا يفعل لغرض يعود إلى غيره ، كاورد في الحديث القدسي: «كُنْتُ كَنْزُ أَ مَخْفياً فَأَحْبَبَثُ أَنْ الْعُرَف » الحديث إذ عرفانه ، تعالى ، و ظهوره أيضاً عين ذاته ، لانة الظاهر بذاته لذاته .

و الهبة لا تحقق إلا بتحقق الواهب و المتهب و الموهوب. و الواهب هنا هوالحق، تعالى، والموهوب لوكان هوالعقل الكلتى المنفصل، يكون المنتهب العالم الطبيعى بوجه، و النظام الكبير ا و العالم الاكبر بوجه آخر. و إنكان العقل الكلتى المتصل، فيكون المئتهب النفس اوالنوع الانساني ولاينافي ذلك كون الثاني عين الموهوب، لانه وإنكان عينه بوجه، لكنته غيره بوجه آخر، أى من حيث كونه مرتبة رفيعة منها، وحسنة كاملة من حسناتها، أى من النفس الانسانية بالمعنى الاعم، أى المشتملة على اللطائف السبع. و يمكن أن يكون المئتهب على هذا التقدير أيضاً العالم الاتم و النظام الاكبر، نظراً إلى أن النفس المستكملة بالحكمتين خليفة العقل الكلتى في العالم الطبيعى، بل خليفة الله في العوالم الالهبية بحكم: « ا نتى جاعل " الاية " ، بناء على كون المراد بالارض العوالم الامكانية بالنظر الى تسفيلها من جهة إمكانها.

و فى اختياره هبة العقل من بين هباته ، تعالى ، و عطياته إشارة إلى وجه آخر ، و هو أن هبته هبة كل النعم ، بل كل الاشياء و هو أن هبته هبة كل النعم ، بل كل الاشياء و هو أن هبته هبة كل النعم ، فكان ذلك ، كما مر المامها و به تحققها و قوامها ، فانه واسطة فى إعطائه و إفاضته ، فكان ذلك ، كما مر

١-بالاصل: «كبير».

٢-أى: «وان كان الموهوب العقل الكلي».

٣- البقرة (٢) ، ٣٠.

كدعوى الشيء ببينة و برهان ، فكأنه قال : « لمّاكان عطاء العقل منك ، و هو مبدء كلّ المحامد ، فلك كلّ المحامد و عواقب الثّناء . و فيه أيضاً إشارة بسبقه ، تعالى ، على العالم بالسّبق السّبق السّرمدى ، نظراً إلى سبق الواهب و الموهوب على المُتهّب ، كما ورد في الحديث . «كان الله ، وكم يكنن معّه شيء" » .

ولمَّاكانالحمدكما هوالمروىّ عنالمعصوم (ع) رأس الشَّكر منجهة أنَّ ذكرالنَّعمة باللَّسان أدَلَّ على مكانتها اختاره عليه . و قد أشرنا ، فما علَّقناه على ما صنَّفه ، قدَّه ، فى المنطق إلى أقسام الحمد من الصّادر عن الحقّ ، تعالىٰ ، لنفسه : من الذَّاتى ، والصّفاتى ، والافعاليُّ ، والآثاريُّ ، والقوليُّ ، وعن الخلق ،كذلك ، بالنَّسبة إلى الخمسة أوالشَّانية .ــ وقد أشرنا أيضاً إلى أنَّ أنم مراتب الحمد بعد حمدالحق ، تعالى ، لذاته ، هو حمد الصّادر الاوَّل والانسان الكامل المكمَّل . و قلنا أيضاً : أنَّه ،كما أنَّ في مراتب الوجوداتالاربعة الَّتِي لَكُلَّ شيء أكمل الوجودات العينيَّة ـ ماكان أتم وجوداً ١ أو أشدَّ فعليَّة ، فكذلك فىالوجودات اللَّفظيَّة والكتبيَّة أتمُّها ماكان أتمَّ إبانة و أجمع إفادة ،كما فى قوله ، تعالى ، « لله مافيي السَّمَوات ومافي الأرض » . و تعبير المصنّف أيضاً نظيرهذا في الجامعيّة والاتميّة حيث أن " إفاضة العقل إفاضة الكل " ، كما مر" ، لانه تمامالكل " . وفيه أيضاً إشعار بتكثّر مراتب الحمد و أنواعه وفنونه و غصونه ؛ و إشارة بأنَّ جميع الاشياء ناطقون و مسبَّحون بحمد من أنطق كل شيء ، حيث انه جَعَل العقل «كصورة للعالم» ، والتركيب بين المادة والصّورة إتّحاديّ علىالتّحقيق، وحكم أحدالمتّحدين يسرى إلىالآخر. فكلّ الموجودات الإمكانيّة عُقَلاء عُرَفاء بالله، تعالى، و مسبّحون بحمده .

والعلّة فى اختصاص الصّورية بالعالم الطّبيعي هي أن ّ العالم العقلي ّ عارٍ عن القوّة والاستعداد ، برىء عمّاً بالقوّة ، مع أن ّ القوّة من لوازم الهيولي ، التّي هي «كَشَجَرة ٍ

١- بالاصل: «اتم وجود».

۲ ـ النساء (٤) ، ۲۷۰ .

خَبَيْثَةً آجَتُثَتْ مِن ْ فَوَقِ الارضِ مَالَهَا مِن ْ قَرَارٍ » \ . فذلك العالم ليس بمنزلة المادّة للعقل ، بل جملة العقول الكليّة كنور واحد، و بمنزلة الصّورة الواحدة ، و الفعلية الرّتقيّة الكاملة التّامّة للعالم الطّبيعي ، كما قيل :

جان گرگان و سگان از هم جداست

متحد جانهای شیران خداست

و للتعبير بالصّورة وجه آخر : وهو أنّ صورة الشيء قد يطلق على ما به يظهر ، والعقل الكلّى ما به يظهر العالم الطّبيعيّ ،كظهور الرّقيقة بالحقيقة .

و تخلل الكاف على هذا من جهة المغايرة بين الظاهر والمظهر بوجه ما . و له ، أى و لتخلل الكاف إيضاً و جهان آخران : احدهما أن النفس المستكملة بالحكمتين ، بعد خلع النعلين من النواسيت والصياصى ، تصير فعلية محضة مستكفية بذاتها و باطن ذاتها ، بخلاف الصور المادية . و أيضاً العقل الكلتي واسطة فى ايجاد العالم الطبيعي عندهم فهو من هذه الجهة كفاعل له والفاعل يغاير الصورة من وجه ، و إن كان يشاركها بوجه آخر . فإن الفاعل مناط فعلية المعلول ، كالصورة التي يكون بهاالشيء بالفعل ، فهر يكون كالصورة فتبصر .

ولمّا كان مصنّف الكتاب، قدّه ، رتّب كتابه هذا على الاسفار الاربع \_ التى للسّلاك النظرى ، على طبق أسفار السّلاك العملى ، كما رتّب صدر المتألهين كتابه الاسفار عليها \_ أشار فى الحنطبة إلى تلك الاسفار بأحسن تعبير و إشارة ؛ و نحن نشير إلى كيفيّة تطبيق الخطبة عليها ، فنقول : « إن السّالك فى السّفر الاوّل ، النّذى هو من الخلق إلى الحق تكون الكثرة حاجبة له عن مشاهدة الوحدة ، والخلق عن الحق ، فيتُهاجر إلى ربّه قاؤلا ً وإنسّى متُهاجر إلى ربّه تاؤلا ً ، ليفض غبار الكثرة المانع عن شهود شمس الوجود ،

۱-ابراهیم (۱٤) ، ۲٦.

۲ ـ العنكبوت (۲۹) ، ۲۲ : «اني مهاجر الي ربي انه هو العزيز الحكيم».

۳-الصافات (۳۷) ، ۹۹ : «انی ذاهب الی ربی سیهدین».

بكشف الحجب الظلّمانية والنّورانية والاستار الخلقية و الامكانية. فهو في بدو سلوكه يرى الكثرة، من حيث كونها كثرة و يكون الخلق حاجباً له عن الحق". وفي أواسط سلوكه يشاهد الخلق ، بما هو أدّلاء على خالقه و اعلام ظهوره ، لكن بما هو غيره و سواه . وفي نهاية السلّموك يظهر له شمس الهوية عن مطلع وجوده و سرة ، فيرى الخلق مستهلكاً في الحق و أنّه ، تعالى ، غاية المقاصد و منتهى المآرب. فينتهى إلى هنا سفره الاوّل ، و هو السّفر من الخلق إلى الحقق . و إلى هذا أشار بالمصراع الاوّل و الثنّاني ، مؤذناً إلى الحالات الشّمث للسنّالك في هذا السّفر : فإننه أثبت أوّلاً هبة و موهوباً و مُنتهيباً ، و ذاك مؤذن بالكثرة والسّوائية التي هي من لوازم العلبّية و المعلولية ، و هذه حالة السّالك في بدو سلوكه . ثم ظهر له أن عواقب الثّناء و محامد الكلّ إليه راجعة ، معرضة كانت في زعمها او طائعة ، و أنّه المحمود الحقيق و المفيض والوَهنّاب المنطلق ، و أنّ الجميع مجالى كمالاته و مراتبه و برنامجاته ؛ و هذا هو حال السنّالكين في أواسط السّلوك . ثم آشار إلى أنّه الحامد و المحمود ، والقاصد و المقصود ، و الشّاهد و المشهود لكل الموجودات ، كما هو حال السّالكئ في نهاية السّير الاوّل .

و إذا بلغ نهاية ذاك السير المعنوى و السيّو الرّوحانى و المعراج الكمالى ، و بلغ إلى مقام السيّر ، شرع فى السيّفر النيّانى ، اليّذى هوالسيّر فى الله ، والسيّفر من الحق " إلى الحق " بالحق " ، إطاعة لقوله ، تقدّست أسمائه : «وَاليّذ بِن جَاهدوافيناليّنه د ينّه م سبُليّا » الفارتفع عن عينه حجاب الكثرة مطلقا ، و رأى الحق "بلاخلق ، و أنيّه الظاهر و الباطن فى و ان كان خفائه لفرط نوره و غاية ظهوره ، و أنيّه الاول و الآخر و الظاهر و الباطن فى عين ظهوره ، و ان ليس فى الدّار غيره ديّار ، قائلا " بلسان حاله : «لهمّن المملكك عين ظهوره ، و ان ليس فى الدّار غيره ديّار ، قائلا " بلسان حاله : «لهمّن المملكك النيوم " ، و مجيباً « لله الواحيد القهرار » ، و مترنماً بماقاله سيّد العارفين و إمام الكاشفين «متى غبث ، حتى تحتاج إلى دَليل » الخ ، و ما قاله بعض العارفين :

١- العنكبوت (٢٩) ، ٦٩.

٣٠٢- غافر (٤٠) ، ١٦٠

یار نزدیکتر از من بمن است وین عجب ترکه من از وی دورم

فيصير وجوده حقّانيا . فيسافر في هذاالسّفر من مقامالسّر الى الحفاء ، و منه إلى الاخفى ، و يصير مظهر صفة بعد صفة ، ومُعلّم بالفعل ببعض الاسماء أو بجميعها ، على حسب مراتب سيره ، وكمال ولايته .

ثم يبلغ إلى مقام البقاء بعد الفناء ، والتسمكين بعد التلوين فيشرع في سير آخر ، بعد بلوغه إلى مقام المحتبى و المحبوبي ، و نيله بقرب النتوافل و الفرائض ، فيسافر من الحق الى الحلق . ولكن يرى الوحدة في عين الكثرة ، بحيث لا يحجبه الكثرة عن الوحدة وبالعكس و يراه ظاهراً في كل شيء ، وهو غالب على أمره ، و هو الحق ، و ما سواه باطل عاطل و أن :

كلّ ما فى الكون و هم أو خيال أو عكوس فى مرايا ، أو ظلال و إلى السّفر الثّانى أشار بقوله : « يا من هو اختفى » الى آخر المصراع الثّانى من هذا البيت ، و إلى هذا السّفر أشار بقوله : « بنور وجهه استناركلّ شيء» .

و بعد انتهاء ذاك السيّر و المعراج الرّوحيّ القرآني ، يشرع في السيّفر الرّابع ، و هو السيّفر من الخلق إلى الخلق بالحقّ . فيسرى من ظاهر الخلق إلى باطنه ، و من ملكه الى ملكوته ، و من شهادته الى غيبه ، فيرى ملكوت الاشياء كما هي ، و يظهر له كيفيّة معاد الخلائق ، و رجوع الكلّ إلى الله في القيامة العظمى و الكبرى . و يصير قابلاً لحمل الامانة الاسمائية و الخلافة الكليّبة الالهية ، و أن يكون نبيّا بنبوّة التعريف و التشريع كليها ، اومتصفاً مع ذلك بالرّسالة ومبعوثاً بالسيّف ، و بالغاً الى مقام «أولى العزمية . . » كليها ، اومتصفاً مع ذلك بالرّسالة ومبعوثاً بالسيّف ، و بالغاً الى مقام «أولى العزمية . . و من هنا يبتدى سير المحمديّين ، فإنهم يسافرون من ذاك المقام - اللّذي هو مقام «قاب قوسين » ، اللّذي هو نهاية سير الانبياء - الى مقام «أو أدنى » و إلى ماوراء المطلع . - و أشار إلى الثالث بالمصراع الاوّل من البيت الثّالث ، و إلى الرّابع بالمصراع الثّاني منه . و يمكن حمل قرائن هذه الخطبة الشّريفة على مراتب النّفس في العقل النّظرى

۲،۱ ـ النجم (۳ه) ، ۹ : «فكان قاب قوسين أو أدنى» .:

و العملى ، و على اللّطائف السّبع و الحضرات السّت أو الخمس ، على تقدير كون المراد من العقل النّفس المستكملة بالحكمتين : بجعل المصراع الاوّل و النّانى من البيت الاوّل إشارة إلى العقل بالهيولى و بالملكة و التّخلية و التّجلية من مراتب النّظرى و العملى ، بأن يكون قوله : «لك المحامد» الى آخر الخطبة إشارة تفصيليّة إلى مراتب النّفس المستكملة ، حيث أن الحمد يتعلّق بالظّاهر و النّظريّات ، الّتي هي النّتائج المنظورة و المقصودة من البديهيّات ، كلّها مقدمة للعرفة الصّانع ، تعالى ، و صفاته و أفعاله و آثاره . و المقصود من التّخلية و التّجلية أيضاً البلوغ إلى مقام التّحلية ، و منه إلى مقام الفناء والبقاء ، اللّذي ماورائه مرّميّ لرام ، وما وراء عنبّادانه قرية ؛ فإليه ، تعالى ، ينتهى المقاصد ، وهو المقصود لكلّ قاصد ، كما قيل :

مقصودمن از كعبه وبتخانه توئى تو مقصود توئى كعبه و بتخانه بهانه و إلى هذا أشار بالبيت الأوّل .

و لسمّاكان العقل بالفعل نوراً يقذفه الله فى قلب من يشاء ، و كذلك فى مقام التسّحلية يتحلّى النّفس بالصّور القدسيّة ، السّى هى أنوار محضة ووجودات صرفة مسّحدة مع جوهر النّفس و ذاتها \_ و قد ورد فى الحديث : « إن ّ يله ، تعالى ، سبّعين آلش حيجاب من نور » الحديث ، والنّور لايصير حجاباً للنّور ، بل يزيد تراكم الأنوار فى البروز و الظّهور ، و لكن يصير سبباً لشدّة النّورانيّة ، فتقصر اعين الخفافيش عن اجتلائه و اكتنائه \_ فأشار إلى مرتبة العقل بالفعل والتّحلية بالمصراعين من البيت الشّانى .

و لمّاكان العقل بالمستفاد فصلا ً أخير اللحقيقة الإنسانية ، النّي هي خليفة الله العظمي في العوالم الامكانية و الأراضي الأعيانية ـ و هوكل الفصول و تمامها ، واللّذي به كمال الأشياء و قوامها ، وهو وجه الله الأنور البهي الابهي ؛ اللّذي به استناركل شيء ، سيّما عقل الإنسان الكامل المكمّل المحمّدي ، ص ، اللّذي هو الغاية من إيجاد الأفلاك والاملاك ، محكم : « لولاك له خلقت الأفلاك ) » « و أنْفُسُكُم في النّفوس » الح . و يكون عود الخلائق و رجوعهم إلى الله ، تعالى ، في القيامة العظمي ، و كذلك

فى القيامة الكبرى ، التى تكون للسالكين إلى الله ، تعالى ، فى السقر الثانى و فى مقام الفناء من مراتب العقل العملى ، بتجلتى الحق ، تعالى ، من مراتية الانسان و مظهريته ، كما كان ظهوره ، تعالى ، فى مقام : «ليكنى العرف » ، من مرتبته الكاملة الشامخة من أجل كونه واسطة فى الصدور والايجاد بحكم : «النهايات هى الرجوع إلى البدايات»، والعقل بالمستفاد متحد بالعقل الفعال ، بل بالعقل الأول ، بل بالله المتعال ـ لذلك قال : «بنوروجهه» الخ مشيراً به إلى مرتبتى العقل بالمستفاد من النظرى ، و مقام الفناء من العملى.

و أمَّاكون الخطبة إشارة إلى اللَّطائف و الحضرات : فمن جهة أنَّ عالم النَّاسوت عالمالكثرة والحجاب ، والنَّفسُ الهابطة إليه منالمحلَّ الأرفع الأعلى مردودة " الى أسفل السَّافلين، محجوبة من مشاهدة وجه ربِّ العالمين، والبلوغ إلىمقام أعلى عليَّين مادامت فيه ٢. فلذلك ترى كثرة الحامدين وتعدّد المعاليل والعلل، وكذا عندكونها في مقام الطّبع والنَّفس . و إذا خَرَ قَـت حجاب الظُّلمة ، بالسَّلوك العلمي والعملي ، ورأت ملكوت الأشياء و سافرت بالسّير المعنوي إلى حضرت الملكوت و صارت ملكوتيّ الوجود ، و كذلكك إذا بلغث الى مقامالقلب ترى الجق في عين شهود الخلق ، وظهر لها أنَّه غاية المقاصد ، و منتهى المطالب و المآرب ؛ و الى هذا أشار بالبيت الأوَّل . و إذا ترقَّت من هذاالمقام ، وبلغت إلى مشاهدة القواهر الأعلين ، و مقام : « لَمَّم اَعبُدُ رَبًّا َلَمَ اَرَّهُ ﴾ ، و إلى مقامالعقل والرُّوح والسرُّ والخني والأخني ، و صارت جبروتيُّ الوجود و الشُّهود ، و أباتت مع الحيّ الودود، « يُطْعمُهُا وَ يَسْقيها "» ، يظهر لها أنَّه أظهر الظُّواهر وليس سواه وغيره شيء ، و ذرّة و فيء؛ و إلى هذا أشار بقوله : «يامن هواختفي لفرط نوره». و إذا تحرَّكت من هذاالمقامأيضاً ، و بلغت إلى مقامالبقاء بعدالفناء ، و مشاهدة \* الأعيان

۱ - أي : «سرتبة الانسان».

۲ - أى : «في عالم الناسوت».

۳ - الشعراء (۲٦) ، ۷۹ : «والذي هو يطعمني و يسقين».

<sup>؛</sup> \_ «شاهدت» ، خ ل.

الثنابتة و الموجودات السلاهوتية ، و ترقت إلى حضرة السلاهوت و الهاهوت ، اى مظهرية هاتين الحضرتين ، و إلى مقام التمكين بعدالتلوين من اللطائف ، تشاهد الحق في عين شهود الخلق و بالعكس ، و ترى السلطان في كل لباس ؛ و إلى هذا أشار بقوله : «بنور وجهه» الخ .

و بالجملة: الإنسان فى مراتب سلوكه و عروجه ، يكون فى البداية ناسوتى الوجود والطّبعى و النّفسى المشهد ، ثم يصير ملكوتى الوجود ، ثم جبروتى التّحقى ، ثم لاهوتى الشّهود و هاهوتى الصّعود . و يتترقلى فى كلّ سير من أسرائه من مقام إلى مقام ، ولطيفة إلى لطيفة ، و حضرة إلى حضرة ، و يكون شهوده و عرفانه بحسب مقامه و مرتبته . لأن المعروف بقدر المعرفة ، و بالعكس . فأشار ، قدّه ، فى كلّ بيت الى ما يناسب معارف النّفس فى كلّ مرتبة و لطيفة و كلّ عالم و حضرة ؛ فافهم و تبصر!

قوله ، قده : « امّاالعقل الكلى » ٧/١٢٦ الخ .

أقول: العقل، كما أفاده صدر المتألهين وغيره، يطلق في عرفهم على معان أشرنا اليها في حواشينا على شرحه، قده، لمنظومته في المنطق و نشير هنا إلى بعض منها احترازاً عن الحوالة: قال صدر المتألهين، قده، في خاتمة مبحث العقل والمعقول من كتاب الأسفار: «العقل يقال على أنحاء كثيرة: أحدها الشيء الذي به يقول الجمهور في الانسان: أنّه عاقل، وهو العلم بمصالح الأمور و منافعها و مضارها و حسن أفعالها و قبحها. والثاني العقل الذي يدده المتكلمون، فيقول المعتزلة منهم: هذا إمّا يوجبه العقل و ينفيه العقل. و الثالث ما ذكره الفلاسفة في كتب البرهان. و الرّابع ما يذكر في كتب الأخلاق المسمى بالعقل العملي. والخامس العقل الذي يذكر في كتاب النّفس، في احوال النّاطقة و درجاتها. والسّادس العقل الذي يذكر في العلم الألهي و ما بعد الطّبيعة » انتهى.

و العقل الكلِّي أيضاً ، كما افاده المصنف ، قدَّه ، في تعليقاته ، على ما ذكره في

١ - يرى خل .

بيان المراد من العقل الكلّى ، من هذا الكتاب ، يطلق على العقل الأوّل ، وعلى العقل العاشر من العقول الطّولية ، المسمّى بالعقل الفعّال ، وعلى ربّ النّوع الانسانى من العقول المتكافئة ، وعلى مطلق العقول الطّولية والعرضية ـ والمراد من الكلّى هنا الكلّى باصطلاح العرفاء اللّذى أشار إليه فى شرح منظومته فى المنطق ، أى المحيط الواسع ، و إن لم يكن كلّيّا منطقيّا ، بل جزئيّا ، يمتنع صدقه على كثيرين ، حيث أنّها وجودات عينية ، و حقائق مناطقيّا ، بل بوجه ، وجودات صرفة و أنوار محضة ؛ و الوجود مساوق مع التّشخص بل عينه تحققاً . ولكن يمكن أن يكون المراد به ماهو باصطلاح المنطقى ، و لكن من باب تسمية السّبب باسم المسبّب ، إشارة الى أنّ الصّور الكليّة الحاصلة فى صقع النّفس ، تحصل بإشراق تلك الأنوار العقليّة أو فناء النّفس فيها أو باتتحادها معها أو على سبيل الإنعكاس اوالرّشح منها و بمشاهد تهاعن بعد ، على اختلاف المشارب و المآرب ، أو بحسب اختلاف حالات النّفس فى ادراكها المعقولات : فى البداية ، والوسط ، و النهاية .

وفى المقام و إن أمكن حملها على العقل الأوّل ، الذى هو الرّوح المحمدى ، والدّرة البيضاء ، و الشّمس المضيئة لاراضى الاشباح و سموات الارواح ، و الرّحمة الرّحمانية ، و الحق المخلوق به ، و المشيّة ، والحيوة السّارية فى كلّ الحقايق والوجودات ، و الفيض المنبسط المقدّس ، وكذا على مطلق العقول الطّوليّة و العرضيّة ، بالنّظر الى اتتحادها الوجودى النّورى ، كما أشار إليه المولوى المعنوى بقوله : «متّحد جانهاى شيران خداست » ومن باب: «لانُفر ق بُينَ أحد مِن وسُلُه » ولكن الانسب بقوله: «للعالم الطبيعى » على ربّ النّوع الانسانى ، اللّذى هو خليفة الله فى العالم ، او العقل الفعّال ، اللّذى فوض اليه كدخدائيّة عالم العناصر.

قوله: «كصورة» الخ ٧/١٢٦.

الصّورة ، عند العرفاءِ ، تطلق على ما به يظهر الشّيء . و من هذا الباب ماورد فى الحديث : «خَلَقَ اللهُ ٱدَمَ على صُورَتِه»، أى جعله مُعَلَّماً بجميع أسمائه و صفاته ،

۱ - «الصادر» ، خل.

٢ - البقرة (٢)، ه ٢٨.

بحكم: «وَ عَلَّمَ آدَمَ الأسماءَ كَلَّها ١» ، ومن حيث أنَّه مظهر الاسم العظيم الأعظم الاجل الاكرم، المشتمل على جميع الاسماء، والحاصل مظهره للخلافة الكبرى، والامانة العظمى . و عند الحكماء تطلق على معان كثيرة ، ذكرها الشّيخ ، قدّه ، فىالشّفا ، و نقل عنه المصنَّف فىالفريدة السَّابعة . وقال : إنَّ إطلاق الصُّورة علىالجواهر المفارقة يكون بهذا المعنى . ـ و لكن يمكن أن يكون إطلاقها عليها ببعض المعانى الاخرى . من الغاية ؛ و مما يتقوَّم بهالمادّة بالفعل ، بناءً على تعميم المادّة و إطلاقها على المهيّة وعلى جملة العالم، من حيث كليَّته و جمعه ، و بالمعنى الَّـذَى أشرنا إليه ، و بمعنى ما يمكن أن يتعقَّـل ، بناءً" على كون المراد من الامكان بمعنى ما لم يمتنع ، النَّذَى يجتمع مع الوجوب الذَّاتَى ، حتَّى أ يصُّح إطلاقه عليه ، تعالى ؛ و بمعنى الفصل والنُّوع ، من جهة انَّه محصَّل الفصول وأصل الاصول ، وهو النَّوع الكامل المشتمل على جميع الانواع ، وكذا بالمعنى السَّابع في عبارة الشَّيخ ، تشبيهاً له بكليَّة الكلِّ بالنَّسبة إلى النَّظام الجملي القرآني . فيظهر وجوه اخرى لتخلُّل لفظة الكاف ، الَّتي يمكن هنا أن تكون تشبيهيَّـة او تمثيليَّـة . فعلى الأخير إشارة إلى أنَّه بعض الصَّور ، و أنَّ الصّورة الحقيقية للعالم الكبير هو الحقَّ ، تعالى ، من حيث انَّه ، تعالىٰ شأنه ، أصل العالم و تمامه ، و به تحقَّقه و قوامه ، وهو مبدأ الفعليات و مجمع الكمالات ؛ فافهم .

قوله ، قدّه : «كفصل محصّل له» ٨/١٢٦ الخ .

المراد بالفصل هنا ،كما حققه فى الحاشية ، هوالفصل الحقيقى المقابل للمنطقى . وهو به المالمعنى يطلق على معنيين ، والمراد منه هوالثّانى ، المساوق معالوحدة والوجود والتشخّص. وهو فى المركّبات عين الصّورة العينيّة ذاتاً ، وغيرها اعتباراً ، فلا تدافع ، و ذلك ، لان التركيب فى الحقايق المركّبة العينية إنها يتحقّق من ضعف الوجود و نقصه وشوبه مع القوّة و نحو من الفقدان . و لذلك لا يتحقّق التّركيب فى الفعليّات و الوجودات ، الّتى فيما وراء الطّبيعة ، بل مقرّ القوّة و مسكنها نشأة النّاسوت ، و دار الغرور و الهيولى و المزاج

١ - البقرة (٢) ، ٣١ .

و الامتزاج ، و هو ثمرة الشَّجرة ِ الخبيثة الَّتي « اجْتُشَّتْ مِن ْ فَوَق ِ الارْضِ مَا لَـهَا مِن ْ قَرَارِ » ١.

فالمركتبالعيني ، من هذه الجهة ، مزدوج الذ"ات: من الفعليّة ، و من شوبها بالقوّة والتّركيب بين الجهتين اتّحادى ، عند أهل التّحقيق ، و انضهامى عند الاكثرين من الفلاسفة كماسيجئى ، انشاء الله تعالى ، تحقيق ذلك في محلّه مفصلاً . والمركتب منها يكون ذاحيثيتين وجهتين باحداهما يكون هو بالقوّة و بالاخرى بالفعل .

و يمكن ملاحظته ، من حيث جهة قدر آنيته وجمعه وكله و تمامه ، من غير لحاظ أجزائه ، التي بها تذوته وقوامه ؛ وملاحظته ، من جهة فدرقانيته و تفصيله ، و ملاحظة كل واحد من أجزائه و أعضائه ، من حيث هو هو و أنه شيء بحيال الآخر اى ملاحظته من حيث هو فقط و بشرط أن لايتحد مع الآخر ، أو بشرط عدم لحاظ اتحاده مع الآخر وجهة جمعه و قدرانه ؛ و ملاحظته لابشرط أن ينضم إلى غيره أو يتحد معه ، و أن لا ينضم أو لايتحد ، أو لحاظه بشرط أن ينضم او يتحد ، و يحصل من اتحاده مع الجزء الآخر نوع محصل حقيقي في الواقع و نفس الامر .

فالجزء الذي يلاحظ للمركب من جهة فقده و نقصه يكون بالاعتبار الاوّل لا مادّة وطينة ، ولا يكون قابلا للحمل على المركب ولا على الجزء الآخر ، من حيث فقده لجهة الوحدة ، التي هي مناط الحمل ؛ و بالاعتبار الثناني " جنساً ، وجهة الاشتراك الذاتي للأنواع المندرجة تحته ؛ و بالاعتبار الثنالث ؛ نوعاً حقيقيناً محصلا مبائناً مع سائر الانواع المحصلة . و هكذا الجزء الآخر ، يمكن لحاظه بهذه الاعتبارات : و هو بالاعتبار الاوّل

١ - ابراهيم (١٤) ٢٦٠: «و مثل كلمة خبيثة كشجرة خبيثة اجتثت من فوق الارض
 ما لها من قرار ».

٢ ـ أى : «بشرط لا».

٣ - أي : «لابشرط».

٤ - أى : «بشرط شيء».

صورة غير قابلة للحمل ؛ و بالثّاني فصل حقيقي ، قابل للحمل على الجزء الآخر و على

المركب ، و بالثالث نوع حقيقى ، يحمل عليه الجزئان ، و يحمل هو أيضاً عليهها : من قبيل حمل الخاص على العام ، بناء على عدم اشتراط العموم فى المحمول بالنسبة إلى الموضوع . وهذه المغايرة ، والجهات المعتبرة بهذاالنتحو ليست بمجرد الاعتبار وصرف اللتحاظ بل لها مطابق فى الواقع و نفس الامر . و الالفاظ المذكورة ، أعنى المادة والصورة والجنس و الفصل موضوعة لهذه الامور من حيث هذه الجهات و الحيثيّات الخارجية الواقعية . فلذالا يمكن حمل المادة بما هى مادة ، على الصورة ، ولا على المركّب منها ، ولا حمل الصورة على الفصل و النوع و بالعكس ، بصرف اللّحاظ و الاعتبار .

و هذا فى المركبات و أمّا فى البسائط ، فلمّا لم تكن فى الخارج مُزدوجة الذّات و الحقيقة ، من هاتين الجهتين ، وتكون أجزائها تحليليّة عقليّة محضة . فلذلك لاتتحقّق لها المادّة والصّورة الخارجيّتان ، و لاالجنس و الفصل المأخوذان منها ، بل تلاحظ هذه الجهات و الاعتبارات فى اجزائها التحليليّة فقط . فيؤخذ ما به الاشتراك فيها ، تارة بشرط لا ، فيكون مادة عقليّة ، وأخرى لابشرط ، فيكون جنساً ، ويوخذ ما به الامتياز فيها ، بشرط لا ، فيكون صورة كذلك ، أو لا بشرط فيكون فصلاً ، أو يؤخذ كل واحد منها بشرط شيء ، فيكون نوعاً .

و إذا عرفت هذا ، و علمت أن الفصل الحقيق و الجنس المأخوذين عن المادة و الصورة الخارجيتين لا يتحققان فى الحقيقة إلا فى المركبات الحقيقية ، كما فى النوع الحقيق المركب منها ، فالكاف المتخللة فى المقام يمكن أن تكون تشبيهية و أن تكون تمثيلية . فعلى تقدير تمثيليتها ، فيكون بلحاظ غلبة جهة الجمع على الفرق ، وجهة الوحدة والاتحاد على الكثرة . وعلى تقدير تشبيهيتها ، كما حملها المصنف عليها ، فتكون النكتة والوجه فى تخللها نظير بعض الجهات ، التى ذكرها فى الهامش ، للتعبير بر هكالصورة» .

وهنا وجه آخر ، وهو أن الفصل المُحمَّصل لكل شيء فى الجقيقة ، باعتبار الوجود هو علته الحقيقية المقومة لوجوده ، بحكم اتتحاد المطالب الثلاثة فى البسائط . و لماكانت سلسلة العليّة منتهية إليه ، تعالى ، بل هو العليّة بالحقيقة لكلّ شيء ، فيكون باعتبار الوجود

هوالفصل المُحمَّطُ للكلّ ، كما أنّه ، من حيث أنّه مبدأ جميع الفعليّات صورةالصّور ؟ و باعتبار أنّ فيضه المقدّس والنّفس الرّحمانى اصل كلّ الوجودات و مادّة للكلّ ولذلك يطلق عليه في اصطلاح العرفاء مادّة الموادّ \_ و العقل الكلّى مثاله ومظهره ، فيكون كفصل مُحصِّل لجميع العوالم الطّوليّة والعرضيّة التي من جملتها العالم الطّبيعيّ .

وهنا وجه آخر لتخلّل الكاف ، وهو أنّه لمّاكان الفيض المقدّس والنّفس الرحماني باصطلاح العرفاء ، جنس الاجناس ، و بمنزلة الجوهر النّدى هو جنس الاجناس عندالحكماء وكانت النّفس المستكملة بالحكمتين جامعة لجميع الموجودات الرّتقية و الفعليّات المتشتّة الطيّارية على الفيض المقدّس ، في قوسي النيّزول و الصّعود ، فصارت كفصل الفصول للعوالم كلّها سيّما للعالم الطبيعي اكما أنّه لوقوعه في قاعدة مخروط نور فيضه كان أشدّ انغاراً في الفرق والفتق ، واكثر تشتّاً و إبهاما و احتياجاً إلى الفصل المُحصِّل .

فوله: «و بالجملة جهة وحدة له» ١٢٦٦ الخ.

هذا إشارة إلى الملاك المشترك بين الامرين ، أى كونه صورة و فصلا و هو كونه أوّل تعين ، طرء على الفيض المقدس ، الذى هوالر ابط بين الكثرات ، والجامع بين الشتات و رافع البينونة و الغيرية من الماهيات ، و هو أمرالله الواحدة ، التي أشير اليها في قوله ، تعالى : « و مَلَ أُمْرُنَا إلّا وَاحِدَة "، ". و فيه أيضاً إشارة إلى أن التركيب بين أجزاء العالم الكبير تركيب يقرب من التركيب الحقيق ، و أن الحياة العقلية ، و النطق الذى هو من خواص العقل القرآني سارية في كل شيء بسريان نوره فيه : و الكل «أحْياء عينْد رَبِهيم بُر ذَقُون " " و بحمده يُسبَحون ، و أنه مع كثرة أشجانه و غصونه و فروعه شخص واحد ، و يرجع إلى أصل فارد ، و هو ظل الإله الاحد الفرد الواحد ، و فروعه شخص واحد ، و يرجع إلى أصل فارد ، و هو ظل الإله الاحد الفرد الواحد ، و

۱ - «لانه» ، خل.

٢ - القمر (١٥) ، ٠٥.

٣ - آل عمران (٣) ، ١٩٩٠

<sup>\$ -</sup> الزمر (٣٩) ، ٧٥ : «يسبحون بحمد ربهم».

أنّه لاتكرار فى تجلّيه ، تعالى ، وأن ّصدوره صدوركل ّشى م ، أى العالم الكبير و أنّه لاءؤثر فى الوجود إلا ّ الله ، تعالى ؛ فافهم و تدبر !

قوله ، قدّه : « وقدكانت النّفوس » ٨/١٢٦ الخ .

الحقيقة الانسانية ـ كما ذكرناه فى حواشينا علىما ألّفه ، قدّس سرّه ، فى المنطق ـ تسمّى بالاسامى المختلفة ، و تلقّب بالالقاب المتعددة ؛ ولها مقامات متكثرة بالاعتبارت المختلفة ؛ فتسمّى بالنّفس ، و القلب ، و العقل ، و الرّوح ، و الصّدر ، والفؤاد ، والرّوع ، والزجاجة ، والمشكوة ، والمصباح ، والحنى ، والاخنى ، باعتبار مقاماتها و درجاتها .

و ينقسم مطلق النقس: إلى الفلكية ، و النتباتية ، والحيوانية ، والانسانية ، على مراتبها : من الامارة ، واللهوامة ، و المطمئنة ، والرّاضية ، والمرضية ، والملهمة ، والقدسية و الكلمة الالهية ، وغير ذلك ، مما ذكر في محلّه (كالمحدّثة) ، التي أشير إلى بعضها في حديث الكميل و الاعرابي ، المروى عن قطب الاقطاب و إمام الموحدين ، عليه آلاف تحيّات ربّ العالمين . و جميعها واسطة ، بين العقل الكلّي و ابدانها ، في افاضة كمالاتها عليها ، بحول الله ، تعالى ، و قوته . لكن النقوس الكلية الفلكية ، و الكلّية الانسانية واسطة في إفاضة كمالات جميع الموجودات الطّبيعيّة : بحكم لزوم وجود المناسبة بين الفاعل والسطة في إفاضة كمالات جميع الموجودات الطّبيعيّة : بحكم لزوم وجود المناسبة بين الفاعل والقابل ، و عدمها ا بين المجرّد المحض و المادّى الصرف ؛ ومن جهة أن وبط الحادث بالقديم إنها يحصل ، عند الفلاسفة ، بتوسط حركات الافلاك و نغاتها و نسكها و صلواتها و عند العرفاء ، الانسان الكامل المكمّل هوالرابط بينها ، و جامع حبلها .

ولمّاكان الصّورة والفصل مبدء لفعليّة ذى الصّورة والنّوع ، و منشأ لتحقّقه و تحصّلة ، والعقل الكلّى ، النّدى بمنزلتها بحتاج ، فى إفادة الكمالات و إفاضة الفعليّات على هياكل الماديّات ، إلى الواسطة و الرّابطة من أنّ العالم الكبير لذلك بحتاج إلىجهة وحدة و رابطة بينها و بين الحقّ ، تعالى ، كما مرّ ذكره و يجب أن تكون الواسطة ذات وجهين و ذات جهتين ؛ اى جهتى التّجرّد والتّعلّق ، حتى تأخذ من العقل بإحدى الجهتين وتفيض على مادونها بالجهة الاخرى ، وكانت النّفوس واجدة لهذه الخاصيّة ولذلك وتفيض على مادونها بالجهة الاخرى ، وكانت النّفوس واجدة لهذه الخاصيّة ولذلك

١ - أى : «عدم المناسبة» .

تصير واسطة فيما يفيد ، ويعود علىالعالم من المواهب الالهية و العطيَّات العقايَّة الرَّبانيَّة.

و إنتها ذكر المصنف : كونها واسطة ، ليكون الحمد فى قبال النتعم الواصلة إلى الحامد فأشار بقوله هذا ، إلى ما بيتناه ، وهذا مبنى على كون المراد من العقل هو العقل الكلتى ، و أمّا بناء على كون المراد منه هى النّفس المستكملة ، فلا تحتاج إلى هذه المؤنة ، كما لا يخنى .

و يمكن أن يكون قوله: «تلك الفائدة و العائدة»، إشارة الى التعاكس الايجابي و الإعدادي بين النفوس الكلية و النظام الكبير، كما بين الصياصي و النفوس الجزئية في الانسان و النظام الصغير؛ فافهم و تبصر!

قوله: «العاقلة المستكملة بالحكمتين» الخ ٩/١٢٦ ـ ١٠

أى الحكمة النظرية واالعملية . وهى النقس البالغة إلى أعلى مراتب العقل النظرى: من التخلية و التجلية من العقل بالهلكة و بالمفعل و بالمستفاد ، و العقل العملى : من التخلية و التجلية و التحلية والفناء فى التوحيد والبقاء بعد الفناء ، التى أشرنا إليها سابقاً ، و ذكرنا فى شرحنا على المنظومة فى المنطق ، تعاريف الحكمة و أقسامها ؛ فراجع !

قوله ، قده : «والثّاني هو الانسب» الخ ١٠/١٢٦

قد ذكرنا أن الهبة هنا متعدّية إلى مفعولين: احدهما بلا واسطة ، و هو مذكور في الكلام . و الثّانى بواسطة الـــّلام ، و هو غير مذكور ، يحتمل أمرين: و أنه ، بناءً على الاوّل ، الواهب هو الحقّ الاوّل ، تعالى شأنه ، و الموهوب هو العقل الفعّال أو الاوّل أو جملة العقول الكليّة : من الطّوليّة و المتكافئة أو ربّ النّوع الانسانى ، والموهوب له و المتهب هو العالم الطّبيعى أو العالم الكبير . و على الثّانى ، الموهوب القوّة العاقلة للنّفس اوالنّاطقة المستكملة ، والموهوب له و المتهب هوالنّوع الانسانى .

و لمآكان الانسب بمقام الحمد و الشكر ذكر النّعم الواصلة من المحمود و المشكور إلى الحامد والشاكر ، والنّعمة الواصلة منه ، تعالى ، إلينا بخصوصنا هوالثّانى ، فلذا جعله قده ، أنسب بالمقام ، أى بمقام الحمد . و يمكن أن يكون المراد مقام التوحيد و السّلوك ،

الذى جعل المصنف الخطبة إشارة إلى مقاماته و درجاته . فإن الأنسب بمقام السلوك ، والفناء فى التتوحيد وحدة الحامد والمحمود ، وما بازائه الحمد من النتم ، كما فى حمد ذاته ، تعالى ، ذاته بذاته أو بمظهرية الانسان الكامل المكتل ، كما ورد : « يتقول الله بليسان عبيده ستميع الله ليمن تحميده » . ولكن لما كان بعد بلوغ السالك إلى مقام التمكين بعدالتا وين ، والبقاء بعدالفناء بوقية الكثرة لاتحجبه عن الوحدة ، بل تكون بعين الوحدة وكذلك شهود ذاته الفانية فى ذاته تعالى لا يحجبه عن شهوده ، لم يصر باتتحاد النالاثة وراع الأدب فى عدم إيذانه باتتحاد الحامد مع المحمود ، بل اكتنى بوحدة الحامد و الحمد و ما بازائه الحمد ، حتى يكون حمداً بلسان النقمة الواصلة ، الذى هو أبلغ منه بلسان غيرها ؛ فتبصر !

#### قوله: «وفي هذا اللَّفظ براعة» الخ ١١/١٢٦

اى لأجل ذكره ، فى الدّيباجة و الخطبة ، ما يناسب الفن الذى هو الحكمة مطلقاً والمطالب المذكورة فى الكتاب التى هى المسائل الفلسفية . فان المبحوث عنه فى كليتها هو الحق تعالى ، و أسمائه ، و صفاته ، و أفعاله المبتدعة و المخترعة و المنشأة و االكائنة . و الأمور المذكورة فى المقام يبحث عنها فى كل واحد منها ، فهو المناسب لها ، كما لا يخفى ، و إن كان الأنسب بالكتاب بالنظر إلى أن المؤلف هو المتهب لما بازائه الحمد . هو الثانى ؛ فافهم !

## قوله ، قدّه : «في المصراع الأوّل» الخ ١٢/١٢٦

قد أشرنا إلى أن هبةالله للعقل الكلّى ، و مبدئيّته له مستلزمة لمبدئيّته لكلّ الموجودات الامكانية ، لأنه اكلّها و تمامها، و به تذوّتها و قوامها ؛ فيكون فى المصراع الأوّل إشارة إلى أنّه مبدء الكلّ .

و لمّا قال فى المصراع الثّانى : إنّه ، تعالىٰ ، منتهىٰ كلّ المقاصد ، و النّهايات هى الرّجوع إلى البدايات ، فيكون فيه إشارة إلى أنّه المنتهى . و من ُ ضمّه إلى المصراع

١ - أى : «لان العقل الكلى».

الأوّل يظهر أنّه لا مؤثّر فى الوجود إلّا هو ، بل لاهو إلّا هو ،كما أشير إليه فى الكتاب الالهى الله بقوله عز اسمه : « اوَلَم م يَكُفُ بِرَبِّكُ أَنَّه عَلَىٰ كُلُ شَيءٍ شَهِيدٌ ٢ » رَ أَنَّه خالق كلّ شَيء ٣ ، و أنّ إليه الممّنتهي ٤٠ .

و فى جميع أبيات الخطبة براعة استهلال ، إ "لا أنه لمّاكان المصر اع الأوّل مُصَرِّحاً "
به ، خصّه به . مع أنّه يمكن أن لايكون الغرض الاختصاص ، بل من باب ذكر الفرد
الجلمّى. وفيه أيضاً إشارة إلى أنّه ، تعالى ، لاغاية فى إجادته ، إ "لا ذاته ، تقدّست أسمائه .
لأنّ ماهو ، و لم هو ، و هل هو ، فى البسيط واحد ،كما مرّ ذكره .

قوله: «في عين ظهوره» الخ ج٢ ، ص١/س١

فى هذا إشارة إلى جمعه ، تعالىٰ ، بينالأضداد ،كما قال الجنيد: «قَـَدْ عَـرَفَتُ اللهَ َ بجـَمعه بـَينَ الأضْداد» .

و قد ذكرنا سابقاً أنه ، تعالى ، يجب اتتصافه بجميع الكمالات ، و أنه لا توجب كثرة أسمائه و صفاته ، ولاتناهى كمالاته كثرة فى ذاته و حيثياته ، ولا تعدداً فى جهاته ، بل فى نسبه و إضافاته . فهو باطن عين ظهوره ، وظاهر فى عين بطونه . لأن مرجع باطنيته ليس إلى حجاب يُسدل ، ولا غطاء يُضرَب بينه و بين خلقه ، بل إلى فرط نوريته و قصور البصائر عن اكتناهه ، لشدته ، كما أشرنا اليه .

كالشّمس، تمنع اجتلائك وجهها

فاذا اكتست برقيق غييم أمكنت

فإنّه ، تعالىٰ ، ظاهر فى كلّ شيء و ذرّة و فييع . و هذا بخلاف باطنيّة الممكنات

١ - بالاصل : «الهي».

٢ \_ فصلت (١١) ، ١٥.

۳ ـ الزمر (۳۹) ، ۹۲ : «الله خالق كل شي».

<sup>؛ -</sup> النجم (٥٣) ، ٢ ؛ : «و ان الى ربك المنتهى».

ه - بالاصل : «مصراحا».

و ظاهريتها ، إذ مرجع بطونها ، إممّا إلى خفائها و محجوبيتها ، و عدم إحاطتها بجميع الأشياء و التصوّر مرتبة من المراتب يكون و عاءً لعدمها . وكذلك ظهورها يكون بالنّسبة إلى بعض الأشياء ، و فى بعض المقامات و النّشآت ، لا بالنّسبة إلى جميعها و فى جميعها .

لايقال: العقول الكليّة إيضاً كذلك ، لما تقرّر ؛ منأنّه لاحجاب في المفارقات و لأنتها وجودات محضة و أنوار صرفة و حقايقها بسيطة ، و بسيط الحقيقة كلّ الأشياء و تمامها. لأننّا نقول: أمّا أوّلاً ليستالعقول متّصفة بهذه الصّفة مطلقاً. لانتها ممكنة ، وكلّ ممكنزوج تركيبي ، له وجود و مهيّة ، والمهيّة مانعة عنوحدة الجهات والحيثيّات. و ثانياً: يتصوّر ٢ مرتبة من الوجود يكون و عاء ً لعدم ظهورها ، و هي مرتبة الوجود الواجبيّ القيّوميّ ، فليست ظاهرة بكلّ وجه و في كلّ شيء ، لانتها كلّ الأشياء التي دونها . و ثالثاً : بناء على كونها من مراتب أسمائه و صفاته و في الصّقع الرّبوبيّ ، فيكون ظاهريّها بعين ظاهريّة الحق ، تعالى ، لامن حيث نفسها و بذاتها ؛ فافهم و تدبّر ! قوله ، قدّه : «كلمة في للسببية» الخ ٢/١ .

قد أفاد فى الحاشية ما يغنينا عن شرح كلامه هذا، و بيان مرامه . والفرق بين كون كلمة « فى » للظرفية ، او السببية هو أنه على الأوّل ، تكون إشارة إلى وحدة حيثيّاته فى اتسّصافه بكمالاته ، و على الثّانى إلى علّة جمعه بين الظهور و البطون ، من جهة واحدة وحيثيّة فاردة : من أجل أن منشاء بطونه فرط ظاهريّته ، و سبب ظهوره شدة نوريّته ؛ فهوالظّاهر من حيث هو باطن ، والباطن من حيث هو ظاهر : «هو الأوّل والآخر والظّاهر والباطن ، وهو بكل شيء علم» " .

و فى المجمع : «الظّاهر» من أسمائه، تعالى . و هو الظّاهر بآياته الباهرة الدّالة على وحدانيته و ربوبيّته . و يحتمل أن يراد منهالظّهور ، الّذى هو بمعنى العلوّ . و يدلّ عليه

۱ ـ لعل الانسب : «أو».

٢ - لعل الانسب: «تصور».

٣ - الحديد (٥٧) ، ٣.

قوله ، ص ، : « أنتَ الظاهر ، فليس فوقك شيء» . و يحتمل أن يكون معنى الظاهور و البطون تجليه لبصائر المتفكرين ، و احتجابه عن أبصار الناظرين . و قيل : هو العالم عما ظهر من الأمور المطلع على ما بطن من العيوب ' ، و قال ، إيضا : الباطن من أسمائه تعالى . وهو المحتجب عن أبصار الخلائق و اوهامهم ، فلا يدركه بصر ولا يحيط به وهم ، وهوالعالم بما بطن » انتهى .

أقول: فعلى ماذكره لايكون المصراع الثّانى عين الأوّل ، لاحتمال إرادة معنى العلوّ من النطّهور ، والعلم بخفايا الأمور و الغيوب من الباطن. فلا يتتّحد البطون مع الاختفاء ، ولاالظّهور مع فرط النور. لكنّه لم يُرد منها ذاك المعنى ، على ما صرّح به فى الحاشية ؛ فندبّر!

قوله ، قدّه : «بنور وجهه» الخ ٣/١

الوجه قد يطلق على ذات الشّيء و هويته . وقد فسّر الوجه فى الحديث المروى عن الرّضا ، عليه السّلام : « بأنبيائه و رسله و حُجَجه » . والعرفاء يريدون به : « ما يظهر به الشّيء و يتحقّق . فيكون إطلاقه على الحق ، تعالى ، بهذا المعنى ، بناء على أن يكون المراد به المعنى المفسّر به فى الحديث ، من جهة أنّهم ، عليهم السّلام ، أد ّلاء على الحق تعالى ، و مجالى ظهوره . فتكون الإضافة بمعنى السّلام ، أو بالمعنى الأوّل ، فتكون الإضافة بمانية .

ثم اعلم: إن أوّل ظهورات الحق ، تعالى ، و أقدم تجلّیاته هو ظهوره بالرّحمة العامّة، والوجودالعام المنبسط فی حضرتی العلم والعین . و بالأوّل یظهرالاً سماء والصّفات و الاَعیان الثّابتة ، من حضرة الهاهوت و مقام الاَحدیة و التّعیّن الاُوّل الّذی هو مقام «الکنز الحفی و الاختفاء الکامل، إلی حضرة السّلاهوت والواحدیّة و الجلاء، و یسمی بالفیض الاَقدس ، بهذا الاعتبار . و بالثّانی یظهر الاعیان ، من مکمن الخفاء . والموطن العلمی ، الی الظّهور العینی الخارجی و الاستجلاء ، فی حضرات الجبروت و الملکوت

۱ - «الغيوب» ، خ ل .

و النَّاسوت و الكون الجامع . و يسمَّى بالفَيض المقدَّس ، لأنَّ تنزَّه الأوَّل منالغَيريَّة والسُّوائيَّـة أنمَّ و أكمل .

وقد اختلف أنظار الحكماء مع العرفاء البارعين: في أنَّ الصَّادر الأوَّل من الحق، تعالى ، هو ذاك الفَيض العام ، أوالعقل الأوّل . فذهب أكثر الحكماء إلى النانى و قاطبة العرفاء إلى الأوَّل . ولكلَّ واحد من الفريقين دلائل ومنبُّهات ، على ماذهبوا إليه ، نذكرها ونذكرالمراتب والمقامات في محلَّه ، إنشاءالله ، تعالى ، وفصَّلناهافي رسالتنا ، النَّتي ألَّفناها في مسألة «وحدةالوجود» و قاعدة «لايصدر» ، المسمّاة بـ« اساسالتوحيد» . وصدرالمتألّـهين جمع بين رأى الفريقيّن . بجعل الفيّض المنبسط أوّل الظّهورات ، و العقل الأوّل أوّل التَّعيَّنات : و «لكُـُلُّ وِجْهَـَةٌ مُـوَ مُـوَلِّيهَا» ١ . و لمَّاكان مختار المصنَّف هو الأوَّل ، فسّر هنا «نور وجه الحقّ» ، تعالىٰ ، بذاك الفيض الجمعي الالهي ؛ فافهم و تبصّر !

قوله: «عوالم الارواح» الخ ٦/١

أقول الرّوح قد يطلق و يراد به الرّوح البخار اللّطيف، النّذي يتكّون من لطافة الأخلاط و بخاريتها . وهو حامل الحسّ و الحركة ، و ينبعث منالقلب ، و يتكّون في بطنه الأيسر ، و ينتشر في جملة البدن بتوسط العروق الضَّوارب ، المسمَّاة بالشَّىرايين . وهذا يشارك فيه الانسان و البهائم، و ينمحق بالموت، و يفسد بانقطاع الغذاء، ويتصرّف فى تقويمه و تعديله علمالطّتب . وهو مَـرْكتبالحس والحركة ، و مبدء الحيوة الحيواتى ، و يسمَّى بروح القوَّة والشَّهوة و الحياة . ولا حَظَّ له من إدراك الكلَّيَّات، وحمل الأمانة الكُنْرِيُ الألمية .

و قد يطلق على النَّفس النَّاطقة ، من جهة إدراكها للمعقولات ، بنحو الوحدة و البساطة و القُرْآنية . و يسمتَّىٰ بالعقل القُرْآنى ، كما يسمتَّىٰ بالعقل الفُرقانى ، باعتبار إدراكها لها بنحو التَّفصيل . و هي مجرَّدة عن المادّة ذاتاً ، عند أرباب التَّحقيق و أعاظم الحكماء و المتفلسفين و المحقّقين من علماء الإسلام و المتكلّمين . و لاتفنى و لا تموت ،

١ - البقرة (٢) ١ ١٨٠٠.

والبدن مَرْكَبَها و آلتها و شبكتها . وهي التي أشار إليها الشّيخ ، في «عينيّته» ، بقوله : «هَبَطَت إليَهْكَ من َ المَحلِّ الأرْفَع

وَرْقاءُ ذَاتٍ تَعَزُّزٍ وَ تَمَنُّعٍ "

و تنقسم إلى روح الايمان ، و روح القُدس ، و الخَمسة مجتمعة في الأنبياء و الأولياء و الأربعة في المؤمنين .

و قد يطلق على العقول الكليّة ، بأقسامها : من الطّوليّة و العرضيّة و النّزوليّة و الصّعوديّة . و تسمّى الأولى بالعقول و الأرواح الباديات ، و الشّانية بالصّاعدات . و أشير إلى أكمل أفرادها ، اللّذى هوالعقل الأوّل ، فى الحديث : «بأنّه ملَكَ عَظِم ، أو خلق من خلق الله ، أللّذى عبّر عنه فى لسانهم ، بالعقل الفعّال ، والميكائيل ، اللّذى هو أيضاً من العقول الكليّة ، « له ألف وجه ، فى كلّ وَجه له ألف ليسان يسبّح الله ، تعالى ، بسبعين ألف لغة ؛ لو سمعه أهل الأرض ، لخرجت أرواحهم ، لوسلّط على السّموات و الأرض ، ابتلعها من أحد شفتيه . و إذا ذكر الله ، تعالى ، خرج من فيه قطع من النّور كالجبال العظام . موضع قدمه مسيرة سبعة آلاف سنة له ألف جناح . فيقوم وحده يوم القيمة ، و الملائكة وحدهم » و هذا الحديث من مشكلات الأحاديث ، نشرحه فى محلّه ، انشاءالله ، تعالى .

و هذا اللّذى ذكر فى الحديث أشد مطابقة مع العقل الأوّل ، كما أن جبرئيل ، المسمى بالرّوح الأمين ، أشد مطابقة للعقل الفعال . و حمل بعض العارفين الأرواح ، فى الحديث، «خلق الله الأرواح قبل الاجساد بألنى عام » ، على النّزولية و الصّعودية ، أى الأرواح الكليّة . و حمل الأحاديث و الآيات ، الدّالة على خلقها بعد خلق الأجساد ، كقوله ، تعالى : «فإ ذَ ا نَفَخْتُ فيه مِن رُّوحيى » الآية ، و قوله : «ثُمَّ أَنْشَأْنَاهُ خَلْقاً آخَر » ، على الأرواح الجزئية ، أو الاولى على الكينونة الجمعية التّبعية القرُآنية خَلْقاً آخَر » ، على الأرواح الجزئية ، أو الاولى على الكينونة الجمعية التّبعية القرُآنية

۱ ـ الحجر (۱۵)، ۲۹ : «فاذا سويته و نفخت فيه من روحي».

٢ - المؤسنون (٢٣) ، ١٤.

و الثَّانية على الفُروقانية الاستقلاليَّـة .

والمراد من الارواح هناالكلّيّة ، أو مطلقها . و الاشباح جمع الشّبَح ، بالتّحريك والتُّسكين إيضاً ، بمعنى الشَّخص . و في الحديث : «خلق الله محمَّداً و عترته أشباح نور بين يدىَالله . قلت : و ماالاشباح ؟ قال : ظلالنُّور أبدان نورانيَّة ، بلأرواح» . و فسَّر بالصُّورة أيضاً،وهوالمراد هنا . أطلق علىالموجودات المثاليَّـة ، منجهة أنَّـها أمثلة مادونها و برنامجاتها ؛ وهيالـّتي قال بهاأفلاطون . وأنكرهاالمشّائون . و يطلق عليها المُثُـلالمعلّقة أيضاً ، نظراً إلى تجرَّدها عن المادّة دون المقدار . ولها عندأ فلاطون ثلاث مـَحـَال ِّ : أحدها عالمالمثال و البرزخ المنفصل، مطلقا، الَّذي سيجيُّي بيانه في محلَّه . وثانيها الحيال المنفصل عن النَّفوس الانسانيَّة المتَّصل بالفلكية ، أي خيال الافلاك و نفوسها المنطبعة . و ثالثها الخيال المتَّصل، أي خيال الآناسي و النَّفوس الانسانية . وقد يطلق على مطلق الموجودات المادّيّة أوالمقداريّة ، أي المجرّدة عن المادّة دون المقدار ، نظراً إلى كونها ١ بمنزلة الاشباح بالنَّسبة إلىالارواح الكليَّة وموجودات عالم الجبروت والملكوت الاعلى ؛ وهذا هوالمراد هيهنا .

وفي بعض العبائر سموات عالمالارواح ، و أراضي الاشباح . و إضافة السَّموات إلىالارواح ، والاراضي إلى الاشباح إمّا بمعنى الـتّلام ، أو بيانيّة بمعنى «من» من جهة علوَّ الأولى ، لترفَّعها ٢ و شموخها ،كالسَّموات ، و تسفَّل الثَّانية بالنَّسبة إلى الاولىٰ ، لأجل تسفُّلها و انخفاضها ، فيشمل مطلق ما في سجلُّ الوجود و عالم الملكث أو الملكوت الأسفل ، النَّذي هو عالم المثال، والفلك و الفلكيَّات و العناصر و العنصريات؛ فتدبُّر!

قوله: «وعند نور وجهه» الخ ٦/١

قد بيّنا سابقاً : أنّه قداختلف كلمات أربابالمعرفة وأصحابالحكمة و أهل الأنظار البحثيَّة ، من المتكلَّمين في حقيقة الحقّ ، تعالىٰ ، و أوَّل ما صدر منه ، تعالىٰ : فذهب

۱ ـ أي : «كون المقدارية».

۲ ـ «لرفعتها» ، خ ل.

اكثر المتكلّمين إلى أنّه ، تعالى ، مهيّة بسيطة مجهولة الكنه . و ذهب قاطبة الفلاسفة إلى تجرّده عن المهيّة إلّا أنّ بعضهم جعلها حقيقة بسيطة فوق التيّام ، ينتزع من ذاته الوجود النّدى هو اعتبارى عندهم . و بعضهم إلى أنّها فرد من الوجود . و آخر إلى أنّها مرتبة شديدة منه ، فوق مالايتناهى ، بمالايتناهى عدّة ومدّة و شدّة . و بعضهم إلى أنّها الوجود الحجرد عن المظاهر و الحجالى . و آخر إلى أنّها الوجود الحق ، السّلا بشرط المنزّه عن كلّ قيد و شرط ، حتى عن التقييد بكونه لابشرط .

وكذا اختلفوا في أوّل ماصدر منه تعالى إن المتكلّمون ، المنكرون للعقول المجرّدة ذهبوا إلى أنّ الصّادر عنه ، تعالى ، في ابتداء الخلقة ، عالم الاجسام والجسمانيّات ؛ وذهب جمهور الفلاسفة إلى أنّه العقل الاوّل ؛ و ذهب العرفاء ، و جمع من محقّتى الحكماء ، إلى أنّه الوجود العام و الفيض المقدّس ، و النّفَس الرّحمانيّ ، والحق المخلوق به ، و المشيّة السّارية ، و الحقيقة المحمّديّة ، و نحوها من الالقاب . ويعبّرون عنه بالوجود المطلق ، السّارية ، و الحقيقة المحمّديّة ، و نحوها من الالقاب . ويعبّرون عنه بالوجود المطلق ، النّدى هو ظلّ الله ، و رحمته الواسعة على كلّ الاشياء و المنبسطة على هياكل الماهيّات ، النّدى يظهر الوجودات الحاصّة بالاشياء ، باعتبار مراتبه و درجاته ، النّي تحصل له ، النّدى يظهر الوجودات الحاصّة بالاشياء . وينتزع من كلّ واحدة من تلكئ المراتب والدّرجات المعبّر عنها بالوجود المقيّد ـ إمّا مطلقاً ، كماهو عند الفهلوييّن و الإشراقيّين ـ الماهيّات الامكانيّة فروط نوره و ظهوره ، كما هو عند الفهلوييّن و الإشراقيّين ـ الماهيّات الامكانيّة والحدود الماهويّة .

والفرق بينه و بين وجودالحق"، كالفرق بينالـــّلا بشرط المقسمي و بشرط شيء، أى بشرط العموم الانبساطي ، و الـــّلا بشرط الإطلاق الاحاطى الاستيعابي القيتومي ، على مذاق المحققين: من أرباب الكشف والشهود و أصحاب الجنية الموعود . او بينه و بين الوجود الحق"، كالفرق بين بشرط لا و لا بشرط القسمي "، على مذاق آخرين منهم . ومن هنا قيل الوجود الحق ذاته ، و المطلق فعله ، والمقيد أثره . وقد يعبرون عن الاول بالوجود المطلق ، و يريدون به الاطلاق الإحاطى ، دون السيرياني ، الدى هو وصف فعله بالوجود المطنى ، في المنافى ، فيورد عليهم تعالى . فيظن "من الاخبرة له أن "مرادهم منه الاطلاق بالمعنى الثباني ، فيورد عليهم تعالى . فيظن "من الاخبرة له أن "مرادهم منه الاطلاق بالمعنى الثباني ، فيورد عليهم

بالقولبالحلولوالاتحاد و نحوهما من المفاسد . و المصنّف ذهب إلىالثّانى فى كـِلاالمقامين والأمرَين ، و لذلك قال : «**بنور وجهه**» الخ .

قوله ، قدّه : «وعند نور وجهه» الخ ٦/١

أى عند تجلّيه بنور وجهه . و المناسب هنا أن يراد من الوجه الذّات و أن يجعل الاضافة بمعنى «السّلام» ، لان المراد تجلّيه بالقهاريّة فى القيامة الكبرى ، كما صرّح به . وفي هذا الموطن يتجلّى الحق بالوحدة المطلقة والاحدية الصّرفة ، المذيبة ، لِجَمَدالماهيّات و ثلج التّعيّنات ، قائلاً : «ليمن المُكْكُ الْيوْمَ » ، مجيباً : « لِله الواحد القمّار » فافهم و تدبّر!

قوله ، قدّه : «سواء فيسيء» الخ ٦/١ – ٧

لماكان نسبة هذاالفيض المطلق إلى الوجود الحق ، نسبة العكس من العاكس والفيء من المفيىء ، فالتشاكل ـ الدّى هو من لوازم العليّة و المعلوليّة بمقتضى : «قُلُ كُلُ لُّ يَعْمَلُ عَلَىٰ شاكِلَتِهِ» ٢ ـ موجود بينها بوجه أنم وكذا بين مراتبه و بينه . فالارتباط متحقّق بينها ، من حيث أصل النّورية ، وكذا من جهة اندكاكها في الوجود المنبسط ، الدّى هو وجه الله المستهلك فيه ، الباقي بإبقائه .

و لكن الماهيات ، لماكانت منتزعة من حدود الوجود ومراتبه النازلة و حاكية من الجمع و الفرق و الوجدان و الفقدان ، يكون الارتباط بينها و بينه من جهة واحدة ، وهي جهة تعلقها به وتدليها بمراتبه و تبعيتها له فىالتحقيق . وكونها موجودة بالعرض ، أى باعتبار أصل التعلق بالغير . و بهذا اللحاظ أطلق على ما سوى الوجود المطلق الفيء مطلقاً ، حتى الماهيات ، كما أفاده فى الحاشية . لكن يمكن أن يلاحظ وجه آخر لتصحيح هذا الاطلاق ، وهو كون الماهيات والاعيان الثابتة وجودات خاصة علمية ، كما صر حبه أهل الحق ، و ذكرناه سابقاً ؛ فافهم !

١ - غافر (٤٠) ، ١٦

۲ - الاسراء (۱۷) ۲۸.

قوله: «سواه» الخ ٢/١

إطلاق السّوى علىالوجود بلحاظ التّعين، و اللا بلحاظ الاطلاق و أصلالوجود لاسوائيّة أصلاً .

قوله ، قدّه : «على النّبي» الخ ٩/١

العسّلامة الرّازى ، فى شرحه على المطالع ، تمسّك بقاعدة : «لزوم المناسبة بين الفاعل والقابل» على «لزوم الصّلوة على النّبيّ الحتميّ» ، صلّى الله عليه وآله ، و استدّل بها لدوام الحركة الشّوقيّة للأفلاك ، و إفاضة الصّور العنصريّة و الجاديّة ، والنّفوس الحيوانيّة و الانسانيّة على الممتزجات ، و لغير ما ذكر : ممّّا أشير ، فى الشَرح و الحاشية على شرح المطالع ، إليها .

والعرفاء الشّامخون قالوا: أنّه، تعالى ، لمّاكان من حيث ذاته غنياً عن العالمين ـ وكان ارتباطه مع العالم وارتباط العالم به ، من حيث الاسماء والصّفات ـ وكون النّبي " الحتمى"، ص ، مظهرا لاسم الاعظم الجامع ، فيجب في بداية كل " أمر التّمسّك بهذا المظهر التّام " الاتم و طلب الرّحة له ، لينعكس منه إلى سائر المظاهر و يترشّح منه إليها . و تمسّكوا إيضاً بقوله ، تعالى : «يَبُعَثَكَ رَبُّكَ مَقَاماً مَحْموداً» اعلى أن فائدة الصّلوة عليه ، كما تصل إلى الامّة ، تصل إليه و آله ، عليه و عليهم السّلام ، أيضاً ، لان بلوغهم إلى أقصى مراتب الكمال من حيث المراتب الطّوليّة ، لامن حيث العرضيّة . و أيضاً تمسّكوا في لزومها بقاعدة : «إمكان الاخسّ » ، و أن " البلوغ إلى الغاية إنها يكون بسبب الانسان ألكامل المكمّل ، و «أن "البدايات ترجع إلى النّهايات» ، و أنّه ، ص ، كماكان ، باعتبار قوس النّزول ، واسطة الايجاد ، كذلك يكون في الصّعود ، واسطة لوصول كلّ ذي كمال إلى كماله المترقّب له ؛ «و لكُلُ وجُهمّة "هُوَ مُوليّها » ٢ .

١ - الاسراء (١٧) ، ٧٩ : « و من الليل فتهجد به نافلة لك عسى أن يبعثك ربك مقاماً محموداً ».

٢ - البقرة (٢) ، ١٤٨.

و لأنيّا قد أشبعنا الكلام فى نحو المقام فى حاشيتنا على منظومته فى المنطق ، تركنا التتفصيل و التتفصيل و التتفصيل و التتفصيل ، فليرجع الها !

قوله ، قدّه : «هداية تكوينيّة» الخ ١٠/١

هذه الهداية في قبال الهداية التّشريعيّة . والمراد بها إفاضة نور الوجود على هياكل الماهيّات الإمكانية ، وإيصال كلّ منها إلى كمالها المترقّب منها ، المعبّر عنها بالرّحمة الرّحمانية و الرّحيمية إيضاً . و قد شرحناهما ، و بيّنا الفرق بينهها في رسالة « أساس التوحيد » بما لامزيد عليه . ولمّاكان نبيّنا ، ص ، «نبيّاً و آدم بيّن الماء والطيّن »، أي نبيّاً بالنبوّة التّعريفيّة و التّشريعيّة في موطيني العلم والعيّن ، وكانت نفسه المقدّسة وعترته الطّاهرة ، وسائط بينه ، تعالى ، وبين خلقه وواسطة في ايجاد الأشياء ، بحكم : «اوّل ما خلق الله نوري». قال ، قدّه : «هداية» الخ .

قوله: «وآله الغرّ» الح ۱۰/۱

إشارة إلىأنتهم أنوار محضة و وجودات صرفة ، و أن حكمالمهيّة والسّواد،الّذى من لوازمها ، مغلوبة فيهم ، عليهمالسّلام .

قوله ، قدّه : « اذ بأنوارهم » الح ١١/١

هذا دليل لكونهم ، عليهم السّلام ، هداية تكوينيّة ، من جهة سريان نورهم ، بحكم : «أَنفُسكم فى النّفوس» ، فى كلّ الأشياء . و المراد من أنوارهم عقولهم و أرواحهم الكليّة ، و من السّموات والارضين الموجودات العلويّة و السُّفليّة : ماهيّاتها ووجوداتها و أمّا أنفسهم الشّريفة ، فلا مهيّة لها على التّحقيق ، بلهم أنوار صرفة ووجودات محضة كما سيجىء ، إن شاءالله ، تعالى ، بيانه ؛ فافهم .

قوله: «كتابهما» الخ ١٤/١

اى بلوغهما إلى العقل بالمستفاد ، اللّذى هو الكتاب القُدُر آنيّ الالهيّ ، اللّذى « َلا يُغَادِرُ صَغييرَةً وَلا كَبِيرَةً ۚ إِلّا أُحُصًاهَا » ' . و يمينه هي جنبته الجَبَروتيّة

١ - الكهف (١٨) ، ٩٩.

الــــّـلاهوتيــّـة ، الـّـتي هي من يمين عالم العقول الطّـوليــّـة .

قوله ، قدّه : «متبجحاً» ١٥/١

بتقديم الجيم على الحاء المهملة . قال فى المجمع: « البَّجَ الفرح» ، يقال ، بَجِح بالشّىء بالكسر ، و بالفتح لغة ضعيفة ، و بَجَّحتُه ، فَتَبَجَّح ، أى فرَّحته ، ففرح . و فى حديث أهل الجنّة « فى خيراتها يَتَبَجَحون» ، و فى بعض النسخ : يتَبَحبحون بحائين مهملتين ، بينها باء موحدة ، كأنّه من التَّبَحبُح ، و هو التّمكن فى الحلول و المقام» انتهى .

أقول يمكن أن يكون عبارته هنا إيضاً كذلك ، لتكون إشارة إلى تمكّنه في الحكمة والمطالب الحقيّة ، النّبي هي الجنّة النّبي وعد بها المتنقون . وعبّر عنها بالخير الكثير ؛ فتدبّر! و إن كان الانسب هو الاوّل ، فتبصّر!

قوله: «الا المطالب الحقيّة» الخ ١٦/١

أمّا أوّلاً ، فلأنّه مشتمل على مطالب الحكمة ، النّبي هي أحق العلوم وأشرفها . و ثانياً ، من جهة أنّ كتابه غير مشتمل على مطالب الحكمة المدَلّسة السّوفسطائيّة المغالطيّة .

قوله: «أى علت» الخ ٢/٢

أى على جميع العلوم ، من حيث أنَّها أفضل علم بأفضل معلوم .

قوله: «في الذّ كر» الخ ٢/٢

للقرآن الكريم أسام و ألقاب متكثّرة ، من جهة كونه ذافضائل غير متناهية . في مناهية . في مناهية . و في في بالذّكر ، لِأنّه مذّكّر لما قرع سمع الارواح ، في نشأة الجبروت الاعلى . و في عالم الذّكر الحكيم إشارة " إلى أنّ علوم الانسان بدوها من ذاك العالم و ختامها منه .

قوله : «هي الأيمان<sub>»</sub> الخ ٤/٢

أقول: للإيمان ثلث مراتب: أوليها الايمان الاجمالي. وأوسط مراتب الاسلام. وأوسطهاالايمان التّفصيلي، النّذي هو علماليقين، وآخر مراتب الاسلام، وأوّل مراتب

الاحسان ، الذى هو : « أن تَعبُدالله كَأنَّكَ تَرَاهُ » . و أخريها عين اليقين ، الذّى هو أوسط مراتب الاحسان ، و لسانها : « لم أعبد ربّا لم أرّهُ » . وآخر مراتب الاحسان حق اليقين ، و مقام الفناء التّام ، و الشّهود الكامل ، و مقام الفناء عن الفناء ، و مقام برد اليقين عندالرّجوع إلى الكثرة ، الغير الحاجبة في عين الوحدة .

## قوله: «بفضيلة موضوعه» الخ ٩/٢

قد قستمنا ، فيما سبق ، مطلق الحكمة إلى النظرية و العملية . والنظرية إلى الالهى بالمعنى الاعم و بالمعنى الاخص ، و إلى العلم التعليمي المسمتى بالرياضي و العلم الاوسط ، و قستمنا الرياضي إلى أقسامه الاربعة و إلى الطبيعي المسمتى بالعلم الاسفل ، المنقسم إلى الاقسام الثمانية ، التي سنشير إليها في الحاشية الآتية . والعملية إلى علم الاخلاق ، وتدبير المنزل ، والسياسة المدنية .

وموضوع الاولى الموجود بما هو موجود ، أى حقيقة الوجود المطلق ، الذى ذاك المفهوم البديهي عنوانه . و موضوع الحساب العدد ، لا مطلقا ، بل الموجود منه خارجا في المادة ، القابلة للجمع والتقريق و غيرهما . وموضوع علم النجوم الافلاك و الارض . ولعلم الهندسة المقادير والاعداد . و للموسيقي النغم المؤلفة . و للطبيعي الجسم بما هوواقع في التغيير ، أعم من أن يكون على سبيل التدريج ، أو في الآن و دفعة ، المسمى بالكون و الفساد . و للعلم العملي الموجودات ، التي وجودها بقدرتنا و اختيارنا : كالاخلاق ، و الافعال ، و الملكات النفسانية ، و الأمور المتعلقة بتدبير المنزل ، و بسياسة المدنية . و للمنطق المعقولات الثانية . و للصرف والنحو والمعاني والبيان ، الالفاظ ، التي يتكلم بها في لغة العرب ، من حيث الصحة و الاعتدال ، أو من حيث الاعراب و البناء ، أومن حيث الفصاحة و البلاغة ، و نحوها . و للفقه أفعال المكلفين .

وهذه الامور إمّامن الكمّيّات، مثل الاولى، أومن الكيفيّات، كالثّانية. او الجارى مجريها، وهي إمّا المعقولات الثّانية، أو ما يشمل الكون والفساد، أو موضوعات علم الفقه، كما ذكره، قدّه، في الحاشية.

قوله: «صيرورة الانسان» الخ ٦/٢

قد أشرنا سابقاً إلى تعاريف الحكمة . واختار هنا هذاالتَّعريف ، لوجوه :

أحدها تخصيصها بالانسان ، من جهة أنّه المقصود بالذّات من الحكمة ، المبحوث عنها فىالكتاب .

ثانيها إشعاره بأن ملوغ الانسان بهذا المقام الشامخ ، إنهايكون بالسلوك وبالحركة الجوهرية التحولية ، و بنحو اتحاد العاقل بالمعقول أوالحس و المحسوس أو الحيال و المتخيل .

ثالثها أن قيه إشارة إلى سعة المعلومات الحكمية ، لان العوالم الالهية كثيرة : من العقلي ، و الجستى و الحنيالي المثالي ، والانساني ، و الوهمي ، إلى غير ذلك : مما هو موجود في الحارج ، أو مدارك الانسان والحيوان والفلك ؛ ولم يقيدها في الكتاب بواحد منها خاصة .

رابعها أن المقصود من تعلم الحكمة صيرورة الانسان عالماً عقلياً: اما منجهة استلزامه لصيرورته عالماً حسياً و خيالياً و غيره ، بحكم قاعدة : إمكان الاخس . أو من باب : «چونكه صدامد نود هم پيش ماست» . أو من جهة كونه المقصود بالذات ، من باب : سبب صيرورته عالماً عقلياً يصير كلياً ، مشابها بالارواح الكلية العقلية : في السعة و الاحاطة العلمية الوجودية بالاشياء و مركزها ، كما ورد في حديث النفس : «إن العقل وسط الكل ، دون سائر العوالم ، من أجل جزئيتها و ضيقها الوجودي» . خامسها إشعاره بأن الاشياء تحصل بحقايقها في النفس لا بأشباحها .

سادسها إشعاره بالانطباق التّـام و المضاهاة الكاملة بين ذلك الكتاب و العالم العقلانيّ الرّوحانيّ، و بينسائر العوالمالعينيّـة الالهيّـة والامكانيّـة والكونيّـة التّـكوينيّـة .

سابعها الاشارة إلى أن الانسان ليس له حدّ محدود و لا مقام معلوم ، من أجل أن العالم العقلي كذلك ؛ إلى غير ذلك من النّكات ، النّي لانحتاج إلى ذكرها .

قوله ، قدّه : «أفضل علم »الخ ٧/٢

قال المعلم الثنانى ، أبو نصر الفارابى ، قدّه ، فى بعض رسائله . «فضيلة العلوم والصّناعات إنهّا تكون بإحدى ثلاث خصال ، إمّا بشرف الموضوع ، و إمّا باستقصاء البراهين ، و إمّا بعظم الجدوىاللّذى فيه ، سواءكان منتظراً او محتضراً .

أمّا مايفضل على غيره بعظم الجدوى اللّذى فيه ، فكالعلوم الشّرعيّة ، و الزّمانيّ المحتاج إليها فى زمان زمان وعند قوم قوم . و أمّا ما يفضل على غيره لاستقصاء البراهين فيه ، فكالمندسة . و أمّا مايفضل على غيره لشرف موضوعه ، فكالنّجوم . وقد يجتمع الثّلاثة ،كلّها ، أو إثنان منها فى علم واحدكالعلم الإلهيّ» انتهى .

أقول: لعل غرضه ، قده ، بيان الجهات ، الدى هى العمدة فى الفضيلة ، و إ لا فجهاتها غير منحصرة . فى هذه الثلاثة . فإن منها وثاقة مبادى العلم ، والصناعة ، وشرافتها . و منها منفعتها . و منها واضعها ، و مبتكرها . و منها وثاقة براهينها ، و دلائلها . و منها شرافة مسائلها . و إن امكن ادراج هذه الامور ، الغير المذكورة ، فيا ذكره ، على تكدّف .

و لا شكت أن جميع هذه الامور حق هذا العلم ، من أجل أن واضعه الأصلي هو الحق ، تعالى ، بتوسط انبيائه و سفرائه . و أمّا شرافة موضوعه ، فلأنه الوجود المطلق ،اللّذى ينال به كل ذى حقيقة حقيقته و أمّا شرافة غايته و مسائله ، فلأن المعلوم فيه الحق ، تعالى ، و أسمائه و صفاته و أفعاله و آثاره . و أمّا منفعته ، فلأنها صيرورة الانسان به محيطاً بكل شيء، وعلى طبق حضرة السّلاهوت . و أمّا وثاقة دلائله ، فلكونها يقينية برهانية لاظنية . و أمّا مباديه ، فلكونها قريبة من البديمي ، غير محتاجة إلى أن تبيّن في علم آخر . و إن أخذ في بعضها منه المهو في قليل من مسائله ، والعلم المأخوذ منه يكون أيضاً من أشجانه و غصونه ، أو من فروعه و شجونه ، أو يكون تحته و محتاجاً إليه في مسائل أخرى ، لا يحتاج إليها في الالهي . و لكونها دائمة بدوام الدّهر لا تتغيّر بتغيّر الزّمان والأقوام . و أمّا أشر فية غايته ، فلأن غايته و منفعته ـ لكونه من النّظرية الغير

۱ \_ أى: « سن علم آخر » .

الآلية ـ نفسه الذى به يصير الانسان معليًا لجميع الاسماء و الصّفات عارفاً بجميع الاشياء متشبّهاً بالحق الآله : فى الاحاطة بجميع الاشياء ، و حكيماً إلهياً ، متّصفاً بالحكمة ، التّى من يؤتى بها: «فقد أوتى خيراً كثيراً» ! بلغايته الحق الأوّل ، تعالى ، بحكم : اتتحاد العقل والعاقل و المعقول ، والعالم و المعلوم .

قوله ، قدّه : «افعاله المبدعة» الخ ٢-١٢/١١

الابداع قديطلق و يراد به: المعنى العام الشامل للإبداع بالمعنى الاخص والانشاء والاختراع ، و هو الايجاد الغير المسبوق بالمدة ، أعم من أن يكون مسبوقاً بالمادة ، كالفلكية ات أولم يكن مسبوقاً بها ، كالعقول والنقوس الكليّات ، و قواطن عالم الجبروت الأعلى والأسفل . وقديطلق و يرادبه: الايجاد الغير المسبوق بالمادة و المدّة ، فيصير مختصاً بالأولى ؛ و يراد بالمخترع الموجود المسبوق بالمادة الغير المسبوق بالمدّة ، كالفلكيّات .

والإنشاء يطلق على: ايجاد النّفوس الجزئية ، والموجودات المثاليّة الموجودة فى المثال الاكبر والاصغر المجردة عن المادّة والمدّة ، دون المقدار . وهو المراد من قوله : «وما يقرب من ذلك » . و إنها لم يصرّح بها و عبّر عنها بما يقرب من ذلك ، إمّا لرعاية الاختصار إو لامكان اندراجها فى الإبداع بالمعنى الاعمّ . و لأن الانشاء ايضاً قد يطلق على المعنى الاعمّ ، الشّامل للجميع ، بمعنى مطلق الخلق ، كما فى قوله ، تعالى ، : « و هُو النّدي أنشَا كُمُ » " الآية .

قوله : «أو المنظومة» الخ ١٤/٢

إشارة إلى اتّحاد العلم و المعلوم، و سراية حكم أحد المتّحدين إلىالآخر ، أىالفنّ والكتاب ، لانّه وجودكتَنْبيّ للمعلوم .

١ ـ البقره (٢) ، ٢٦٩ : « يؤتى الحكمة من يشاء و من يوت الحكمة فقد أوتى خيراً كثيراً ».

۲ - اى «المعنى العام».

٣ \_ الانعام (٦) ، ٩٨.

قوله: «بمداد النّور» ١٦/٢

أى بيمين عالم العقل الكلِّي الَّذي هو نور محضِ .

قوله: «في صفحات» الخ ١٦/٢

أى النّفوس الكليّة الالهيّة ، إشارة إلى أن التّعقيّل يحصل باتّحاد النّفس مع العقل الفعّال ، أو باتّصالها بالنّفوس الكليّة و الالواح القضائيّة والقكريّة .

قوله: «أبحارها» الخ ۱۷/۲

إشارة إلى أن كل واحد من مباحث الحكمة بحر لاينزف ولا ساحل له . لأنتها من أبحر عالم العقل ـ لامن أبحر هيولى عالم الإصر التي يمدّها الأبحر السبعة للأفلاك السبعة ـ وأنتها لانفادلها «قُلُ لَوْ كانَ البَحرُ مِداداً ٣ الآية . فان مِدادها هيالتي بها يكتب كلهات الله التّامّات ، التي لانفاد لها .

قوله: «بستانها» الخ ۲/۷۲

لانَّ بستانها مظهر جنَّة الذَّات والصَّفات ، والأسماء الإلهــّة .

قوله: «رعاية للترصيع» الخ ٢/٣

قال فى المجمع: « التترصيع التتركيب. و تاج مرصّع بالجواهر، و سيف مرصّع أى محلّى بالرّصايع. وهو فى اصطلاح أى محلّى بالرّصايع. وهى حلّى بحلّى بها. الواحدة رصيعة» انتهى. وهو فى اصطلاح أهل الأدب: « توافق القرينتين ، فى الاشتمال على المتماثلين فى الوزن والقافية». نحو: « فهو يطبع الأسجاع بجواهر لفظه، و يقرع الاسماع بزواجر وعظه». و فى هذا إشارة إلى أن يطبع الكتاب تبجان العقول، المحلى بجواهر الحقايق، و المزين بزينة الحلل النتورية العقلية الالهية.

## قوله: «جمعالأغرّ» الخ ٣/٣

۱ - أي : «الضيق».

٢ - أي : «ابحر عالم العقل».

۳ ـ «الكهف (۱۸) ، ۱۰۹.

<sup>؛</sup> \_ «الجملتين من الكلام ، نشراً كان او نظماً» ؛ خل.

قال فى المجمع : «الأغرّ الابيض من كلّ شىء والكريم الافعال . و الجمع غـُرر كصُرَد» . و صرّح ، فى بعض كتباللّغة أيضاً بما أفاده ، قدّه .

و إضافة الغُرر إلى الفرائد من قبيل اضافة الصّفة إلى الموصوف ، كما فى عذب ماء. والمعنى الفرائد الغرر. ويمكن أن تكون ! بمعنى القرائد الغرر. ويمكن أن تكون ! بمعنى القرائد الفرائد الغرر. ويمكن أن تكون ! بمعنى القرائد و فيه إشارة إلى أن مطالب الكتاب كالـقلل المنظمة ، التى يستضيىء بها جميع القلوب و العلوم ، من حيث إفاضتها عن شمس عالم العقل ، التى هى ضياء محض على قلبه الشريف .

قوله: «لجين الماء» الخ ٣/٥

أى لجين، كالماء فى الصّفاء و اللّطافة . والمراد أنّها عقايد ، هى كالعقد فى الأصالة والكلّيّة و المبدئيّة لمسائل العلوم الآخر .

قوله ، قدّه : «أزمّة الامور» الح ٣-٦/٣

قال فى المجمع: «أزمّة جمع زمام، ككتاب، للبعير. و زممته زمّا، من باب قتل، شددت عليه زمامه. قال بعضهم فى الزّمام: هو الحيط الّذى يشدّه فى الرّمام الخشاش، ثمّ يشدّ عليه المقود بنفسه. و هو هناكناية عمّا محصل للقلب: من الاعتقاد الكذى يصل إلى الحقّ، و به يدوم ثباته عليه. و قوله، عليه السّلام، أمكن الكتاب فى زمامه اى أمكن الكتاب فى عقله، فاستعار لفظ الزّمام له، فهو قائده و أمامه» انتهى.

فالمراد هنا من الزّمام ، إمّا الوجود الخاصّ لكلّ شيء ، الّذى هو متّحد مع فصله و صورته ، الّتى بها فعليّته و ذاته الّتى بها تحقّقه . أو كناية عن اعتقاده، أوعقله بناء على أنّ الكلّ عقلاء مسبّحون بحمده .

قوله : «هذا البيت» الح ٧/٣

أى قوله: «أزَّمة الامور» إلى آخر البيت، في موضع تعليل، للاستعانة من الحقَّ

١ - أى: «الاضافة».

۲ - بالاصل : «ان تكون بمعنى اللام بمعنى في».

أوالاسم الذى هو مُولِيها . و لماكان زمام الاشياء ذواتها، والتوحيد الذاتى فناء ذوات الأشياء فى ذاته ، تعالى ، والافعالى فناء أفعالهم فى فعله ، تعالى ، جعل المصراع الاول إشارة إلى الاول ، والثنافى إلى الثنافى . و لمناكان الفناء الذاتى مستلزماً للفناء الصّفانى ، و الافعالى للآثارى ، اقتصر عليها . وهذا بمنزلة التقصيل بعدالإجمال ، للإشارة الى الاسفار الاربعة ، التي أشرنا إلها .

قوله ، قدّه : «ان كتابنا» الخ ٩/٣

قد قسّم صدر المتألهين مباحث الإلهى ، بالمعنى الاعمّ ، إلى مبحث الامور العامّة ، والجواهر و الاعراض ، والالهى بالمعنى الاخصّ ، و النّبوات ، و المنامات، و المعاد، و علم الاخلاق . و قدّم مبحت الامور العامّة على سائر المباحث ، لأعمّيّتها و أعرفيّة الاعمّ، و توقّف بعض مسائل المباحث الاخرى عليها . و قدّم مبحث الوجود على سائر الامور العامّة ، لأشرفيّته ، و لان "به ينال كل " ذى حقيقة حقيقته .

والقوم قستموا مباحث الطبيعيّات إلى الافسام الشّانية ، التّى ذكرها ، قدّه ، فى الحاشية . و قد عرّفوا الامور العامّة بتعاريف كثيرة ، لا يخلو جميعها من الخلل - كما أشار إليه صاحب الاسفار فى أوّل الالهيّات بالمعنى الاعمّ - : مثل ما يشمل اكثر الموجودات أو جميعها ، أو يشملها مع مقابل واحد كذلك ؛ أومع زيادة تعلّق غرض علميّ بكلّ واحد منها ، لرعاية صيانة عكس التّعريف و جمعه .

و التّعريف الّذى اختاره هو قدّه ، هو أنّها نعوت كلّيّة ، تعرض للموجود بما هوموجود، ولايحتاج هو فى عروضها له إلى أنّ يتخصّص بتخصّص طبيعيّ ، أو تعليميّ. وذكر أنّ هذاالنّعريف أسلم من سائر التّعاريف.

و اكثر الباحثين لم يفرّقوا بين سمع الكيان ، والسمّاع الطّبيعى . و فسّر وها: «بأوّل ما يسمع فى الطّبيعى » ، كما ذكره قدّس سرّه فى الحاشية ، اللّا ان سيّد الحكماء و ثالث المعلّمين ، المحقّق الدّاماد ، قدّس سرّه ، جعل السمّاع الطّبيعى مبحث المبادى العامّة

للطّبيعيات ، كالمادّة و الصّورة و الفاعل و الغاية ١. و مبحث سمع الكيان الامور العامّة للطّبيعيّ ، كالتّغير المطلق و المكان والزّمان و الجهة و نحوها . وهذا هوالحقّ ، الــّلاثق بالقبول .

وقستم مبحث الامور العامّة إلى مبحث الوجود، والعدم ـ النّذى يذكر استطراداً، أو لانّه مشمول نورالوجود ذهنا، أو لأنّ فى معرفة مقابل الشّىء نوع معرفة بالشّىء ـ و إلى مبحث الوحدة والكثرة، والتقابل والهو هويّة، والعلّة و المعلول، و مبحث الماهيّة قوله: «فى بداهة الوجود» الخ ١٤/٣

أى بداهة مفهومه . وكونه أظهر الظواهر فى المفاهيم الذّهنيّة ، بمعنى أنلهيتصور فى الله هن بدواً ، من دون احتياج إلى سبق تصوّر مفهوم آخر ، كما أن حقيقته أظهر الظّواهر خارجاً . فان حقيقته \_ بمعنى المقابل للمفهوم ، اللّذى ذاك المفهوم البديهى عنوانه و حكايته \_ هوالنّور الفعلى للحق ، تعالى ، و ظلّه المنبسط ؛ والنّور ظاهر بذاته ومنظهر لغيره . وحقيقته ، بمعنى المقابل للظلّل ، صرف النّور ، و أصل كل تجلاء و ضياء وظهور و إن اختنى عن أعين خفافيش الاوهام و العقول القاصرة عن مشاهدة نوره واجتلاء شمس هويته ، كما مر شرحه .

و فى الوجود اختلافات كثيرة : بعضها منجهة تصوّره ، و بعضها منجهة وجوده ، أو أصالته فى التقرّر والوجود ، و بعضها فى نحو تركّبه مع المهيّة ؛ و بعضها من جهة كونه مجعولاً بالذّات ، أو بالتّبع ، و كيفيّة مجعوليّته ، إلى غير ذلك من الاختلافات الّتى سنشير إليها فى محلّه .

و المختلفون من الجهة الاولى ، أيضاً ، افترقوا إلى فرق كثيرة فبعضهم ذهب إلى أن تصوّره بديهي ، و أن الحكم بأنه بديهي ، بديهي ، أيضاً ؛ و بعضهم ذهب إلى بداهته ولكن جعل الحكم ببداهته كسبياً ، و بعضهم ذهب إلى أنّه يتصوّر بالاكتساب ؛ و بعض آخر ذهب إلى أنّه لايتصوّر أصلاً . والقائلون بكسبيّة الحكم ببداهته ، استدلّوا

۱ ـكذا بالاصل : «والغاية والعدم زماني و توة ، و سبعث...»

عليها بما لخصّه صاحب التّـجريد ، قدّه ، بقوله : «والاستدلال بتوقّـفالتّـصديق بالتّـنافى عليه» الخ .

و المصنّف ، قدّه ، اختار القول الاوّل ، حيث لم يستدلّ على بداهته بمااستدلّوا به عليها ، بل جعل الحكم بها أوليّلً ، أيضاً ، و نبّه عليه بمانقله عن الشّيخ الرّئيس : «فإنّ البديهي قد يحتاج إلى التّنبيه منجهة خفاء تصوّر أطرافه».

قوله : «و أنَّه غنيّ عن التَّعريف الحقيقيّ» الخ ١٥/٣

لمّاكان إطلاق البداهة يوهم البداهة من جميع الجهات ، حتّى من جهة التّعريف اللَّفظيُّ أزاح هذا الوهم بتفسيرالبداهة : بالغناء عنالتَّعريف الحقيقيُّ . والمراد بالتَّعريف الحقيقيّ هنا ، التّعريف الّذي يكون المقصود منه إبانة ماليس فىالغريزة : إمّا بالرّسم ، أوباً لحدّ ناقصاً اوتاماً: سواء كان قبل اثبات الوجودوالفراغ من الهليّة البسيطة ، أو بعده . وليس المراد منه ما يكون في قبال التَّعريف الاسميّ ، الَّـذي يكون قبل إحراز الوجود و الفراغ منها ١ ، سواءكان ٢ بالحدّ ، أو الرّسم ، أو بالمثل والمشابه و نحوها . فانّ التّعريف الاسمىّ قديطلق و يراد به مايكون فىقبال التّعريفالحقيقيّ ، الّـذى يتحتّقق بعدالفراغ منالهليّـة البسيطة ، و إثبات وجود الشَّيء خارجاً ؛ و قد يطلق في قبال التَّعريف اللَّفظيُّ بالمعنى الاخصُّ ، الَّـذَى الغرض منه تعيين مدلول اللَّـفظ ، ومرجعه الىالكشف بأنَّ هذااللَّـفظ بازاء هذا المعنى ؛ و قد يطلق فى قبال مطلق التَّعريف ، الَّـذَى يكون بمقوَّمات الشَّىء وخواصّهالَّذي يطلقعليهاارَّسم والحدّ في عرف المنطقيِّين، و يعنون بالتَّعريف أوالمُعرِّف عند إطلاقها من دون قرينة ، و يشترطون فيه أن يكون أعرف من المُعرَّف و مساوياً معه، و نحوه منالشَّىروط . سواءكان قبل إحرازالوجود ، أو بعده . وهوَ بهذاالاطلاقِ مساوق معالنتُّعريف اللَّفظيُّ بالمعنى الاعمُّ ، و بالاطلاق الاوَّل يكون أخصُّ منه أو مبايناً معه . و الاطلاق الثَّاني هو المراد هنا . و يمكن ، كما قيل ، أن يكون المراد منه اللَّفظيُّ بالمعنى

١ - اي : «من الهلية البسيطة» .

۲ ـ اى : «سواء كان الذي في قبال التعريف الاسمى بالجد او...»

الاخصّ : بمعنى تبديل لفظ بلفظ ، هو أعرف عندالسّامع ، بقرينة قوله شرح الاسم ، من دون أن يقول تعريف الإسم .

و تحقيق المقام: أن الشيء الذي يكون معلوماً من جميع الجهات لا يصير منعلقاً للطلب أصلاً ، بل المتعلق له يجب أن يكون مجهولاً من جهة من الجهات . فإن كان معلوماً من جهة التصور و التصديق ، تركيباً و بسيطاً واقعاً لكن حصل له الخفاء من جهة عدم المعرفة بوضع الللفظ ، اللذي اشتهر التعبيربه عنه ، و لم يعلم أن ذلك اللفظ وضع لهذا المعنى المرتسم في النفس بالبداهة: مثل أن يعلم الحيوان الناطق مهيئته تصوراً ووجوداً ، و لكن لا يعلم أن لفظ الانسان موضوع لذلك المعنى ، و لكن يعلم أن لفظ البشر موضوع له \_ فيسئل عن الخبير بالأوضاع: أن الإنسان ماهو ؟ و يكون مقصوده تبين مدلول تلك اللفظة . فيقول له أنه البشر ، أي مدلوله ماهو مدلول لفظ البشر .

و قد يعلم مدلول ذلك الله فظ ، و أنه موضوع للحيوان المخصوص الذي يمشى على رجليه مثلاً . ولا يعلم بحقيقته ، أو بوجه يمتازه عن جميع ماعداه ، حتى المشابه معه صورة " ، لوأمكن مثلاً ، المبائن معه حقيقة " . ولكن لم يعلم وجوده أيضاً ، بل سمع إطلاق لفظ الانسان على حيوان مخصوص ، و لكن لا يعلم أنه موجود أيضاً ، بل يحتمل عنده أن يكون من قبيل أنياب الأغوال ، فيسأل عمن يعلم بمهينته ، قبل السوّال عن وجوده من جهة عدم من يعلم بوجوده فعلا "، أو عدم حضوره عنده ، بقوله : ماالانسان ؟ ويكون مستعلماً لمهينته إلى أن يتفحيص عن وجوده . فيقول له : أنه حيوان ناطق . و يكون هذا التعريف بالمهينة ، إلا أنه لما لم يعلم وجوده ، والحقيقة لا تطلق إلا على الموجود خارجاً الا نادراً ، فلذلك يقال ، أنه تعريف إسمى "لاحقيق " بالمهنى الاخص . أى بعد إحراز الوجود ، من أجل أنه مبين لنهام مهينة المسمى بالانسان .

وقد يعلم مهيّـته الاسميّـة ، ولكن لايعلم وجوده ، فيسأل بهل البسيطة عن وجوده . فاذا أحرز وجوده ، يصير ذلكــُالتّـعريف له بعينه تعريفاً حقيقيّــاً .

وقد يمكن أن لايعلم ماهيّته الاسميّة ولاوجوده خارجاً ، ولكن يريد أنيعلم أوّلاً تحقّق وجوده، ثم يسأل عن ماهيّته ، فيسئل بالهليّة البسيطة عن وجوده . ثمّ إذا تحقّق عنده أنّه موجود فى الخارج ، يسئل بما الحقيقيّة عن ماهيّته الحقيقيّة ، فيجاب عنه : بانه حيوان ناطق .

ثم آإذا فرغ عن تحقيق وجوده و مهيته ، يسئل بالهليته المركبة عن عوارضه . فيقول هل هوكاتب أملا؟ أو بكم آو بكيف أو باين أو متى و نحوها ، عن كمته وكيفه ومكانه و زمانه و نحوذلك . وهذه الأسؤلة داخلة فى الهلية المركبة ومن أقسامها ، وتكون فى الترتب والتأخر عن سائر المطالب ، أوكونها فى مرتبتها أو مقدّمة عليها ، مثلها .

ولكن إذا أريد السؤال عن علّة وجوده ، فيطلب بِـلِـم النّبوتى عن علّة وجوده في الخارج . ثم بعد ذلك يسئل عن حقيقته ، لانّه ، كما أنّ وجودالشّىء مقدّم على مهيّته بالحقيقة ، فكذلك علّته مقدّمة على علّتها . فينبغى أن يكون السّوال عنها أيضاً مقدّماً على السّؤال عن حقيقته .

و اذا علم بذلك ، و لكن لم يعلم علّة اتّصاف مهيّته بعوارضها ، فيسئل بـ«لم » عن علّة اتّصافها بها . و يكون هذا السّؤال بعد السّؤال عن «المائيّة الحقيقيّة» ، و ما يتّأخر هي اللّه عنه : من «الهليّة البسيطة» و «اللّم الشّبوتيّة» ، الّتي في مرتبته .

و إن علم المهيّة المشتركةللشّيء ولم يعلم تمام المميّز له ، أو يعلم المهيّة ولكن لم يعلم خواصّه أو عوارضه ، سئل بـ «أيّ» عن المميّز الماهويّ ، أو الحاصّة ، أو عرضه العامّ .

فإذاعرفت هذاعرفت : أنّ المائية الله فظية مقدّمة على جميع المطالب ، و أنّ الاسمية مقدّمة على الحقيقيّة ، و الهليّة البسيطة . فإنه لو علم وجودالشّيء وسئل عن المهيّة ، لا يطلق على السّؤال (الماء الاسمى ") ، بل يطلق عليه (الماء الحقيق") كما حقّقناه .

و «الهليّة البسيطة» مقدّمة على المائيّة الحقيقيّة ، وهي على «الهليّة المركبّة» و ما في رتبتها و ملحقة بها ، إلّا على مذهب المحقّق لمقاصد الاشارات ، فإنّه ، قدّه ، ذهب

١ - أى : «المائية الحقيقية».

فى الجوهر النَّضيد إلى تِقدَّم الهلَّية المركّبة على المائيّة الحقيقيّة . ومراده التّقدم فى الأعراض كما يرشد إليهدليله لامطلقاً . وأمّامطلب «أى ّ» فإنكان المسئول بها تمام المميّز الماهوى، كان مقدّماً على الهلّية المركّبة . وكذا إن كان المسئول بها المميّز عن جميع ما عداه : من خواصّ الشّيء و رسومه ، كان مقدّماً عليها . و إن كان المسئول بها العوارض العامّة و أريد القناعة بها في تعريف الماهيّـة ـ إن قلنا بجوازه ـكان مقدّما عليها ايضاً ، والاكان في رتبتها كما لايخني وكذا لوجوّزنا السِّؤال بها عن تمامالمهيّة ،كانت مقدّمة علىالمركّبة وهذا واضح . و أمَّا اللمُ الثَّبوتيَّة ، فإنكان المسئول بها العلَّة في وجود الشِّيء ،كانت مقدّمة علىالبسيطة ، أو في مرتبتها -كماقيل ـ والمائيّـة الحقيقيّـة وما نتقدّمان عليه، ومتأخّرة عن الاسميّة و اللّفظيّة . و إن كان المسئول و المطلوب بها علّة كون الشّيء على صفة كذائيَّة ، كانت متأخَّرة عن الجميع ، إلَّا الهل المركَّبة ، فإنَّها مقدَّمة عليها أو تكون فى رتبتها . واللَّمُ الإثباتية المساوقة مع الثَّبوتيَّة ، تكون مثلها فى التَّقدُّم والتَّأخُّر ، والمنفارقة عنها ، متأخَّرة عن اللَّفظيَّة . والاسميَّة مقدَّمة على البسيطة ، لوكان المطلوب بهاالسُّؤال عمًّا يدلُّ على التَّصديق بإثبات الوجود للمهيَّة ، وكان قبل العلم بالوجود إن أجيب بالعاتَّة وانأجيب بالآثاركانت متأخَّرة عن الثَّبوتيَّة رتبة . و انكان المطلوب مها علَّةالتَّصديق بكونه على صفة كذائيتَّة ،كانت فى رتبة المركَّبة ، أو مقدَّمة عليها ، و متأخَّرة عمَّا ىتأخّىر عنها .

فإذا عرفتهذا، فنقول الوجود مماهو بينة الهلية و المائية . أمّاكونه بيّنة الهلية، فلأنّه ـ باعتبار حقيقته ، التي هي في قبال مفهومه ـ به ينال كلّ ذي حقيقة حقيقته ، و به يتقرّر كلّ شيء و يتذوّت كلّ ماله ذات و تحقيق ، كما سنشير إليه في مقامه ، فكيف يمكن أن لايكون متحقيّقاً . والذّاهبون إلى عدم تحقيّقه التبس عليهم المفهوم بالحقيقة ، ومافرتوا بين العنوان والمعنون ، أو ظنّوا انحصار أمر الوجود في المفهوم العام البديهي ، فما قدروه حق قدره . و امّا حقيقته ، الدّي هي في قبال الظلّل ، فلأنبها أظهر الظّواهر الوجودية : « أفيى الله شكتُ فاطر السّموات و الأرض » و عيون خفافيش العقول ، لضعفهم « أفيى الله سَمَّوات و الأرض » و عيون خفافيش العقول ، لضعفهم

۱ - ابراهیم (۱٤) ، ۱۰.

عن اكتناه بوارق َ إِنَّيْتُه ، مع غاية ظهوره ، و عجزهم عن مشاهدة نوره واجتلاء شمس هويته ، لَـ في غطاء عن ملاحظة لمعات نور وجهه و شروق حقيقته . فلذلك ، لمّا لم يبصروها لغاية ظهورها و فرط نورها ، أنكروها . و عدم الحكم ، لخفاء تصوّر الأطراف غير قادح في بداهة النّصديق و أوليته . و أمّا مفهومه فهو أيضاً بيّنة الإنبية ذهنا ، لأن ظرف وجوده ليس إلّا الأذهان ، و الحكم بوجوده فيها وجداني أوّلي ، غير محتاج إلى واسطة أصلاً . و أمّا بيّنيته باعتبار مفهومه ، فكونها بديهيّة ، غير محتاجة إلى معرّف حقيقي ممّا لاخفاء فيه أصلا .

## قوله: «وان ماذكروا له من المعرِّفات» الخ ٣/٥١

اقول لمّا اختار ، قدّس سرّه ، بداهة الوجود و بداهة الحكم ببداهته ، كان هنا مظنّة سؤال : و هو أنّه لوكان الوجود بديهيّـاً لـِمَ يُعَرِّفُه الحجمّ غفير من الحكماء والمتكلّمين ؟ لاستبعاد اشتباه هذا الجمع الغفير ، معكونهم من أساطين الفن " ؛ ومع أن الاشتباه في البديهيّات غير متصوّر ، أو نادر جداً ، بحيث لايليق بمثل هولآء الأفاضل .

أجاب قدة بأن مقصود هو لآء مما ذكرواله من المعرفات، إنها هوالتعريف الاسمى، وتبديل لفظ الوجود بلفظ آخر ، يكون أعرف دلالة على المعنى ، اللذى علم بديهيا من هذه اللفظة ، كلفظة الكون و الشبوت، اوالهستى و هست ، مثلا فى الفارسية ، وأمثالها ، لاالتعريف الحقيق ، اللذى المقصود منه إفادة شيء ليس فى الغريزة : إما بحده ، أو بوجه يمتاز عن جميع ماعداه . والقرينة على ذلك استلزام تلك التعريفات للدور ، أو تعريف الشيء بنفسه ، كما سننبه عليه . وهذا مما لا يمكن من هو لآء عدم الالتفات إليه ، كما لا يخنى بلهو أبعد مما استبعده السائل بمراحل . فالحكم باستغناء الوجود ، بحسب المفهوم ، عن التعريف الحقيق من غاية الوضوح و الظهور ، بحيث لا يحتاج إلى دليل و برهان أصلاً ، المنتقريف الحقيق من غاية الوضوح و الظهور ، محيث لا يحتاج إلى دليل و برهان أصلاً ،

و أمَّا بحسب حقيقته الَّتي في قبال المفهوم ، فهو ، و إن كان غير معلوم الحقيقة

۱ - «لما عرفه» خ ل.

بالعلم الحصولى ـ بل لا يمكن حصول حقيقته فى موطن الأذهان أصلاً ، منجهة استلزامه للانقلاب و محاذير الخرى ، سنشير إليها فى محله ـ إلا أنتها معلومة بالعلم الحضورى النتورى لكل شىء، بل ما « مين شَىء اللا يُسبَعُ بيحتمنده » الفقالوجود لاالمهية من العلم و الحيوة والقدرة والإرادة و نحوها ـ لكون ما بالذات لها حقيقة الوجود لاالمهية من حيث هى ، التى ليست إلاهى ، و لا العدم ، كما هو ظاهر ، وما بالذات لا يزول إلا بزوال الذات ـ فهى السرية بسريانه فى كل شيء ، ظاهرة فى كل ذرة و فيىء ، و لكل موجود حظ و نصيب منها و ليس بغافل عنها . و النقس الإنسانية ، التى هى تمام الأشياء التى دونها و أصلها ، مشاهدة لذاتها بالعلم الحضورى النورى ، غير غائبة عنها ، مشيرة اليها بأنا حاضرة لديها ؛ لأن كل مجرد ، قائم بذاته عاقل لذاته . ومعلوم أن مشاهدتها لها انها مها الخورى ، لابالحصولى الارتسامى .

و امّا حقیقته الّتی فی مقابل الظلّل و الفییء ، الّتی هی أصل کل شیء و مبدئه و مقوّمه و تمامه ، فهی باعتبار غیب مغیب هویته و عنقاء مغرب ذاته المقدّسة ، و ان کانت مختفیة فی ستر الاختفاء، مستترة بالحجب النّورانیّة و الظلّمانیّة عن عیون خلقه من جهة قصور إدراکهم عن اعتلاء أنوار ذاته ، و لا یکتنه و لا یعلم بالعلم الحصولی و الحضوری أصلا ً: عنقا شکارکس نشود ، دانه بازچین ـ إلّا أنّها ، باعتبار ظهوره فی ملابس أسمائه و صفاته و مظاهر أنوار شمس هویّته ، أظهر من کلّ شیء مشهود لکل درّة و ذرّة و فییء : «اَفیی الله شَکنُ فَاطِرِ السّمَواتِ وَ الْاَرْضِ» " ؛ و متی غبت حتی تَحْتاج الی دَلیل یَدُل علیکئ الح .

و بالجملة لوكان المراد بالمائيّة المائيّة المصطلحة، فلامائيّة لحقيقته بكلا معنييّها أصلاً ، حتّى تكون بديهيّة او نظريّة . و لوكانت مشتقّة عمّا به الشّيء هو هو ، فهو

۱ - الاسراء (۱۷) ، ۱ : «و ان سن شيء الا يسبح بحمده» .

۲ ـ ای : «كمالات الوجود».

٣ - ابراهيم (١٤) ، ١٠٠

باعتبار حقيقته بالمعنى الأوّل ، المقابل للمفهوم ، معلوم بالعلم الحضورى" بذاتها ، و غير معلوم بالعلم الحصولى اصلاً ، إلّا باعتبار مفهومه الذّهني و عنوانه الاعتبارى ، الّذى هو عين المعنون من وجه وغيره من وجوه .

و أمّا باعتبار حقيقته ، بالمعنى الثّانى ، فهو باعتباركنه ذاته ممّا لااسم له ولارسم ولانعت ولاوصف ولاخبر عنه أصلاً ، فلا يكون معلوماً لغيره أبداً ، لابالعلم الحصولى ولا بالعلم الحضورى ، ولا يمكن أن يعلم و يشاهد أبداً .

و أمّا باعتبار مرتبته الأحديّة و الواحديّة و حضرة جلائه و استجلائه ، فهو مرئى بآياتها فى مرايا الأنفس و الآفاق ، مشهودة لكلّ شيء بالاتّفاق ، متجليّة لكلّ موجود من وجوه كثيرة و مجال متعدّدة ، من الوجه الخاصّ و وجوه الاسباب والمسبّبات و الآثار والمؤثّرات . ـ و لو جعًلنا كنه الحقيقة بالمعنى الأوّل عين الحقيقة بالمعنى الثّانى ، كعينيّة العاكس مع العكس ، فيكون حكمها من حيث عدم الاكتناه مطلقاً حكمها ، كما قال بعض العارفين :

و لستُ أدرك من شيء حقيقته و كيف أدركه و أنتم فيـه وكذلك من حيث الظـّهور باعتبار الملابس و المظاهر و المجالى .

فتلخيص من هذا أن الوجود باعتبار مفهومه بينة المائية و الهلية الذهبية باعتبار ذاته ؛ و بينة الإنية الخارجية من جهة منشأ انتزاعه ؛ و باعتبار حقيقته التي فى قبال مفهومه ، فهو غير معلوم بالعلم الحصولي ، الا باعتبار وجهه و عنوانه الذى هومفهومه الاعتباري و حكايته الله هذى ؛ ومعلوم بالعلم الحضوري الشهودي النوري بالتفصيل اللذى مر ذكره : إما بالكنه ولو بالنسبة الى مبدئه و اصله ، و اما لا بالكنه ، لوجعلنا كنه ذاته الحقيقة الوجوبية الغيبية المغربية .

و باعتبار حقيقته الـتى فى قبال الظـّل "، فكنهه غير معلوم لغيره أصلاً .

و باعتبار مراتبه و أسمائه و صفاته ، معلوم بالعلم الحضوريّ ، غير معلوم بالعلم الحصوليّ من حيث أنّه وجود و نور . و من حيث أنّ الماهيّات ايضاً من مراتب ظهوره

و أشعة نوره بعر ضالوجودات، و معلوميتها عين معلوميتها ، يكون معلوماً بالعلم الحصولي ايضاً من هذه الجهة ، بل معلوميته كل شيء بأى علم كان عين معلوميته من حيث أسمائه و صفاته و وجوهه ، وهو أقرب من حبل الوريد ومن كل شيء بالنسبة إلى نفسه و ذاته .

و باعتبار الهلّية ، فمفهوم الوجود بيّنة الهلّيته الذّهنيّة ، لا الخارجيّة : اذلاوجود له فى الخارج بذاته ، بل باعتبار منشأ انتزاعه ، فلا ثبوت له خارجاً من حيث الذّات ، حتّى يكون بيّنة الهلّية اوغير بيّنتها .

و باعتبار حقيقته التي فى قبال المفهوم ، فهلّيته الخارجيّة بيّنة محتاجة الى تنبيه ، و يعلم من طريق آثاره و من طريق علّته أيضاً لكنّه لا حدّ له و لا رسم و لا برهان عليه حقيقة .

امّا انّه لاحد له ، فلأن الحد انّها يكون للمركّب ، و هو من هذه الجهة بسيط غيرمركب . و ايضاً الحد انّها يتحقق من الجنس والفصل ، أو من الفصل وَحده . وكذا الرّسم يتحقّق من الجنس والخاصّة وَحد ها. والوجود باعتبار حقيقته لاجنس له ولافصل ولا خاصّة ولا عرض عامّاً وليس بنوع ايضاً . لان مقسم جميع هذه الأمور شيئيّة الماهيّة ، و هو ليس من سنخ الماهيّة . وكذا لا يمكن تعريفه بالمثل والمساوى ، اذ لاصورة ذهنيّة له من هذه الجهة أصلاً .

و امّا انّه لا برهان عليه ، فلأن البرهان بالمعنى العامّ ، إمّا برهان ليم ً او برهان ان . والبرهان الإنى انتها يكون بالاستدلال من الأثر على المؤثّر ، و من المعلول على العلّة ، او من احد المعلولين لأمر ثالث على الآخر . و هو اظهر من آثاره : لان ظهور آثاره به ، ولان كلّ مايكون دليلاً على شيء يجب ان يكون موجوداً في ذاته و عند من يكون دليلاً له ، فلو كان غير الوجود دليلاً عليه ، فهو مع انّه غير الوجود ، هو العدم او المهيّة و هما لا يمكن ان يكون ان يكون آية للنّور ، و الفييء لا يصير مُظهراً للشّيء ـ يجب ان يوجد اوّلاً بالوجود النّفسي و الرّابطي ، حتى يمكن

ان يصير دليلاً على الوجود ؛ و يلزم منه ظهور المدلول قبل الدليل . و أيضاً أثر الوجود هوالوجود ، اوظله و فيئه وليس شيء منها ظاهراً قبل الوجود، حتى يكون دليلاً عليه . و امّا برهان اللّم ، فلأنه لاعلّه له مبائنة معه ، حتى يمكن ان يستدل بهاعليه : لانه باعتبار اصل حقيقته السّارية ، مع قطع النّظر عن مراتبها و درجاتها ، لابينونة له معالحق أولا يمكن مشاهدته منفكة عن مشاهدته ، تعالى ، حتى يستدل به عليه ، لانه من هذه الجهة نفس الفيء و الرّبط ، لاشيئاً في حيال المبدء تعالى شأنه .

و بعبارة أخرى لابد في اقامةالد ليل من تحقق أمور خمسة : المستدل ، و الد ليل، والمستدل عليه ، والمستدل له ، والاستدلال . و في المقام المدلول نفس الد ال ، اى فإذ فيه حقيقة بحيث لا يمكن ان يلاحظ دونه ، فلا يمكن ان يكون دليلا عليه بالمعنى المصطلح المعروف عند الجمهور . ولا شيء ثالث ؛ في مرتبته ، حتى يمكن أن يستدل به عليه .

و اما باعتبار حقیقته ، النّی هی حقیقة الحقائق و مبدء المبادی ، فننی الحدّ والبرهان عنه اوضح . لأنه من جهة كونه أبسط من كلّ بسیط و ابعد عن مخالطة الاسماء والرّسوم و الأوصاف و النّعوت ، و ان كمال توجیده والأخلاص له ، ننی الصّفات عنه لایتصوّر له حدّ ولا رسم ، بللایتصوّر له بیان ولاشرح. ومن جهة انّه لاعلّة له اصلاً ، وهو علّة كلّ شیء و مبدئه و تمامه و أصله ، فلایتصوّر له برهان لیم .

ومن جهة انه اظهر من كل ظاهر ، و انور من كل نيتر ، وان ظهور كل دليل به ، وهو أصله و به قوامه ، فلا يتصور له برهان إن ايضاً . لأن من شرط الدليل على الشي اظهريته من المدلول عليه . و ايضاً قد علمت انه من حيث أصل حقيقته غنى عن العالمين غير مرتبط بالعالم و لا العالم به ، فلا يكون العالم دليلاً عليه اصلاً . مع ان ظله الذي يتوهم دليليته عليه فان فيه ذا ما مستهلك فيه حقيقة ، فلا يمكن مشاهدته دونه أصلاً ، حتى ممكن ان يكون دليلاً عليه .

فإن قلت : هذاالكلام آت فى كلّ علّة و معلول ، لأن كلّ معلول نفس الرّبط بالعلّة ، فلا يمكن ملاحظته دونها ، فيجب انتفاء مطلق الدّليل رأساً و أصلا ً .

وايضاً معنى كون المعلول دليلاً على العلّة . اكنتُ شاهدالعلّة بسبب مشاهدة المعلول و تُعلم من جهة العلم به : وقد يمكن ان تكون العلّة ، من جهة غاية الرّفعة والعظمة أوشدة البهاء و النّور و الجلاء و الظّهور ، لا يمكن اجتلائها للغير ، و لكن إذا اكتسيت برقيق غيم المعلول يمكن أن تتجلّى و تظهر لعين النّاظر . فمعنى كون المعلول دليلاً على العلّة فى مثله اجتلاء وجه العلّة من جهة اكتسائها برقيق غيم المعلول .

قلت : فرق بينالعلـّة و المعلول فىالعلل الظـّاهرية الـّتى يراها الجمهور علـّة وسبباً و بينهـا فىالعلل الحقيقيـّة الـّتى هى علـّة و مبدء واقعاً و حقيقة ً .

وأيضاً فرق بين العلة والمعلول في باب الماهيّات و لوازمها، وبينها في باب الوجودات و آثارها ، من حيث إصل حقيقتها الوجوديّة ، مع قطع النّظر عن تنزّلها و انصباغها بصبغ الماهيّات . فإن العلل الظّاهريّة ليست عللا حقيقة ، بل هي معدّات و شر اثط لتأثير ما هي علّة حقيقة ، فلاضير في اختفائها و اظهار المعاليل الظّاهرية لها عند من لم يشاهدها و لم تظهر له . وكذلك المهيّة بالنسبة ألى لوازمها ، لأنتهاجميعها أمور اعتباريّة وإن هيئ إلّا اسميّاء سميّن مميّن مما انترك الله بيها مين سلطان » ا - يمكن ان يظهر اللوازم في بعض الأذهان قبل الملزومات . وهذا بخلاف العلل الحقيقية و المؤثرات الوجودية ، اذ لا يمكن ان يشاهد المعلول فيها من دون شهود العلل الحقيقية عن أن يشاهد قبلها .

و ايضاً لان المشاهدة نوع منالوجود، وهو طر ا من ناحية حقيقة الوجود ومرتبة منها . فلوصار مشاهدة مرتبة الوجود سبباً لمشاهدته ، لزم ان يصير الدليل نفس المدلول ، او حصول المدلول قبل الدليل .

و ایضاً مشاهدة المعلول حضوره عند من یستدل به علی العلة . و هذه المشاهدة و الفله و الف

١ ـ النجم (٥٣)، ٢٣.

الَّـنِّي هي من وراء كلُّ شيء محيط .

و أيضاً لو صار مرتبة من الوجود دليلاً عليه . فإمّا أن تكون سبباً لمشاهدة أصل حقيقته ، فقد دريت أنّ الوجود من حيث حقيقته وكنهه غير مشهود لأحد أصلاً و إن كان من حيث أسمائه و صفاته و مراتبه ، فلا يكون دليلاً علىحقيقته منحيث حقيقته ، فثبت ما قلناه .

و أمّا ماقيل من حديث الاكتساء ، فهو مؤيّد لما قلناه من أن حقيقة العلّة ، من حيث كنه مغرب ذاتها ، سيّا حقيقة الوجود ممّا لايمكن أن تصير مشهودة بسبب غيرها و معاليلها . لأن المشهود فى المثال ليس حقيقة العلّة بحقيقتها ، بل من جهة ظهورها و من حيث مرتبتها و تجليّها الّذى هو دون المتجلّى ، مع أن التّجلّى فى الأحديّة محال ، فلابد من كثرة لاتكون حاصلة فى حاق ذات العلّة و أحديّتها كما لايخنى . نعم حقيقة الوجود ، التي لا تقبل العدم بذاتها و لذاتها ، من حيث مرتبة واحديثها الأسمائية ، يمكن تصور الحد و البرهان لها ، بل حد كل شيء و برهانه حدّها و برهانها عند من اكتحل بصره بنورالتّوحيد ، و إنكانت هى أيضاً من جهة أُخرى لاحد لها ولا برهان عليها .

فإن قلت : إذا لم يكن ماسواه برهاناً عليه ، فلا يمكن أن يكون ، تعالى شأنه ، برهاناً عليه ، مع أنه قد تطابقت العقول و السينة الهل التميز و المعرفة على أنه البرهان و الدليل على كل شيء . بيان اللنزوم : أنه لما كان بحقيقته المقدسة غير مكتنه و لامشهود لأحد ، فلا يمكن أن يكون شهوده ذهنا أو خارجاً علة لشهود غيره . و لوكان باعتبار تجلياته و أسمائه و صفاته ، و مرتبة الواحدية و الأحدية الذاتية ، و التعين الأول والثانى ، فهذا مع أنه مستلزم للمطلوب : من عدم كونه بذاته المقدسة برهاناً على شيء ، ليس بصحيح في نفسه . إذ كما أنه لا يمكن اكتناه حقيقته المقدسة ومشاهدة ذاته الوجوبية ، لا يمكن أيضاً اكتناه أسمائه و صفاته و حضرة أحديته و واحديته ، لما قد تقرر في مقارة و

۱ ـ المراد بالحد ؛ الحد الوجودى كما مر فى المنطق من ان المعلول حد ناقص للعلة والعلة حد تام للمعلول ؛ منه ، قده .

من أنّ الاسم عين المسمّى من وجه و أنّ كمال الإخلاص له نفى الصّفات الزّائدة عنه ، تعالىٰ .

قلت : التّصديق بوجوده ، تعالى ، غير متوقف على اكتناه حقيقته المقدّسة و مشاهدة ذاته الوجوبيّة ، بل هو ، تقدّست أسمائه و تعالىٰ شأنه ، لمّاكان دا لا ّ علىذاته بذاته ، فكفيُّ به دليلاً على ذاته و شهيداً و برهاناً علىكلُّ شيء غير ذاته : « اَوَلَـمَهُ يَكُنْ بِرَبِّكَ انَّهُ عَلَى كُلُّ شَيَءٍ شَهِيدٌ » ا. و أمّا غيره فلمّا كان في ظهوره محتاجاً إلى فيضه و سبب جوده ، و هو نفس الفقر و الفاقة إليه في وجوده ، فلا يمكن أن يصير مشهوداً بدون شهوده ، حتى يصير دليلاً يدل عليه ، مع أنه ليس لغيره من الظُّهور ما ليس له ، حتَّىٰ يكون هو المظهر له . فصدق فيه : ليْسَ كَمشْله شَيٌّ ٢ و هُـُوَ بكلِّ شيء مُـُحيط ، و ما قال به أعرف الخلق به فى دعائه : «متى عُـبْتَ حتَّىٰ تَحتاج إلى دَليل يدل عليك ، و متى بعدت حتى تكون الآثار هي الموصل إليك » . فان قلت : فكما أنَّ التَّصديق بوجوده لايتوقَّف على اكتناه حقيقته و ذاته ، فكذلكُ التّصديق بوجود الآثار لايتوقّف على اكتناه حقيقتها الّتي هي ظلّ حقيقته ، ولا يمكن اكتناهها من دون مشاهدة ذاته ، بحكم ذوات الأسباب لا تعرف إلَّالا باسبابها . قلت الأمر في الماهيّـات ، و إن كان كما بيّنته و صوّرته ، إلَّلا أنَّ في الوجودات ليس الأمركذلك ، إذ ليس لها حقيقة غير الوجود ، حتَّىٰ يمكن التَّصديق بالوجود من دون مشاهدة الحقيقة و ملاحظتها . مع أنَّا لو سلَّمنا ذلك ، فلا شكَّت أنَّ التَّصديق بوجود الشَّىء لاينفكتُّ عن شهوده ، ولو لابالاكتناه ؛ وقد دريت أنَّ شهود المعلول من دون شهود العلَّـة ولو بالشهود النّـاقص مُحال . لأنَّه من جميع الجهات و الحيثيَّات ربط صرف و فقر محض إليها ،كما قال قطب الموحَّدين و خاتم الأوليآء أجمعين، عليهالسَّلام: «ما رايت شيئاً إلّا وقد رأيتُ الله قبله و بعده و معه و فيه» .

١ - فصلت (٤١) ، ٥٣ .

۲ - الشورى (۲۲) ، ۱۱: « ليس كمثله شيء وهو السميم البصير » .

فأن قلت: ما ادّعيته مخالف لما قد قضت الضّرورة على خلافه. فإنّا نَرَىٰ جَمّاً غفيراً من العقلاء قد أنكروا الصّانع مع تصديقهم بوجود المحسوسات، بل و غيرها. مع أنّ الشّيء المحسوس الإحساس به كاف فى التّصديق بوجوده، ولا يتوقّف على الإحساس بعلّته سيّما فيما هو برىء عن مجانسة الحُسّس و الحاسّ و المحسوس.

قلت: أوّلاً ،كلّ من انتحل إلى شريعة العقل و الإدراك وكان له أدنى درْيـةً و شعور معترف بوجود الصّانع النّاظم لنظام العالم ، و المفيض لحقائق الممكنات الجائزات و المعطى لهويّات الحادثات الفاقرات من حيث لايشعر ؛ إلّا أنّ النّزاع و الاختلاف إنّا هو فى الالقاب و الأسامى ، فطائفة عبرت عنه بالدّهر ، و فرقة بالطّبيعة ، و أخرى بالقدماء الخمسة ، و بعض بالأجرام الصّغارالصّلبة ، إلى غيرذلك من الألقاب والأسامى المذكورة فى محلّها .

و ثانياً . الإدراك البتسيط و العلم المفرد الستاذج حاصل لكل أحد بالمبدء الأعلى و الواجب الوجود الحق ، تعالى شأنه . فيكون كل ذى إدراك و معرفة مصدقاً بوجود العلة قبل المعلول وبعده ومعه وفيه ، بالإدراك البسيط ، و إن لم يكن له علم بذلك الإدراك و المعرفة فى بعض الموجودات ، كما أخبر ، تعالى ، به فى القرآن المجيد و الفرقان الحميد بقوله ، تقدّست أسمائه : «إن من شيء إلا يُسبَبّح ُ بِحتَمَدُه ، الآية . وقبل بالفارسية في هذا المعنى :

دانش حـق" ، ذوات را فطریست

دانش دانش است ، کان فکریست

فجميع الموجودات الآفاقية والأنفسية مفطور على معرفته ، تعالىٰ شأنه ، بالفطرة «التَّتى فَطَرَ الله النّاسَ عَلَيْها» ٢ ، مجبول على حمده و تسبيحه و الاعتراف به قبل معرفة كلّ شيء ، حتىٰ ذاته و حقيقته و مهيّته و إنّيّته .

١ - الاسراء (١٧) ، ٤٤.

٢ - الروم (٣٠) ، ٣٠ : «فطرت الله التي فطرالناس عليها».

و ثالثاً ، قد عرفت أن عرفان البسائط الوجودية ، و الإنتيات المحضة الساذجة لا يكون إلا بالعلم الحضورى الشهودى النتورى ، والمدعى : أن مشاهدة المعلول ، من الجهة التى بها معلول ، و الحضور معه ، لا يمكن إلا بمشاهدة العلة و الحضور معه ، والعلم بالمحسوسات ، و إن كان من طريق الحسس ، إلا أن الحكم العدل والمصدق بوجود الأشياء و حدوثها هو العقل و هو بالعلم الحصولى الصورى لا يدرك إلا مفاهيم الاشياء و ماهياتها . فلذلك قد يتأخر تصديقه بوجود العلة عن تصديقه بوجود المعلول ، من جهة أنه لم يعرف العلة إلا من حيث اتصافها بمفهوم الوجود ، و أنه مصداق الوجود والعلة و الشيء و نحوها ، لامن جهة وجودها الخاص بها .

و رابعاً ، مما شهدت به ضرورة العقل ، أن عرفان المعلول من أى طريق كان : من طرق الحس ، والحنال ، والعقل ، و نحوها لا يمكن إلا بعون العلة و حولها و قوتها . فإن المعرفة و الإدراك أيضاً معلول محتاج إلى العلة . فكما أن ذات المعلول ظل ذات العلقة ، فكذلك العلم و المعرفة به إنها يكون بنورها الفعلي و إفاضتها العلمية . فإذاكان عرفان المعلول بسبب العلة ، ثم : صار هو دليلاً عليها في نظر العقل المشوب و الإدراك الضعيف ، لو سلتم ذلك ولو في موطن العلم الارتسامي ، لم يكن الدليل على العلة بالحقيقة ، ولا ذاتها الحقة ، لا المعلول الذي هو شأن من شؤونها . و أيضاً المعلول ، لما كان طوراً من اطوار العلة و ظهوراً من ظهوراتها ، فلا يمكن أن يصير دليلاً على العلة من جميع شؤونها و جهاتها . بل لوفرض دلالته عليها ، لكان دليلا عليها من الجهة التي هي بهاعلة له ، و هو بها معلول ، و قد تقرّر في محلة أنها العين ذات العلة و المعلول ، و أن ذات العلول نفس الربط بالعلة ، و معلوم أن مشاهدة الربط و ملاحظة الوجود الحرّف ، لا يمكن إلا بمشاهدة ذي الربط و ملاحظته ، فكيف يمكن أن يصير المعلول دليلاً على العلة ومنبتاً لها .

و أيضاً دلالة المعلول على علَّمة ، متوقَّفة على العلم بالعلَّيَّة ، و أنَّه كلَّما وجدت

۱ ـ اى : «انالجهة التي هي بها علة».

العلّة يجب وجود المعلول . فان حصل العلم بوجود المعلول مطلقاً ، فإمّا أن يحصل بسببه العلم بوجود العلّة المعيّنة ، أو يحصل العلم بوجود علّة ما . و الأوّل ليس بممكن أصلاً لوكان المشهود المعلول ، لا من الجهة التي هو بها معلول للعلّة المعيّنة . و إن حصل العلم بعلّة ما ، فلم تكن العلّة المعيّنة معلومة بسبب العلم بالمعلول . و إن حصل العلم بالمعلول ، من الجهة التي هو بها معلول للعلّة المعينة ، فهذا لا يمكن إلّا بالعلم بالعلّة المعيّنة ، لاغير : من جهة أنّ مشاهدة الربط قبل ملاحظة ماهو الربط به مُحال في شريعة البرهان .

و أمّا ماذكر من حديث المشاهدة والوجدان ، و دلالته على صحة ماادّعى من إمكان دلالة المعلول على علمّته حقيقة \_كما يترائى من أنّه يحصل الاحساس بالمعلول قبل الإحساس بالعلقة ، ثم يحصل العلم بها بسبب الإحساس بالمعلول ، مثل أنّه يحسّ بحرارة النّار ، ثم يحصل بسببه العلم بوجودالنّار \_ فلادلالة فيماذكر أصلاً . فإن الإحساس بالحرارة الخاصّة عين الإحساس بالنّار ، لا أنّه حاصل قبله . و أمّا العلم الحصولي الارتسامي بوجودها ، من قيبل العلم بالحرارة \_ لو فرض تأخره عن الإحساس بالحرارة \_ فهذا مما لادلالة فيه . لأن المعلوم في العلم الارتسامي ليس وجود العلّة من حيث وجودها الخاصّ بها ، بل من حيث أنّه مصداق لمفهوم الوجود و الشيء مطلقا و نحوهما .

و بالجملة لواريد بالدّليليّة الدّلليّة الدّلليّة المناسِة ، فليس على الحقّ ، تعالى ، من غيره دليل أصلاً : إذ ليس فى الدّار غيره ديّار . ولو فرض الممكنات غيراًله ، فالممكن الوجود بالذّات ممكن الوجود من جميع الجهات و الحيثيّات ، التّي منها الحيثيّة الدّليليّة و المرآتية فهو محتاج فى دليليّته إليه ، تعالى ، فهوالدّليل على ذاته ، لاماهو فيى عذاته . ولو اريد بها الدّليليّة الاصطلاحيّة والدّلالة فى العلم الحصولى الارتسامى ، فهذا صحيح من وجه ، و غير صحيح من جهة أخرى ، كما أشرنا اليه ، فتدبيّر !

قوله ، قدّه : «كالثّابت العين» الخ ١٦/٣.

قد ذكر تعاريف متعدّدة للوجود والعدم فى الكتب المبسوطة : مثل قولهم الموجود

۱ - اى : «الربط» .

ما يكون فاعلاً أو منفعلاً ، أو ينقسم إلى الحادث و القديم ، أو ما يمكن أن يخبر عنه ، أو الثنابت العين والمنفى العين . و وجه لزوم الدّور في هذه التنعاريف ، لواريد بهاالتنعريف الحقيقى ، أو لزوم النتعريف بالأخنى ، واضح : من جهة أن الكون و الثنبوت مراد فان للوجود ، و أن الموجود مأخو ذ فى التنقسيم إلى الفاعل والقابل والقديم و الحادث و نحوهما و الإمكان سلب الضرورة عن طرفى الوجود و العدم . إلّا أن الدّور فى الأخير مضمر ، و فى غيره مصرّح ، إلّا أن يجعل الوجود الرّابطى أيضاً من أقسام الوجود ، و يجعل لزوم الدّور فيه من جهة أخذ وجود امكان الخبر له ، فيكون مصرّحاً فيه أيضاً ، إلّا أنته لااختصاص له بهذا ، بل يجرى فى الجميع .

ولكن لودقـقتالنظر، علمت أن بعض هذهالتـّعاريف مرجعه إلى تعريفالشّيء بنفسه، و تقدّمه على نفسه؛ فتدبّر!

وإنها لم يذكر النتعريف الذى ذكروه للعدم، مع أنه قد جعل أولى الغرر من المقصد الاول : في الوجود والعدم ، إما لانه يعرف بالمقايسة إلى تعريف الوجود ، و إما لأنه من حيث أنه عدم و نفي صرف ، مما لاخبر عنه أصلاً ولاصورة له في الاذهان ، حتى يعرف بالتعريف الحقيق أوالإسمى . فلو عرّف بتعريف أو عبر عنه بتعبير ، فذلك من جهة إضافته إلى الوجود، و استشهامه من هذه الحيثية رائحة من الوجود . و بعبارة أخرى ، لما كان نور الوجود وسيع كل شيء حتى عدمه و نقيضه ، سرت أحكامه فيه أيضاً ، فعرّف نقيضه و مقابله بمقابل تعريفه ، من جهة أن المعرقية من جملة أحكامه و أحواله . فعرف نقيضه و مقابله بمعناجهة أن المعرقية من جهة أن الاشياء تعرف بمقابلاتها و نقايضها ، و من جهة أن التعريف مقابله ، من جهة أن الاشياء تعرف بمقابلاتها و نقايضها ، و من جهة أن التعريف بالحقيقة ليها اتسعه نور الوجود . و إما لأن المعرق ونقايضها ، و من جهة أن الوجودات أو الموجودات الذهنية . و إما لأن المبحوث عنه في الفلسفة الأولى الوجود والموجود ، و أما العدم و المعدوم ، فالبحث عنه بالعرض: إلى المن من جهة أوله إلى البحث عن الوجود ، أو من جهة نفعه في البحث عنه ، فلا نظر الفيلسوف إلى العدم بالأصالة ، حتى يحتى يحتى يحتى يحتى يحتى العدم بالن جميع ما أدى اليه نظر الغاغة العامة من المسمين الما العدم بالأصالة ، حتى يحتى يحتى يحتى يحتى عنان جميع ما أدى اليه نظر الغاغة العامة من المسمين

بالمتكلّمين في هذا الباب و أمثاله .

و فى التتعبير بالشّابت العين ، دون ثبوت العين . إيماء إلى بساطة مفهوم المشتق ، و اتّحاد الموجود مع الوجود حقيقة " و ذاتاً . و أنّه ثبوت و ثابت بذاته ، كما أنّه وجود و موجود بذاته ، لا من حيث اتّصافه بأمر آخر و احتياجه إلى حيثيّة تقييديّة زائدة ، كالمهيّة . فكان المعبر به الممن استشمّ رائحة التّحقيق و وصل إلى مابلغ إليه نظر الفهلويّين من الحكماء الشّا مخين فى أمر الوجود .

إن قلت : بناء على جعل نقيض هذه التتعاريف تعريفاً للعدم ، يصير تعريف العدم مالايمكن أن يخبر عنه ، مع أن هذا الحكم إخبار عن العدم بعدم الإخبار ، و هل هذا إلا التهافت ؟

قلت: هذه و أمثالها من الشّبه نظير شبهة المجهول المطلق، وقد ذبّت: باختلاف الحمل، و أنّه مجهول مطلقاً بالحمل الأوّلى الذّاتى، و معلوم بوجه مّا بالحمل الشّايع الصّناعى، و من شرائط التّناقض اتّحاد الحمل. و فى المقام ما هو عدم بالحمل الأوّلى ممتنع الخبر عنه، و لمّاكان هو بالحمل الشّايع من المفاهيم الموجودة فى الذّهن ، أخبر عنه بامتناع الخبر . فالمراد أنّ الموجود ممكن الخبر عنه من جميع الجهات و بأى حمل كان ، بخلاف العدم ، فاننّه ممتنع الخبر عنه من حيث أننه عدم و ننى صرف ، و إن أمكن الخبر عنه من جهة أنّه مفهوم من المفاهيم ، و اتسعه نور الوجود .

و يمكن أن يكون التعبير بالثّابت العين للإشارة إلى أنّ الوجود ليس بقابل لنقيضه و مقابله أصلاً ، مجلاف المهيّة ، فإنها قابلة للاتّصاف بالعدم ، و إذا اتّصفت بهلايبقى عينها و ذاتها أصلاً . أو للإشارة إلى أنّ اتّصاف الوجود بالتّغيّر و التبدّل و التّجدّد و الحركة ، عند غاية نزوله و انبساط نوره ، ليس من جهة ذاته و حقيقته ، بل من جهة تشابكه بالعدم و اتّحاده مع المهيّات و انصباغه بصبغ زجاجات القوابل الامكانيّة ، فهو ، من حيث أنّه وجود ثابت العين و الذّات ، لا تبديل لكلاته أصلاً.

۱ - اى : «بالثابت العين».

أو إشارة إلى ما أدّى الله ذوق الموحدين ، من أن الوجود و الموجود الحقيقي منحصر في الواجب ، تعالى ، و الباقى أفياء أسمائه و صفاته و أشعة لمعات ا ذاته و عكوس سبحات وجهه ، و يعبر عنه برهنمود الوجود . فهو «اللَّذى في السَّماء إلله " و في الأرْضِ إلله " ، و ثابت بذاته و حقيقته في جميع المجالى والحضرات ، منزه عن التغيير والتبديل والاتصاف بصفات الأكوان والمحدثات ، بخلاف الحقائق الإمكانية والمهيّات الجوازية ، فإنهامتجددة آنا فآناً بمقتضى: «بل هم في لبُسْسٍ من خلق جديد" وكل يوم بل آن هو في شأن من الشؤون ، التي تبديها و لا تبتديها . أو إشارة إلى أنه ثابت الذّات ، متبدّلة الشّون : «أصلها ثابت و فرعها في السّاعي » . و بالجملة : ورادة كثير من معان العين مناسب للمقام ، على ما سنشير إليه في مستأنف الكلام .

والمراد من الامكان فى التعريف المذكور ، على ما ذهب إليه كثير من المتكلمين ، الامكان الحاص ، كما هو المستفاد من تقريرهم فى بيان الدور ، فان وجود الحبر و عدمه بالنسبة إليه على السواء . ولكن يمكن أن يكون المراد به الإمكان العام ، الذى يجتمع مع الوجوب و الامتناع الحاص . فان الوجود ، باعتبار غيب هويته الوجوبية الالهية ، مما لا خبر له أصلا ، إذ لا اسم له و لا رسم حتى يمكن أن يخبر عنه . و باعتبار مرتبته الواحدية و الالهية و ربوبيته واجب الخبر عنه « إن من شيء اللايك يُسبَع بيحمد و للكين لاتفقهون تسبيحه م و يمكن أن يراد بالإمكان ما يعم الجهات الشلث ، إذ باعتبار مراتبه النازلة و درجاته السافلة ممكن الخبر عنه بالامكان الحاص ، لانه يمكن إذ باعتبار مراتبه النارية و درجاته السافلة ممكن الخبر عنه بالامكان الحاص ، لانه يمكن

١ - بالاصل : «لمعاته».

٢ ـ الزخرف (٢٣) ، ١٨ : «وهو الذي في السماء اله و في الارض اله و هو الحكيم العليم » .

٣ - ق (٥٠) ، ١٥.

٤ - ابراهيم (١٤) ، ٢٤.

ه - الأسراء (١٧) ، ١٤.

أن يخبر عنه بأنَّه شيء وموجود و ثابت و نحو ذلك .

فإن قلت : الخبر بالنسبة إلى المراتب السافلة واجب لا ممكن ، إذ كل موجود مخبر عنه بانه موجود وشيء . قلت : كونالشيء في حد ذاته قابلاً لان يخبر عنه ، وله شأنية الخبر عنه غير ملازم لفعلية الخبر و وجوبه . و بعبارة أخرى : شأنية الخبر عنه ثابتة له بالوجوب ، إلا أن نفس الخبر ثابت له بالامكان الخاص ؛ فتأمل!

فإن قلت: العدم أيضاً ممكن أن يخبر عنه باعتبار مفهومه، بل مطلقاً ، و لو بأنه ممتنع ونحو ذلك . قلت: قد مرّ أنّ إمكان الخبر بالنسبة إليه ليس من حيث أنّه عدم، بل من جهة مفهومه الذّهني و مشموليّته لنور الوجود في موطن التّصور . و بالجملة يجب أن يتذكّر ما اسلفناه في ذلك : من اختلاف نحتوى الحمل و غيره ، حتى تدفع الشّبهة بحذا فيرها .

فإن قلت: ما ذكر من النتعاريف إنكان لحقيقة الوجود في قبال المفهوم ، يمكن أن يكون المراد من الثنابت العين ما أفدته من المعانى ، ولكن لوكان لمفهوم الوجود ، كما يرشد إليه قوله: «مفهومه من أعرف الاشياء» الخ ، لم يكن ما أفدته مناسباً للمقام ، كما لايخنى أ. و أيضاً ، مفهوم العدم مشارك مع مفهوم الوجود في إمكان الخبر ، فلا يخرج من التعريف مفهوم العدم بل يدخل فيه ، مع أن المقصود إخراجه عنه . و أيضاً ، لا يستقيم تعريف العدم بأنه مالا يمكن الاخبار عنه .

قلت: التتعاريف المذكورة فى المقام ، بناءً على كونها لفظية ، لاضيرفى أن تجعل لحقيقة الوجود أو لمفهومه و عنوانه ، إلا أنه يكون على بعض التوجهات من حيث فنائه فى المعنون و حكايته عنه أو سراية حكمه إليه ، لامن حيث ذاته . والفرق بينه و بين العدم من جهة أن مفهوم الوجود ممكن الخبر من جهة نفسه ومن جهة معنونه ، و هذا بخلاف مفهوم العدم ، إذ لا يمكن أن يخبر عن معنونه من حيث هو أصلاً .

قوله: «أى مطلب ما الشّارحة» الخ ١/٤

أقول : أى الشَّارحة اللفظيَّة ، وكلامه ، قدَّه ، في الحاشية ، و إن كان يوهم

اتتحاد مطلب الما اللفظية مع الاسمية ، إلا أن مراده ، قده ، ماذكرناه ، لانه ، قده ، أجل شاناً من أن يخني عليه الفرق بين الما اللفظية والاسمية . و يكون نظره ، قده ، إلى الموارد التي يتحد فيها المطلبان ، مثل ما لوكان اللفظ في عرف اللغة او الاصطلاح موضوعاً لما هو ماهية الشيء و حقيقته واقعاً . فانه في مثله ، قبل العلم بوجود ذلك الأمر ، لا يكون إلا مطلب واحد . وهو مطلب المااللة فظية ، إذ هو بعينه مطلب الاسمية . و لما كان المقام من هذا القبيل ، لم يفرق ، قده ، بينها في المقام . لأن الفرق بين الامرين ، فيما لوكان الموضوع له الله غوى غير ماهية الشيء و حقيقته ، لا يمكن أن يخني على ذى مسكة . فإنه لوعد من بجنسه و فصله قبل مسكة . فإنه لوعد حقيقياً ، وهذا التصديق بوجوده ؛ كان التعريف اسمية ويصير بعينه بعد إثبات الوجود حقيقياً ، وهذا التصديق بوجوده ؛ كان التعريف اسمية ويصير بعينه بعد إثبات الوجود حقيقياً ، وهذا التصديق بوجوده ؛ فإنه لا يمكن أن يصير حقيقياً أصلا .

و إنها عبّر عنه بر پاسخ پرسش نخستين » ، لان السّوّال عن الشّيء يكون غالباً بعدالعلم بمدلوله اللّفظي ، فيكون المسؤول عنه ، قبلالعلم بوجود الشّيء ماهيّة مسمّاه ، التّي هي مطلب ماء الاسمية . فنظره ، قدّه ، إلى الغالب ، و عبّر عنه بهذاالتّعبير ، و لم يفرق بين المطلبين ، مع أن الماء الاسمي ليس جواباً للسّوّال الاوّل ، كما لايخني .

قوله: «لأنّه مبدء أوّل لكلّ شرح» الخ ٤/٤.

و ذلك ، لان كل ماهو شارح لشيء يجب أن يكون موجوداً ، ولو فى الاذهان حتى يمكن أن يصير شارحاً له ، إذالمعدوم مطلقاً ليس بشيء ولاخبر عنه ولاصورة له ، من حيث أنه معدوم مطلق حتى يمكن أن يشرح شيئاً آخر . فكل شرح إنها يحصل بالوجود، فهوالمبدء الاول لكل شرح . وهذا بخلاف غيره ، لان غيره إما العدم المحض اوالمهية . والعدم ، كما عرفت ، ليس بشيء ، حتى يمكن أن يصير شارحاً لشيء . والمهية مع أنتها وجود خاص ذهني ، لو لم تكن موجودة اصلا تكون كالعدم المحض في عدم إمكان الشارحية . فكل شرح إنها يتحصل بالوجود ، فهوالسبب الاول لكل شرح . فلا يمكن أن يصير شارحاً له ، بل هو بغيره ، وقد عرفت أن غيره ، من حيث أنه غيره لا يمكن أن يصير شارحاً له ، بل هو بغيره ، وقد عرفت أن غيره ، من حيث أنه غيره لا يمكن أن يصير شارحاً له ، بل هو

إن صار شارحاً لشيء أومشروحاً، فانتهايصير كذلك بالوجود، فلو صارالوجود مشروحا به لزم الدّور ؛ و لا يمكن دفع الدّور بتعدد الجهة . اذكل ّجهة تفرض شارحة للوجود، يجب أن تكون من جهة شارحيّة ا موجودة، و إلّا لم تصلح للشّارحيّة . فلا يمكن فرض جهة للشّارحيّة ، لاتتوقف من تلك الجهة على الوجود ، حتّى ايدفع الدّور بتعدد الجهة . و أيضاً ، لو فرضنا للوجود شارحاً ، فيكون مقدّماً عليه ، فلا يكون الوجود مبدء اوّل الكلّ شيء، بل ما هو شرح له يكون هو المبدء الاوّل .

فإن قلت: لمّا تقرر فى محلّه، أن للوجود أفراداً متخالفة أو مراتب متعددة، فلا محذور فى أن يصير الشّارح لفرد من الوجود موجوداً بوجود آخر، لا يحتاج فى أن يُشرَح بما هو شرح له، و هو أيضاً ينشرح بفرد آخر و هكذا، و لا ينتهى إلى فرد لا يحتاج إلى شرح. ولوكان هذا تسلسلاً، لكان تسلسلاً فى العلل الاعداديّة، وقد تقرّر فى محلّه عدم امتناع التّسلسل فيها.

قلت: أوّلاً: الكلام ليس في مراتب الوجود و أفراده ، بل في نفس الوجود و حقيقته ، من حيث مكايته عن الحقيقة على مذاق التتحقيق . ولاشكت أنتها لواحتاجت إلى شرح ، لكان شارحها غير نفسها وغير فرد من أفرادها ، أو غير مرتبة من مراتبها ، و إلّا لزم تقدّم الشّيء على نفسه ، من جهة تقدّمها على فردها و مرتبتها .

و قد عرفت أن غيرها لا يمكن أن يصير شارحاً لها . لأن شارح الشّيء يجب أن لا يكون مبائناً له ، و غيرالوجود غير ملائم ولا مسانخ له ، فلا يمكن أن يصير شارحاً له . فلوكان غيره شارحاً له ، فمع أنه مستلزم للدّور و غيره من المحذورات ، يلزم انشراح الشّيء بنقيضه ، أو ما هو فى قوة نقيضه ، وهذا محال ممتنع .

و ثانياً : لوكان فرد من الوجود محتاجاً إلى الشّرح، من حيث أنّه وجود، لاحتاج كلّ وجود إليه . وحينئذ فلو صار فرد منه شرحاً لفرد آخر، فإمّا أن يكون شرحاً له،

١ - بالاصل : «اولا».

من حيثأنه موجود ، فيلزم الترجيح بلامرجتح ، لان نسبة طبيعة الوجود إلى أفرادها و مراتبها واحدة ، بل يلزم شارحية الشيء لنفسه . و إما أن يكون شرحاً له ، من حيث أنه موجود مقيد و متعين ، فيلزم انشراح الشيء بنقيضه أو ماهو في قوة نقيضه . لان التعين انها يحصل بغير الوجود ، لان صرف الوجود لايثني و لا يتكرر ، و كل تعين مبائن للتعين الآخر بالذات . و أيضاً الفرد الشارح إما أن لايحتاج إلى الشرح من حيث أنه موجود فيكون الوجود ، من حيث هو ، غير محتاج إلى الشرح . وإما أن يحتاج إلى الشرح من حيث هو كذلك ، فيحتاج إلى شارح آخر فلو انتهى إلى موجود ، لا يحتاج إلى الشرح من حيث هو موجود، فثبت المطلوب ، ولولم ينته إليه يلزم التسلسل .

وقولك هذا تسلسل فى العلل الإعدادية ، من جهة أن الافكار معدّات للنتائج ، ختلق باطل. لان الكلام فى العلل القواميّة أو الشّارحة ، و هى يجب أن تكون متصوّرة حاصلة معاً فى الذّهن ، و عند لاتناهيها يلزم التّسلسل الممتنع ، مع امتناع إحاطة النّفس بالامور الغير المتناهية دفعة ، ولو لم يلزم الاحاطة الدّفعيّة والاجتماع فى الوجود ، فالاحاطة التّدريجية أيضا غير حاصلة هيلهنا ، نظراً إلى حدوث النّفس النّاطقة المبرهر عليه فى عليه فى عليه ؛ فتاميّل ا! .

فان قلت ماالمراد من الوجود الذي لاشرحله ؟ فان كان المراد منه مفهوم الوجود، فلا نسلتم أنه مبدء أوّل لكل شرح . لان المبدء الأوّل لكل شرح في باب التصورات ما يكون منتهى كل حد أو رسم وشرح . و مثل هذا الشيء يجب أن يكون جنس الاجناس أو فصل الفصول او السّلازم القريب للفصل ، كالحسّاس و المتحرّك بالارادة للنّفس الحيوانية ، لواحد منها ، ومفهوم الوجود لاشكت أنه ليس كذلك باتفاق جميع الحكماء ؟

۱- اشاره است باینکه بنابرقدم نفس ممکن است گفته شود: نفس در زمان غیرمتناهی آنرا دریافته ، یا بنابرحدوث نفس هم بگوئیم: نفس در آثر کمال تمام مقومات را درعقل فعال رؤیت کند ، و در آنجا هم چون بوجود جمعی بتبع وجود عقل فعال موجودند. پس احاطه بر امور غیرمتناهیه و تسلسل لازم نمی آید ؛ اللهم سگر بر عقیده آنانکه سدر کات آنرا تفصیلی سیدانند. سنه.

مع أنّه بالمعنى المصدرى من الأمور الاعتبارية التي لايمكن أن تصير جنساً أو فصلاً لشيء أصلاً ، بل هو زائد فى الجميع عندالجميع . ـ و إن كان المراد منه حقيقة الوجود، فهى مما لايمكن حصولها فى الذّهن ، فضلاً عن أن تكون مبدء أوّل لكلّ شرح ذهنى و تعريف حقيق أو اسمى .

قلت : يمكن إرادة الأمرين جميعاً أمّا الأوّل فلان مفهوم الوجود مساوق مع مفهوم الشّيء ، و النّدى و الأمر ، و نحوها . و ما من تعريف ذهني " إلّا أخذ في مُعرّفه أنّه شيء ، أو موجود ، أو أمركذا . لانته أعمّ المفهومات التّصوّريّة ، و لو لم يكن بعنوان أنّه جنس ، أو فصل لشيء منها ، بل من جهة أنّه من لوازم كلّ شيء ، و ممّا لابدّ من تصوّره في كلّ تصور .

فانقلت: فيلزم على ماذكرت انقلاب جميع الحدود إلى الرّسم، لتركّبها من الخارج و الدّاخل، و المركّب من الخارج و الدّاخل خارج. و ايضاً لازم الشّيء غير داخل فى مقوّماته فى تصوّره، و إلّا لزم أن لايكون لازماً بل مقوّماً له، مع أن "لكل شيء لازماً من اللّوازم، فلو كان داخلاً فى تصوّره مع مقوّماته لزم ماقلناه، ولولم يكن داخلاً معها فيه لم يلزم احتياجه فى تصوّره إليه مطلقاً.

قلنا: أولاً: إنها يلزم ما ادّعيت من الإنقلاب، لوكان المفهوم العام مأخوذاً في الحدود مكان الجنس أوالفصل. أمّا لوكان من المقارنات التّصورية مع أحدهما، فلايلزم ذلك، لأن التّعريف في الحقيقة حينئذ بالجنس والفصل. وثانياً: كلامنا في التّعاريف والحدود المنطقية، وهي ليست بحدود حقيقة، ولذا قيل أن حقائق الاشياء مجهولة لنا، لمكان مجهولية فصولها الحقيقية. وقد تقرّر في محلّه: أن أكثر ما عدّ من الحدود في فن الميزان، فهي من الرّسوم في الحقيقة، وأن العرض العام لو قيد بالخاصة لجاز أخذه في التتعريف الرّسمي. مع أن جنس الأجناس هو مجموع المفهوم العام مع القيود المأخوذة فيه، مثل الرّسمي، مع أن جنس الأجناس هو مجموع المفهوم العام مع القيود المأخوذة فيه، مثل مع أن المجترعندهم: بالمهينة التي شأن وجودها في الخارج أن لا يكون في الموضوع، مع أن مفهوم المهينة، كالوجود والشيئية، خارج عن ذوات الاشياء. فأذا كان مفهوم مع أن مفهوم المهينة ، كالوجود والشيئية، خارج عن ذوات الاشياء. فأذا كان مفهوم

الشّىء والوجود وما يساوقها مأخوذاً فى كلّ شرح ، فيكون هوالمبدء الأوّل لكلّ شرح. و يمكن أو يكون المراد منه الشّانى ، أعنى حقيقة الوجود ، و أن يكون المراد بكونها مبدء كلّ شرح : إمّا باعتبار أن عنوانها و حكايتها ، التّى هى بوجه عينها ، مبدء كلّ شرح فى الذّهن بالوجه النّدى عرفت ، وكذا هى أيضاً مبدء كلّ شرح و ظهور وإظهار فى الخارج ، من جهة أنتها الظاهرة بذاتها و المظهرة لغيرها . و إمّا باعتبار أن الوجود الذّهني ، النّدى هو بوجه وجود خارجي ، و هو من مراتبها ، مبدء كلّ شرح ذهنى ، والوجود الخارجي النّدى هو مرتبة أخرى منها مبدء كلّ ظهور خارجي . و إمّا أن يكون المراد أن الوجود ، أي حقيقته ، لمّا كان مبدء كلّ ظهور فى الخارج ، يجب أن يكون عنوانه و حكايته مبدء كلّ شرح فى الذّهن ، من جهة أن الظّاهر عنوان الباطن ، والمجاز عنوانه و حكايتها أوّل الأوائل التصورية . قنطرة الحقيقة ؛ فهي أظهر الظّواهر الوجودية و حكايتها أوّل الأوائل التصورية . و إن كان ظهورها فى الذّهن من جهة حكايتها و عنوانها ، فيصير هذا الكلام من الشيّخ و إن كان ظهورها فى الذّهن من جهة حكايتها و عنوانها ، فيصير هذا الكلام من الشيّخ دليلاً على ذهابه إلى أصالة الوجود .

هذا لوأريد بحقيقةالوجودالحقيقة في قبال المفهوم ، التي مرتبة منها ، عندالفهلويين واجبة و مرتبة منها ممكنة . فإنه لاشكت أن كل مافي الخارج والذهن ، بل نفس الخارج والذهن ، من مراتبها و ظهوراتها ، وكل شرح ينتهي إليها . ولو أريد بها حقيقة الوجود في مقابل الظل ، فكونها مبدء كل شرح أيضاً ظاهر ، لأن كل تحقيق و شرح إنها يتحقق و يتحصل بالانتساب إليها و بالإضافة الاشراقية النورية المتحققة بينها ، فهي الظاهرة في الذهن و الخارج بكل شرح . وكل شرح من مراتب ظهوراتها وشرحها ، فإن الحيثيات التعليلية والتقييدية لكل شرح و إظهار تكون منها و بها ؛ فتدبر !

فان قلت : لِم قيد المبدء بالأوّل ، مع أنّه لو لم يقيد به و قيل و هو مبدء كلّ شرح ، أفاد ما هو المطلوب من إثبات عدم احتياجه إلى شرح ، لأنّه على ذاك التّقدير لم

۱ - اي : «حقيقة الوجود».

يكن مبدء ً لذلك الشَّرح ، مع جعله مبدء ً لكلَّ شرح .

قلت: لوقيل هو مبدء لكل شرح ، لعم ما لوكان مبدء أولا له ١ ، أو مبدء بعد المبدء الأول ، و إن لم يكن بعد المبدء الأول . و على الثانى يصير مبدء لكل شرح بعد المبدء الاول ، و إن لم يكن مبدء لشرح المبدء الأول الذى هو شرح له مثلا ، أو هو فى عرضه . فيصير قيدالمبدئية الثنانية قرينة على أن المراد هو المبدء لكل شرح بعد المبدء الاول ، أو لكل شرح غير المبدء الأول الذى هو شارح له . مع أنه يمكن أن يكون زيادة هذا القيد لبيان ما هو الواقع ، لا لدخله فى اثبات ما هو المطلوب . أو يكون فائدة الزيادة أن يصير ما فرعه عليه ، بقوله «فلا شرح له» ، ظاهراً ، غير محتاج إلى البيان ؛ فتدبتر !

قوله : «بل صورته» الخ ٤/٤.

للصورة معان : منها مابه الشيء بالفعل، و منها مابه يظهر، و منها الصورة العلمية، و منهاالنقش والعكس القائم بالمرآة اوالمنتقش فى الجدار و نحوه . و المراد بهاهنا هو المفهوم الذهني والصورة العلمية ، او ما به يظهر ، بناء على أن يكون المراد من الوجود حقيقته العينية ، فيكون المفهوم صورته . و جعلها بمعنى ما به الشيء بالفعل ، و إن كان ممكناً بأن يراد ما به الشيء بالفعل ذهنا ، أى يتحصل به فعليته الذهنية و ظهوره الذهني ، بأن يراد ما به الشيء بالفعل ذهنا ، أى يتحصل به نظراً إلى أن المفهوم الذهني عكس الوجود وكذا الرسم والنقش اوكل هيئة و عرض ، نظراً إلى أن المفهوم الذهني عكس الوجود الخارجي و حكاية عنه عند من اكتحل بصيرته بنور العرفان ، و إلى أن الصورة العلمية مطلقاً من مقولة الكيف عند كثير منهم وهي عرض قائم بالنقس \_ إلا أن الأنسب بالمقام هو المعنى الذي ذكرناه .

و قوله: « تقوم بالنّفس » يعتم القيام الصّدورى . و فائدة ذكر هذه الجملة أنّ كون الوجود مبدء لكلّ شرح ، وكونه لاشرح له غير ملازم لحصول صورته فى النّفس من غير توسّط ، لاحتمال ان لا تحصل أصلاً . و ننى هذا الاحتمال لا يمكن إلّا باثبات انّ لنامعلومات حاصلة فى النّفس منشرحة ، حتى يثبت ، بضميمة انّ الوجود مبدء كلّ

۱ - ای: «لکل شرح».

شرح ، ان صورته حاصلة ايضاً . و لما كان حصول ذلك مما قضت به الضرورة و الوجدان ، لم يحتج فى بيانه الى تجشم دليل و برهان . فلذلك صرّح بقيام صورته فى النهس لدفع هذا الاحتمال ، واكتنى به عن ذكر دليل و ترتيب قياس و إقامة برهان .

و يمكن ان يكون ذكره على سبيل التكرار، لمجرد الايضاح و لبيان بداهته وكيفية حصوله فى النّفس ؛ هذا المراد بالوجود افإنّه على ذاك التّقدير يكون المراد بالصّورة ما ذكرناه ، اى مفهومه الذّهني و صورته العلمية . ولوكان المراد به المفهوم مفهوم . أن يراد بها ماذكرناه أيضاً : بارادة الصّورة العلميّة ، لا المفهوم إذ ليس للمفهوم مفهوم . و يمكن ان يراد على كلا التّقدير ين ما به يظهر ، إذ صورة الشّيء ما به يظهر فى الذّهن أو فى الخارج ، فيكون المعنى ، بل ما به يظهر ، هو فى الذّهن يقوم فى النّفس الخ .

وكذا يمكن على التقدير الأوّل ، أى على ان يكون المراد حقيقته ، إرادة ما به الشيء بالفعل من الصّورة . وكذا إرادة بعض المعانى ممكنة ، مع تكلّف بأن يراد ماتكون به الحقيقة ظاهرة بالفعل فى الذّهن ، أى : مفهومه الّذى هو بمنزلة نقشه و رقشه و رسمه فى الذّهن ، بان يشبّه المفهوم الذّهنى بالعكس ، سيّما بناءً على مذاق القائلين بأصالة الوجود و اعتباريّة المهيّة .

و بالجملة : يمكن أن يكون مراده ، قدّه ، من هذا الكلام إثبات غناء الوجود ، من حيث مفهومه و حقيقته ، عن التعريف الحقيقي . أمّا مفهومه ، فلما تبيّن من كلامه هذا من انته اعم الأشياء ؛ و هذا مما يعلم من قوله : «لأنته مبدء كل شرح» الخ . و أمّا حقيقته ، فلما ظهر من قوله : «بل صورته تقوم في النّفس» آلخ . فيكون قوله : «لأنته» إلى قوله : «فلا شرح له» ، لبيان الجملة الأولى ، و قوله : «بل صورته» الخ . لبيان الجملة الأولى ، و قوله : «بل صورته» الخ . لبيان الجملة الشانية . إذ ظهر منه انته بسيط ، لاجزء لهذه ناً و خارجاً اصلاً . لأنته لوكان له أجزاء ،

١ - الانسب : «هذا اذاكان المراد بالوجود حقيقته العينية» .

۲ - ای : «بالوجود».

۳ - اى : «بالصورة».

لكان صورته تقوم فى النّفس بتوسط أجزائه ، لا من غير توسّط شيء. إلّا أنّه لمّاكان بساطته مبيّنة فى مقامه ، أشار إليها فى هذا المقام إجمالاً و لم يذكرها، تفصيلاً ؛ فتدبّر!

و قوله: « فى النّفس » من باب المثال ، فان صورة الوجود قائمة فى جميع الحجالى الادراكيّة الكليّة من غير توسط ، إلّا أنّ النّفس لمّاكانت أقرب الأشياء إلينا بعدالمبدء فلذلك خصهًا بالذّكر.

قوله: «حيث أنّ الوجود» الخ ٦/٤.

لماكانت الأجزاء الحدّية منحصرة عند أرباب التّحقيق بالجنس والفصل ، وكان وجود الأجزاء الخارجيّة ملازماً لإثباتهما من جهة كونها مأخذاً لهما ، فستر البساطة بنني الجنس و الفصل . و انما جعلوا الأجزاء الحدّية منحصرة فيهما سيّما فى الوجود ، لوكان بفرض المحال لهأجزاء ، لان وجود الجنس الدّى هو ما به الاشتراك الذّاتى لا يمكن بدون الفصل ، فكل ماله جنس فله فصل ، و وجود الفصل بناء على ننى الفصل الوجودي مستلزم لوجود الجنس ، فكل ما له فصل فله جنس أيضاً . و أمّا بناء على تحقيقه لا وثبوته ، فوجوده و إن لم يكن ملازماً لاثبات الجنس ، لجواز تركتب المهيّة من أمرين متساويريّن ، إلّا أنّه ملازم مع التّركيب الدّى هو مننى فى الوجود ، كما لا يخنى! . و أمّا الأجزاء المقداريّة و حصولها بالفعل للشّىء فرع التّجزية و هى فرع المادّة ؛ فتدبّر!

و المراد بالبساطة : إمّا البساطة المطلقة و ننى مطلق التّركيب ، حتى من المهيّة والوجود : بجعل الجنس و الفصل بمعنى ما بهالاشتراك المبهم ، و ما به الامتياز المعيّن ، حتى يشمل مثل الوجود والمهيّة . و إمّا بعدم احتياجه إلى البيان ، من جهة كونه مفروغاً عنه ، اذ الوجود سنخ غير سنخ المهيّة ، فلا يمكن تركتبه من المهيّة و نفسه . و إنها قدّم الفصل ، للإشارة الى تقدّمه على الجنس طبعاً ؛ فتدبيّر !

<sup>1 - «</sup>وانما جعلنا البساطة ملازمة لنفي الجزئين» خ ل.

٢ ـ اى: «تحقق الفصل».

قوله ، قدّه : «لان الرسم» الح ٧/٤.

أى الرّسم الاصطلاحيّ ، و إلّا فالمعلول رسم ناقص للعلّة بوجه ، والعلّة حدّ تامّ وجودى من كما فى العلّة الايجابية ، او رسم تام وجبودى ، كما فى الوسائط الوجوديّة بالنسبة إلى مادونها .

فإن قلت : فنفى الجنس والفصل غير ملازم لنفى الحدّ ، لإمكان التّحديد بالفاعل و الغاية ، سيّما فى البسائط ، لأنّ ماهو و ليم َ هو فى البسائط واحد ، سيّما فى الوجود : فإنّ فيه ما هو و ليم َ هو و هل هو واحد ؛ و من هنا قيل ذوات الأسباب لا تعرف إلّا بأسبابها .

قلت: الكلام فى ننى الأجزاء الحدية الذهبية، و إلا فلاشبهة فى أن الوجودات المعلولة تحد بعللها الوجودية. ويكنى فى نفيها الإبات البساطة بننى الجنس والفصل. وان كان المراد ننى مطلق الاجزاء و مطلق الحد ، فيكنى فيه ما ذكره ، قد ، أيضاً. لأن العلة الفاعلية والغائية بمنزلة الفصل ، بل هما الفصل الحقيق عند التحقيق: من أن الحد و البرهان متشاركان فى حدودهما ، و هما متحدان فى البسائط ، كما بينه المصنف ، قد ، فى المنطق بقوله: «و فى وجودى اتحد المطالب». وكذا المراد بالرسم الرسم الأصطلاحى لا بالمعنى الأعم حتى يشمل الرسوم الوجودية ، اذ لا ضير فى اثباتها للوجود و مراتبه ، فتدبر!

قوله: «التبي مقسمها» الخ ٧/٤.

لأن مقسمها المقول فى جواب ماهو ، وهو ' و المهيّة و الكلّى الطّبيعى بمعنى واحد ذاتاً ، و ان اختلفتا اعتباراً .

فان قلت : مقسم الجنس والنّوع هو ما ذكرت ، أمّا مقسم الفصل والعرض العامّ و الخاصّ اى شيء هو في ذاته ، أو في عرضه العام ّ او الخاصّ ؟

۱ \_ اى : «نفى الأجزاء» .

۲ - ای : «المقول فی جواب ما هو» .

قلت: المراد بشيئية المهيئة شيئية الكلتيات الطبيعية ، التي كلتها من أقسام المفاهيم المبهمة والكلتي المفهوى . فان مقسم الكلتيات الخمس المقول في الجواب بمعنى المحمول ، ولاشكت أن المحمولية من لوازم الماهيات الكلية المبهمة ، دون الجزئيات المشخصة . لأن كل تشخص آب عن الحمل الذي حقيقته الاتتحاد مع تشخص آخر ، من جهة إباء كل فعلية عن الأخرى . و ما يرى من حمل الجزئي على الجزئي ، ظاهرا في قولم : «هذا زيد» ، مأول الى إرادة «المسمتى بزيد» عند ارباب التتحقيق ، فيصير من قبيل حمل الكلتي على الجزئي ، إذ ليس في المقام شخصان ، حمل أحدهما على الآخر ، كما لا يخفي .

و هذا الكلام منه ، قدّه ، إلى قوله : «و لأن المعرف» الخ يمكن أن يجعل دليلاً على عدم إمكان أن يعرف حقيقة الوجود و مفهومه أيضاً بالتعريف الحقيق : حيث أن مفهوم الوجود أيضاً بسيط ، من جهة مطابقة الحكاية مع المحكي و سراية حكم المعنون الى العنوان ، و من جهة أنه لا أعم منه حتى يتركب منه ا و من غيره ، و إلا لزم وجود الكل بدون أجزائه . وكل ما يفرض مساوياً له فى العموم يكون مساوقاً له ، فلا يمكن أن يصير جزء له . ولكان أعييته من كل شيء ، لارسم له أيضاً ، لأن الرسم يمينز الشيء أن يصير جزء له . ولكان أعييته من كل شيء ، لارسم له أيضاً ، لأن الرسم عمينز الشيء عما عداه ، وكل مافرض مغائراً له مصداق له ، لأنه إما موجود فى الخارج أو فى الذهن حتى الاعتباريات والمفهومات العدمية . والشيء العام المطلق ، بإطلاقه وعمومه ، ممتاز عن المقيدات و الخواص . من دون حاجة إلى ممينز رسمى أصلاً . هذا ! لكن ذاك الدّليل الذي ذكره المصنف ، قدّه ، بإفادة بساطة حقيقة الوجود ألصق و أليق ، لأن شيثية مفهوم الوجود ليست من غير سنخ شيئية الماهية بوجه .

و أمّا التّعريف بالمثل و المشابه ، فهو أيضاً مننيّ عن حقيقة الوجود ، بل عن مفهومه . إذ ليس له مهيّة نوعيّة ، حتّى يتصوّر له مثل ، يندرج معه فيها ، و لا يشابهه شيء، حتّى يجعل معرّفاً له ، بل «لَيْسَل كَمَيْثُلِه شَيء» ٢ ، وهو بكلّ شيء محيط . ولأنّه

۱ - اى : «من الاعم».

۲ ـ الشوری (۲۶) ، ۱۱.

داخل بوجه فى التّعريف الماهوى "، و قد عرفت أنّها ليست من سنخ المهيّة . فقوله : «و الوجود و عوارضه» الخ، دليل على أن مراده ننى التّعريف الحقيقي "بالنسبة إلى حقيقة الوجود ؛ فتدبّر !

قوله ، قدّه : «ولأنّ المعرّف» الخ ٩/٤.

أى : يجب أن يكون أظهر و أجلى من المعرّف فى المعرفة ، بالنّسبة إلى السائل . و إلّا لزم إمّا التّعريف بالأخنى أو التّرجيح بلا مرجّح ، بل عدم إمكان التّعريف . لأنّ المساوى مع الشّىء فى المعرفة معلوم من الجهة الّتى يكون ذلك الشّىء معلوماً بها ، ومجهول من الجهة الـتى الصلاً .

وهذاالد ليل يختص بمفهوم الوجود، لو كان المراد بالأظهرية، الأظهرية عندالذهن وفى العلم الحصولي . لان حقيقته اغير حاصلة فى الذ هن أصلا ، إلا من جهة حكايتها وعنوانها الله على مفهوم الوجود و مساوقاته ؛ الله م ، إلا ان يزاد الأظهرية ، من جهة اظهرية حكايتها من كل شيء ، فيمكن أن يجعل دليلا على ننى المعرف عن الحقيقة ، بتقريب ان يقال : لو فرض لحقيقة الوجود معرف ذهنى ، لوجب ان يكون بما هو أظهر من حكايتها و عنوانها فى الذهن . مع انه لا اظهر من حكايتها ذهنا ، بل لا يمكن ان يحصل بغير حكايتها وعناوينها ، لان غير عنوانها لا يمكن أن يصير مبينا و مُظله و الما فى الاذهان ، بغير حكايتها وعناوينها ، لان غير عنوانها لا يمكن أن يصير مبينا و مُظله و الما فى الاذهان ، بغير حكايتها وعناوينها ، لان غير عنوانها لا يمكن أن يصير مبينا و مُظله و الما فى الاذهان ، المدتى ولا يحتاج إلى ذاك التقريب .

ولكن يرد عليه ان هذامصادرة على المطلوب الأوّل: حيث أن النافى لبداهة المفهوم لايسلم هذه القضية. و الجواب عنه: أن المصنّف، حيث اختار أن الحكم ببداهة الوجود بديهي أيضاً، يدّعي أن هذه القضية بديهية وجدانية، لاخفاء فيها أصلاً، و أن من أنكرها يكون منكراً لها باللّسان، و قلبه مطمئن بالايمان. و يمكن ان يجعل هذا الكلام دليلاً على ننى المعرّف عن مفهوم الوجود ذهناً، و عن حقيقته ذهناً و خارجاً: أمّاذهناً،

۱ - اى : «حقيقة الوجود».

فبالتقريب الذى ذكرناه ، و من جهة أن "الوجود الذهنى" و الظهور الادراكى" من مراتب تلك الحقيقة ، فهو فى الظهور متأخر عنها ، فكيف يمكن ان يكون مُظهراً لها ؟ و اما خارجاً ، فلأن ظهور كل شيء بها خارجاً وهى أظهر من كل ظاهر فيه ، فكيف يتصور احتياجها فى الظهور إلى شيء غيرها ؟ و بالجملة ، لادليل عليها مطلقاً ، لان كل دليل يجب ان يكون أظهر من المدلول ، ولا أظهر من الوجود ، حيث أنه الحقيقة التى بها ينال كل ذى حقيقة حقيقته ، فهو اظهر من كل شيء فى العلم الحصولي من جهة مفهومه ، و فى العلم الحضوري من جهة حقيقته . وهذا دليل على أصالته فى التقرر والمنشائية للآثار .

قوله ، قدّه : «مفهومه» الح ٢٠/٤.

أى من أعرف الأشياء فى العلم الحصولى الارتسامى . و هذا دليل على ان مراده من الوجود ، فى قوله : «ولا اظهر من الوجود» الخ ، مفهوم الوجود ، و من «الظّهور» الظّهور فى الذّهن .

قوله : «وكنهه» الخ ١١/٤.

إعلم: ان الوجود قد يطلق و يراد به: مفهومه و حكايته الذهبي اى ، ما يفهم من لفظه و يحصل منه فى النفس عند إطلاقه ، و هو الموجودية المصدرية . و هو امر اعتباري عندالجميع ، بمعنى أنه ليس فى الخارج شىء يصدق عليه الموجودية ، بل فيه شيء ينتزع منه العقل الموجودية . و عند اكثر القائلين باعتبارية الوجود أمر الوجود منحصر فيها ، ولكن له فرد ذهنى " ، يلاحظ العقل انضامه إلى المهية فى صدق الموجودية عليها ، و ليس له فى الخارج فرد أصلا " ، و منشأ انتزاع هذا المفهوم أيضاً هو المهية الممكنة الخارجية المنتسبة إلى الجاعل : بناء على ننى المهية عن الحق " ، تعالى ، أو مطلق المهية العينية التى تكون منشائة للآثار ، إما بذاتها كماهية الحق " ، تعالى ، عند القائلين المهية بههولة الكنه ، او بانتسابها إلى الجاعل كماهية المكنات ؛ و بعض القائلين بأنه مهية مهية مجهولة الكنه ، او بانتسابها إلى الجاعل كماهية المكنات ؛ و بعض القائلين

باعتباريّته يجعلون له فى الخارج فرداً ، غير أصيل ، بل مُنهمكاً فى المهيّة ، تابعاً لها فى التّقرّر .

وقد يطلق و يراد به : مايكون فى الخارج منشاء للآثار و آبياً عن العدم بذاته ، ويكون مطابقاً لذلك المفهوم البديهي ، أى مفهوم الوجود ، و مصداقاً له خارجاً حقيقة من دون حيثية تقييدية : أعم من أن يكون حيثية تعليلية أم لا . و يكون ذلك المفهوم عنوانه و حكايته ، و يعبرون عنه بالحقيقة فى قبال المفهوم . و هذا الإطلاق مختص بالقائلين بأصالته : من النّذين يجعلون له أفراداً حقيقية ، أصلية فى التقرر و منشائية الآثار . و هذه الحقيقة هى النّى اختلفوا فيها : بأنّه هل لها أفراد متبائنة أو مراتب متفاوتة . أوليس لها إلّا فرد واحد و مصداق فارد ، و ليس فى الخارج غيرها ديار ؟ أو هى مع ظهوراتها و أفيامًا ؟

وقديطلق و يرادبه:مايكون مصداقاًلمفهوم، معننى كافتة الحيثيّات والاعتبارات، ويكون كلّ ما فى دار التّقرّر و التّحقّق فيئاً و ظلا ً له ، و يكون اتّصافه ا بالموجودية من جهة انتسابه و اضافته إليه بالاضافة الإشراقية النّوريّة ، و يعبّرون عنه ا بالحقيقة فى قبال الظلّل . و هذا الاطلاق يكون فى ألسنة القائلين بالتّوحيد الخاصّ الخاصّى ، و هو الّذى يكون مقتضى ا ذوق التّألّه ، بعد التّوجيه الّذى سيشير إليه المصنّف فى محلّه .

و قد يطلق و يراد به : مايكون مصداقاً للمفهوم من دون حيثيّة أصلاً ، و لكن مع نفى الغيّر مطلقاً و جعله كتَانية ما يراه الأحول . وهذا الإطلاق أكثر دورانه فى لسان القائلين بالتّوحيد الأخصّ الخواصّي .

و قد يطلق و يراد به : ما يكون كذلك ، و لكن مع إثبات الغير في عين النتنى و نفيه في عينالاثبات ، لا بان يجعل ظلا ً له فقط ّ ـ فإن ّ في هذا النّظر النّغي يتعلق بغير ما

۱ - ای : «اتصاف ما فی دار التقرر».

۲ ـ اى : «عن ما يكون سصداقاً للمفهوم» .

يتعلق به الإثبات ، فإن المنفى الشيئية الاصلية و المثبت الشيئية الظلية ، و فى ذاك الاطلاق المنفى و المثبت ،كلاهما الشيئية و الظلية الاصلية ـ لكن بمعنى التنزه عن النفى و الاثبات و التشبيه و التنزيه ، و عن التحديد و الاطلاق المقابل له . و هذا الاطلاق عند صفاء خلاصة خاص الخاصي .

و إقحام قوله: «والتي ذلك المفهوم البديهي» الخ لإبانة المقصود، بأنه الحقيقة في مقابل المفهوم، و عدم التباسها بالحقيقة في قبال الظلّ ، و سائر إطلاقاتها . أو لدفع توهم أن الحقيقة ، التي حيثية ذاتها الإبآء عن العدم و منشأية الآثار، عندالقائلين باصالة المهية ، هي المهية . إذ القائلون باصالتها لا يجعلونها محكياً عنها بهذا المفهوم ، من دون حيثية أصلا ، بل مع حيثية تقييدية و تعليلية . و المراد مايكون عنوانه ، من حيث هو هو ، لامع حيثية زائدة ، لأنة المتبادر من كون الشيء معنوناً لشيء آخر ، كما يؤيد ذلك قوله : «التي حيثية ذاتها» الخ . لكن مع هذا القيد يخرج المهية عن كلا التعبيرين، و تنحصر الفائدة فيا ذكر أولا . و يمكن أن يكون للتأكيد ، أو للاشارة إلى مايدل على مغتاره من أصالة الوجود و اعتبارية المهية . لأن ما ذكره في المقام من خواص الحقيقة لا يوجد في المهية عند القائلين بأصالتها .

قوله: «في غاية الخفاء» الخ ١٣/٤.

أى بحيثلا يمكن أن يتصوّر و يحصل فى الذهن أصلاً . اللهم ، إلابتوسط الوجوه والعناوين الحاكية عنها ، المطلقة ، والوجود العام و النورية ، والعلم ، والقدرة ، و الحياة و نحوها : من العوارض الغير المتأخرة فى الوجود عنها ، كما أشار إليه ، قده ، فى الحاشية نظراً الى اتتحاد العناوين الذّاتية مع المعنون ، وكون وجه الشّىء هو الشّىء بوجه . ولكن من جهة أن الشّىء إذا جاوز حده انعكس إلى ضده ، يكون فى غاية الظنّهور و الجلاء فى الحارج ، بحيث يمكن أن يشاهده كل سليم البصر و البصيرة بالمشاهدة الحضورية . في الحارج ، مع كل شيء وهو بكل شيء محيط . إذ لو لم يقدر بعض أعين الحفافيش فإنه قداستوى مع كل شيء وهو بكل شيء محيط . إذ لو لم يقدر بعض أعين الحفافيش

١ - اى : «عن الحياة».

على النّظر إلى وجهه الكريم ، فذلك ليس إلّا من جهة قصور فى المُدرِك و إدراكه ، لا فى المُدرَك و ظهوره و إشراقه . اذ قد دريت أنّ مرجح بطونه إلا قصور الادراك ، و نهاية ظهوره ، و عدم اقتدار العيون الضّعيفة عن اجتلاء اعتلاء نوروجهه واكتناه نوره .

و بالجملة الحقيقة مقابل المفهوم من جهة العلم الحصولى ممتنعة الادراك و التتصور و الحصول في الذّهن . و من جهة العلم الحضوري وفيعة الدّرجات : فبعض مراتبها وهي التي فوق مالايتناهي شدّة و مدّة و عدّة ، و يكون التّعبير عنها المارتبة من جهة التسبيه و المسامحة ، إذ هي أصل باقي المراتب و تمامها و بها تحصّلها و قوامها - و الحقيقة بالمعنى الثّاني - أي وجود الحق و صرف الوجود المنزّه عن كافّة الحدود و القيود ، التي ماهي بالمعنى الأوّل ظلّها و رسمها - لا يمكن أن تكتنه أصلاً . وهو بكنه حقيقته في الغيب المنخبي الأخنى لايناله شيء في الأرض ولا في السّماء ، و من حيث أسمائه و صفاته ظاهر لكلّ شيء بمقدار قابليته و استعداده ، لا على سبيل الاكتناه ، بل ما « من شيء إلّا يُستبح و بحدّمده » المحتمده » المحتمده » المحتمده » المحتمده » المحتمدة المحتمدة » المحتمدة » المحتمدة المحتمدة المحتمدة » المحتمدة المحتمدة » المحتمدة الم

و باقى المراتب: بعضها ، التى هى فى مرتبة الفعل معلوم بالعلم الحضورى لما فوقه ومشهود لما دونه ممن له قابلية شهوده و الاستفادة من ترشّحات وجوده. و بعضها ، أى التى فى مرتبة الذّات ، باقٍ فى خفاء الاستتار و ظلمة الاحتجاب من حيث ذاته ، وإن كان حاضراً بتوسط الأنوار العلميّة ، والصّور النّوريّة الإشراقيّة الإدراكيّة .

قوله: «و بهذاالبَيت جمع بين قول من يقول» الخ ١٤/٤.

إنتها لم يتعرض لقول من يقول: إنته كسبى "، لظهور بطلانه: مما أفاده بقوله، «وليس بالحد و لا بالرسم». لانحصار الاكتساب فى الحد و الرسم بالمعنى الأعم بالتقسير الذى مر ذكره، إن كان المرادكسبية حقيقته. وكذا من قوله: «وكنهه فى غاية الخفاء» الخ، ومن قوله: «من أعرف الأشياء» الخ. إذ لا أعم ولا أعرف من الوجود.

١ - اى : «عن المرتبة التي هي فوق ما لا يتناهي» .

۲ - الاسراء (۱۷) ، ؛ ؛ : «و ان من شيء...»

قوله: « اذ لو حصلت في الذهن ، فإسّا » الح ١٦/٤ .

أقول : وذلك لانتهم عرّفوا الوجود الذّهني بأنّه مالايترتّب على الموجو دبه آثاره المطلوبة منه .

فأن قلت : كلامهم هذا ناظر إلى غير الوجود ، من المهيّات التّي يزيد وجودها عليها ، إذ الوجود لا يوجد بوجود زائد ، حتّى يقال أنتّه لو وجد بالوجود الذّهنيّ ، لكانكذا .

قلت: أوّلاً ، لافارق بينالوجود وغيره لو صار موجوداً فى الذّهن ، من حيث عدم ترتب الآثار عليه ؛ لأنّ مقتضى الوجود الذّهنى " أن لايترتب به على الموجود به آثاره ، و مقتضى الذّات لايزول إلّلا بزوال الذّات . و ثانياً ، لو لم يمكن أن يوجدالوجود بوجود زائد ، ثبت ما ادّعيناه من عدم إمكان حصوله فى الذّهن ، لما أفاده بقوله : وأيضاً «كلّ ما يرتسم بكنهه» الخ.

فأن قلت : الوجود الذّهنيّ نوع منالوجود ، و لا ضَير في معروضيّة أحد أفراد الوجود ، أو أنواعه بفرد آخر ، أو نوع آخر منه ، و لا يستلزم أن يكون له مهيّة غير الوجود .

قلنا: لو سلمنا ذلك فى غير الوجود، فإنها نسلتم فيما لو لم يكن مقتضى أحد النتوع بن المتنافيين. و أيضاً، إنها يتصوّر ذلك فيما يمكن أن يعرض له الوجود، لا فيما هو نفس الوجود و حقيقته و هى موجودة بنفس ذاته و هويته، و عين منشأية الآثار بانيته و شخصيته، و آبية "عنالعدم عاهيته بمعنى ما بهالشّيء هو هو.

قوله : «فلم يكن حقيقة الوجود» الخ ٢-١/٥.

أقول: و ذلك، لأنه لو لم يكن عين منشأيّة الآثار، لصار من سنخ المهيّة الّتى هي من حيث هي ليست إلّلاهي، و لم يكن ما بالذّاتِ منشأيّة الآثار. مع انحصار الأمر في ذلك بينه و بين المهية، التّي المفروض فرض اعتباريّتها.

قوله: «**و أيضاً كل**مّا» الخ ٢/٥ ـ ٣.

إنها قيد الارتسام بكونه بالكنه ، لجواز حصول حقيقة الوجود فىالدّهن ، باعتبار حكايتها الله هنيّة الّتى هى مفهوم الوجود ، لابكنه حقيقته .

قوله: «يجب أن يكون مهيته» الخ ٣/٥.

و ذلك ، لما تقرّر : من أن حقائق الأشياء و ماهيّاتها محفوظة فى الذّهن و أنّها تحصل بماهيّاتها فيه .

قوله: «والوجود لامهيّة له» الخ ٥/٥.

و ذلك لأنه سنخ غير سنخ المهيّة ، و مفهوم الوجود ليس مهيّة له ، بل من عوارضه المنتزعة من مقام ذاته .

قوله: «ومهيّته الّتي » ٥/٥.

ای ما به الشّیء هو هو.

قوله: «و لا وجود زائد عليها» الخ ٥/٥.

لان الكلام فى حقيقه الوجود ، التى هى محيطة بكل الوجودات و عين جميعها ، و هى ما بالذ ات الموجودية . و لايمكن أن تصير معروضة لنفسها ولا لمرتبة منها ، كما مر آنفا . فلا يقال : ليم لا يحوز ان تصير مرتبة من الوجود معروضة لمرتبة أخراى منه ، كما لا يخنى ؟

## في أصالة الوجود

قوله قدّه : «في أصالة الوجود» ٥/٧.

لَمَّاكانت هذه المسألة بمنزلة البحث عن الهليّات البسيطة، والبحث عن العوارض بمنزلة الهلّية المركّبة للوجود، وكانت البسيطة مقدّمة لتحقيق سائر المسائل على مذاق المصنيّف، قدّه، قدّمها عليها. و الفرق بين هذه المسألة و مسألة الأصالة في المجعوليّة من وجوه:

منها أن " هذه المسألة أعم مأخذاً و أوسع شمولاً من تلك ،

و منها تفرّع تلكث المسألة عليها ،

و منها اختلاف الملاك ' فيها ،

و منها عدم الاستغناء عن إحديلهما بالاخرى . إذ يمكن القول بأصالة المهية في التقرّر مع القول بمجعولية الاتتصاف ، كما نقل عن فرقة ، أو كما ذهب إليه القائلون بثبوت المعدومات و أزليتها ، من جهة أن المهيّات المعدومة أزليّة ، و الأزليّة تنافى المقدوريّة، فيكون المجعول عندهم الاتتصاف دون المهيّة، مع ذهابهم إلى اعتباريّة الوجود . و يمكن أيضاً أن يذهبوا إلى مجعوليّة الوجود ، و يقولوا بأصالتهما جميعاً ، كمااحتمله بعض : أمّا المهيّة فلأنتها عندهم أزليّة غير مقدورة ، وأمّا الوجود فلأن النّافين للحال منهم ، وأمّا المهيّة فلأنتها المنافين للحال منهم ، القول باعتباريّة الاتتصاف ، فلابد لهم من أن يقولوا بمجعوليّة الوجود ، و إن كان هذا القول من سخائف الأقوال ، كذا قيل ، فتدبّر ! أو بعكس هذا من القول بأصالة الوجود في التقرر ، مع القول بمجعوليّة الاتتصاف ، كما نقل عن شير ذمة من المشّائين ، أوالمهيّة في التّقرّر ، مع القول بمجعوليّة الاتتصاف ، كما نقل عن شير ذمة من المشّائين ، أوالمهيّة

١ - بالأصل : «المدك».

بناءً على أن يحمل عبارة صاحب الشّوارق عليه ، و هي ما أفاده لدفع حسبان ازليّة الماهيّات و استغنائها عن الجعل .

و منها أن أصالة الوجود فى التقرّر تتمشّى فىالواجب والممكن ، بناء على جعل الواجب ذا مهيّة ، و إنكان مخالفاً للبرهان ، وكذا أصالة المهيّة فيه ، بخلاف الأصالة في المحموليّة .

قوله: «كل ممكن زوج تركيبي » الخ ٥/٨.

التقييد بالممكن لإخراج الواجب، تعالى ، فإنه مهيّته إنيّته . و يمكن أن يخرج منه العقول القادسة ، و النّفوس المجرّدة ، من جهة أمريّتها ، لو جعل المراد منه الممكن اللّذى ظهر فيه حكم الإمكان و الفقر و الفقدان خارجاً . إذ إمكانها لا ليس بحسب نفس الأمر ، من جهة أنّها مندكيّة الانيّات في وجود الحقّ ، لانفسيّة لها خارجاً ، وجهة إمكانها مستورة تحت سطوع نور الوجوب المطلق و القيّوم الحقّ ، و نقصاناتها العقليّة منجبرة بكمال الله ، تعالى شأنه .

والمزدوجيّة لمّاكانت علىصنوف مختلفة و أقسام شتّى، قيّدهابالتّركيبيّ لإخراج باق الأقسام، فإنّ جميعها و إن اختصّ بالممكن، إلّا أنّ المقصود بالذّكر هنّا هذا القسم منها، مع أنّه مبدء جميع الإزدواجات.

و المهينة لها إطلاقات: من المقول فى جواب الماالحقيقينة ، ومطلق الكلتى الطبيعى و مطلق المقول فى جواب الستوال عن الذاتينات و العرضينات ؛ و مطلق المفاهيم الذاهيم الداتهنية ؛ و ما به الشيء هو هو ، و ما يحكى عن الحد العقلى ، دون الخارجي النفس الأمرى ، وهى مشتقة عن المقول فى جواب ما هو بالإطلاق الأول ؛ و قد تطلق على ما يعم الحقيقة الموجودة و المهينات المعدومة ، و هى بهذا الاطلاق أعم من الحقيقة و المقول فى جواب ما الموجودة و المهينات المعدومة ، و هى بهذا الاطلاق أعم من الحقيقة و المقول فى جواب ما الحقيقية ، لعدم إطلاق الحقيقة و الذات على ما يعم الموجودات الخارجينة ، لعدم إطلاق الحقيقة و الذات على ما يعم الموجودات الخارجينة ، لعدم إطلاق الحقيقة و الذات على ما يعم الموجودات الخارجينة ، لعدم إطلاق الحقيقة و الذات على الموجودات الخارجينة ، لعدم إطلاق الحقيقة و الذات على الموجودات الخارجينة ، لعدم إطلاق الحقيقة و الذات على الموجودات الخارجينة ، لعدم إطلاق الحقيقة و الذات على الموجودات الخارجينة ، لعدم إطلاق الحقيقة و الذات على الموجودات الخارجينة ، لعدم إطلاق الحقيقة و الذات على الموجودات الحالة و الموتودات الخارجينة ، لعدم إطلاق الحقيقة و الذات على الموجودات الحالة و الموتودات الحالة و الموتود و الموتود

۱ - أي : « في التقرر ».

٢ - أى : «العقول القادسة».

المعدوم الخارجي ، إلَّا نادراً ، كما قيل .

والوجود أيضاً له إطلاقات: منها الموجودية المصدرية ؛ و منها ما يتحقق به الشيّ في نفس الأمر و يتذوّت به ؛ و منها الحقيقة في قبال المفهوم ، و هي في قبال الظلّل ، أو في قبال ثانية ما يراه الأحول ؛ و منها الوجود الواجبي ؛ و منها مطلق الوجود الأعمّ من الذّهنيّ و الخارجيّ ؛ و منها المراتب الخارجيّة ، أو الأفراد النّفس الأمريّة للحقيقة بالمعنى الأوّل ؛ و منها الحصص الذّهنيّة لمفهوم الوجود الحقّ و المطلق و المقيد إلى غير ذلك مما أشير إلى بعضها سابقاً .

والمراد همُنا من المهيّة ،كما صرّح به المقول فى جراب ماهو ، والكلّى الطّبيعى ، ومن الوجود مقابل المفهوم ، و الموجوديّة المصدريّة ، لأنتها اعتباريّة عند الجميع و لم يقل أحد بأصالتها .

و قد يورد على ما يذكر هنا ، بأنّه مخالف لما قرّر عند الحكماء الإشراقيّين ، من أنّ النّفس و مافوقها إنيّات صرفة و وجودات محضة ، و اختاره المصنّف وفاقاً لصدر المتألّهين ، قدّهما .

و يجاب عنه بوجوه : منها أن هذه القاعدة للمشائين ، و القاعدة الثنانية ممااستقر عليها عقيدة الاشراقيتين ، فلا تهافت في البين .

و منها أن للنفوس و العقول القادسة نسبتين نسبة إلى مافوقها ، و هى من هذه النسبة مشوبة بالمهيّة الحاكية عن فقدها لكمالات ماهوفوقها و أشدّمنها وجوداً بالضّرورة، و نسبة إلى ما هو دونها ، و هى من هذه النسبة عارية عن المهيّة ، إذ ليس لها جهة فقدانيّة بالنسبة إليه أصلاً ١.

و منها أنسّها من جهة فنائها فى الله ، تعالىٰ ، و بقائها به و هَسَيَانها فى جلاله و جماله ليست مزدوج الذّات مع المهينّة ، بل هى بلامهينّة بلا ماهينّة الحقّ. و من جهة ملاحظتها

١ ـ و ذلك يجىء فى العلل الطولية ، و هى سنحصرة فى العقول و النفوس الطولية .
 اذ فيما دونها انقطع سلسلة العلية و المعلولية الواقعية ، بل هى سعدات. سنه قده.

من حيث ذاتها ، مع قطع النّظر عن تلك الجهة لها مهيّة و وجود . و إذ ليس ذلك الهيّهان و الفناء المحض بكماله حاصلاً لساير الموجودات السّافلة ، و إن كانت الوجودات للمرّاً وكـلّلاً من صقع الله و ربطاً صرفاً به و فقراً محضاً ساذجاً إليه ، اختصّ نفي المهيّة بها ؛ و إلّا يمكن أن يقال بسَرَيان هذا الحكم في جميع الموجودات من حيث أنّها وجودات . و يكون و منها أنّ المراد بالممكن ماكان جهة السّوائيّة و الامكان فيه ظاهرة ، و يكون في الواقع و نفس الأمر . و النّفوس والعقول لمّاكانت من صقع الله وليست ممّا سوى الله ،

و منها أن المراد بالممكن ماكان جهة السوائية و الامكان فيه ظاهرة ، و يكون في الواقع و نفس الأمر . و النفوس والعقول لماكانت منصقعالله وليست مما سوىالله ، على ما ذهب إليه صدر المتألمة في ، فليس لها إمكان في نفس الأمر ، بل إمكاناتها ذهني مقلى ، و فقرها و نقصانها منجبر بكمال بارثها و مبدعها على ما ذهب إليه ، قدس سره ، بخلاف باق الموجودات ، فتدبر !

و منها أنّ المراد بالمهيّة ما يحكى عن الفقد النّفس الأمرى ، و قد عرفت أنّ فقداناتها ذهنيّة صِرفة و عقليّة محضة .

و منها أنّ المراد بالمهيّة ما يحكى عن مطلق الحدّ ، و ما ذكر فى القاعدة، من أنّها إنّيّات صِرفة ، المراد منه تجرّدها عن المادّة و المدّة ، لا المهيّة بالمعنى الأعمّ .

و منها أن الصّرف قد يطلق و يراد منه الصّرف المطلق ، بحيث لا يتصور ما هو أتم ولا أشد منه في وجدان كمال الحقيقة ، بحيث يكون كل ما يتصور فرداً للحقيقة الوجودية أو مرتبة لها ، يكون دونه في الشدة و منغمراً و منظمساً تحت سطوع نوره ؛ و هذا المعنى منحصر في الواجب ، تعالى ، بالنسبة إلى حقيقة الوجود . و قد يراد منه الصّرف بالاضافة و بالنسبة ، أى ، لا يكون مشوباً بغير الجقيقة ، و إن كان دون المرتبة التي فوق مالايتناهي ، بما لايتناهي شدة و مدة و عدة ؛ ولا يفرق عن الصّرف بالمعنى الأول إلا بالشدة و الفتعف . و المراد من كون النتفوس و العقول إنسيّات صرفة هذا المعنى ، لا المعنى الأول .

و منها أن المراد بهذه القاعدة الممكن في قبال الواجب ، و نفي مطلق المهيّة عن الواجب، تعالى ، و من القاعدة الاشراقيّة الصِّرافة الوجوديّة في المرتبة الظّلية ، والوجود

المطلق ، أو المراد أنتها انتيّات صرفة و لو بالعرض أى بعرض الواجب . و المراد من القاعدة المشّائيّة الازدواج الذّاتيّ و التّركيب الأوّليّ .

و منها أن المراد من النقس فى القاعدة الثنانية الكلمة القدسية الالهيئة ، و نفس الانسان الكامل المحمدي ، صلى الله عليه ، و المراد ممنا فوقها المرتبة الأحدية الذاتية . و المقصود من كونها إنتية صرفة عدم نقصانها فى مقام المظهرية الأسمائية . و الحلافة الالهيئة . بحكم برهان التناتع ، و أنتها نفس الفيض المقدس و الأمر الواجبي ، لاالمأمور بالأمر و لا تعين طارٍ عليه . وكذا فى باقى العقول و النتفوس الكلية ، التي هى أرواح الكُمنَّلن ، من الأنبياء و الأولياء .

ومنها أن المراد من الممكن الممكن بالامكان الذاتى ، وهو وصف المهية الموجودة ، لا الإمكان الفقرى الذى هو وصف الوجودات ، فيصير معنى القاعدة المشائية كل ممكن بالامكان الذاتى ، وهو المهية الموجودة ، مركب من المهية و الوجود ، بمعنى أن لها جزئين . وهذا ليس من قبيل توضيح الواضح ، بل من قبيل أن يقال : كل حد تام مركب من الجنس و الفصل ، و الجنس ما به الاشتراك و الفصل ما به الامتياز . فيكون ذكر الجزئين توطئة لبيان أحكام كل واحد منها ، و ليس مقصوداً بالأصالة ، فيكون ذكر الجزئين توطئة لبيان أحكام كل واحد منها ، و ليس مقصوداً بالأصالة ، حتى يصير من قبيل توضيح الواضح . و بناء على اهذا يخرج منها العقول و النقوس ، بناء على كونها إنتيات صرفة و وجودات محضة . إذ لا يصدق عليها أنتها ممكن بالامكان الذاتى ، بل بالامكان الفقرى .

و منها أن الوجود يتكثر في مراتبه الغير المشوبة بالأعدام والنتقائص الخارجية ، ولا المتلوّنة بألوان زجاجات المواد ، الغير المتشابكة بالظلّات بالشّدة والضّعف والكمال و النتقص ، السّلازمة للمعلوليّة و تضاعف جهاتها . و في مراتبه النّازلة يتكثر . نوع تكثر بتكثر القوابل و المواد ، و يتلوّن بألوان زجاجات الماهيّات . و المراد ممّا في القاعدة الأولى مطلق الماهيّة ، و في الثّانية الحاكيّة اعن التّكثر الماديّ المنبعث عن القوابل .

١ - أي : «الماهية الحاكية».

و منها أن المراد من كونها إنسيّات صيرفة أنسها أظلال بحتة للحق ، و وجهها لأتم الأكرم ، بمعنى إنها كجهة ماهيّاتها فى الحق ، وخلوصها عن غيره ، تعالى . فلا منافاة بين أن يكون لها المهيّة بالذّات ، و زوالها أو زوال حكمها عنها من جهة فنائها فيه ، تعالى ! . ولا منافاة أيضاً ، مع هذا القول و الذّهاب إلى اعتباريّة الوجود ، لأن المراد من المهيّة المنفيّة ما يحكى عن شوبها بغير النّور ، بقرينة قوله : «و أنوار محضة» ، لا مطلق المهيّة ، ولو مثل مفهوم الظاهر بذاته و المُظ هر لغيره ، لو جعل كالمهيّة لمطلق الأنوار أو نحوها ، من المهيّات الحاكيّة عن رتبة ذواتها و حقائقها .

و منها أنّ المراد بالإمكان الامكان الوقوعيّ، و العقول ليست كذلك ، لعدم إمكان طريان العدم عليه واقعاً ؛ وهي المكان طريان العدم عليه واقعاً ؛ وهي السّفوس ليست كذلك .

قوله: « لزم أن يكون كل شيء » الخ ١٠/٥.

إن قلت : ما أفاده ، قدّه ، بإطلاقه غير صحيح ، إذ لا يلزم على هذا القول كون الواجب شيئين ، لأن القائل بهذا القول من معاصريه ، قدّه ، كما نقله فى الحاشية ، ينفى المهيّة عن الواجب ، تعالى .

قلت: أو لا يكون المراد تخصيص ما أفاده بالممكن ، أى : كل شيء من الأشياء الممكنة ، بقرينة قوله: «كل ممكن زوج تركيبي ». و ثانياً لو جعل كل واحد منها أصلا في النقر ، مع عدم القول بتركتب الواجب ، تعالى ، من المهية و الوجود يلزم إما القول بتعد الواجب ، تعالى ، من المهية و الوجود يلزم إما القول بتعد الواجب ، تعالى ، و أن يكون أحد الواجبين مهية صرفة ، بلاوجود و مبدء للمهيات ، و الآخر وجوداً صرفا ، و مبدء للوجودات ، و هذا مع امتناعه و بطلانه مستلزم للقول بالمقالة الفاسدة التي للشنوية ، من القول باليزدان و الاهرمن والنور و الظلمة ، و القائل بهذا القول برىء عنه جدا . و إما القول بجعل الوجود أو المهية غير مركب عنها .

۱ \_ أى : «العقول».

و إما بجعل مفيد الشيء و معطيه فاقداً له ، لو جعل الواجب مهية صرفة مفيدة الموجود و المهية . لكن لو جعله وجوداً صرفاً ، مفيداً للمهية و الوجود ، لأيلزم هذه المفسدة ، بأن يتوهم أنه ليست المهية ، بناء على هذا الاحمال ، اعتبارية حتى تكون مجعولة بالعرض و يمكن أن يكون جاعلها فاقداً لها ، وذلك من جهة أن إعطاء المهية غير ملازم لوجدانها مطلقاً ، كذا قيل ، فتأمل . بل يلزم صدور الكثرة عن الواحد الحقيق ، مع أن صدور الظلمة البحتة عن النور الصرف غير معقول ، فيلزم التركيب في الواجب ، تعالى المبدء للمهية .

إن قلت: لزوم كون كل شيء من الأشياء الممكنة شيئين لازم على جميع الأقوال لأن كل ممكن زوج تركيبي ، و معلوم أن شيئية المهية غير شيئية الوجود.

قلت: أوّلاً بناءً على أصالة واحد منهما يكون الآخر فيئاً بالنسبة إلى ماهو الأصل لاشيئاً في حياله. وثانياً لوعمّمنا الشّيئيّة فبالتّقييد بالمتبائنيّن يندفع الإشكال. إذ على تقدير أصالة واحد منهما يكون ماليس بأصيل منهما تابعاً للآخر ، حاكيّاً عنه ، لامبائناً مطلقاً معه و في عرضه ، و إلّا لا يمكن أن يتبعه في المجعوليّة. و بيان اللّزوم على هذا واضح ، لانته لوكان كلّ واحد منهما أصلاً في التّقرر ، لماكان واحد منهما تابعاً للآخر ، فيكون اثنيّن في فيئاً له ، فيكون مبائناً معه تحقيّقاً و شيئيّة ، و مغائراً معه في الخارج ، فيكونا اثنيّن في الخارج ، وهذا بخلاف ما لوكان الأصل أحدهما . إذا لآخر يكون حينئذ تابعاً له ، ومتّحداً معه في الخارج ، و إن غايره في الذّهن ، فتدبيّر ، تعرف !

قوله: «و لزم التركيب في الصّادر الأوّل» الخ ١١/٥.

بيان اللّزوم: أنّه على تقدير أصالة كلّ واحد منها، يكون الصّادر الأوّل، الّذي هوالعقل الأوّل عندهم، مركبًا من أمرين متبائنين، أحدهما وجوده و الآخر مهيّته، و المفروض عدم تبعيّة أحدهما للآخر في الجعل و الصّدور عن الواجب، تعالى ، و عدم اعتباريّة واحد من الامرين، حتى يكون التّركيب اعتباريّاً. و تكون الكثرة حاصلة في ظرف تكثير الواحد، لا توحيد الكثير و تكون الاثنينيّة عقليّة لا خارجيّة، بل يكونان

متحدين فى الخارج ، أحدهما فان فى الآخر ، و يكون الصّادر من المبدء أحدهما . فلايلزم صدور الكثير عن الواحد الحقيقي - بل المفروض كون كل واحد منها أصلا فى التقرر ، غير تابع للآخر فى الجعل ، مبائناً معه فى الخارج ، فيلزم : صدور الكثير عن الواحد الحقيقي ، لو جعل الواجب ، تعالى ، وجوداً صيرفاً ، غير متكثير أصلا ، و انسلاب السّنخية بين العلة و المعلول ، من جهة صدور المهية ، و أن لا يصير العقل الأول ، ولاغيره من العقول ، متعيناً، لأن يكون الصّادر الاوّل ، بل أن لا يتحقق الصّادر الأوّل أصلا إذا لمفروض صدور كل واحد من المهية و الوجود فى مرتبة صدور الآخر و فى عرضه ، لا فى طوله ، لأن المبائنة الصّرفة بينها ، على هذا التقدير و عدم تبعية واحد منها للآخر فى الصّدور ، تمنع عن أن يجعل واحد منها فى طول الآخر و صادراً بعده ، إلا أن يقال أن الوجود لكونه نوراً أولى بالصّدور أوّلا ً من المهية ، و لو لم تصدر هى بسببه . ولكن هذا على تقدير تسلّمه ، على ذاك التّقدير ، لا يجعل الوجود الصّادر الأوّل بالمعنى المراد للحكماء ، أعنى بمعنى تقدّمه الطّولى ، و وساطته الصّدوري بالنّسبة إلى بالمعنى المراد للحكماء ، أعنى بمعنى تقدّمه الطّولى ، و وساطته الصّدوري بالنّسبة إلى سائر الموجودات .

و بالجملة: الدى دعا الحكماء و أعاظم الفلاسفة إلى القول بصدور العقل عن الواجب، تعالى فى الرّتبة الأولى الصدوريّة بساطته و عدم تركّبه الخارجيّ من أمرين، و عدم ملازمة صدوره لصدور الكثرة عن الواجب، تعالى . و مع هذه المقالة الفاسدة لا يكن القول ببساطته بذاك المعنى أصلاً، لأن التركيب بين المهيّة و الوجود انضماى على ذاك التقدير، لا اتتحاديّ، كما بناءً على القول الآخر، من أصالة واحد منها. أمّا بناءً على القول باعتباريّة واحد من الأمرين يكون التركيب بينهما اتتحاديّاً، و يكون المجعول بالذّات و مبدء الأثر واحداً منهما، و يكون الآخر تابعاً له فى الصدور و مجعولاً بعرضه و تَبَعه.

فان قلت : لم لم يجعل المصنّف المحذور تركّب الواجب ، تعالى ، مع أنّه على تقدير تركّب الصّادر الأوّل يلزم تركّب الواجب أيضاً ، بل أشدّ انواع التّركيب و

أقسامه و هو التَّركيب من النُّور و الظُّلمة فيه ، تعالى ؟

قلت: لزوم التركيب فيه ، تعالى ا، على ذاك التقدير مبنى على عدم جواز صدور الكثير عن الواحد . و أمّا بناء على جوازه ، و عدم تسليم القاعدة المعروفة : من « أن الواحد لايصدر عنه إلا الواحد » ، كما هو مذاق كثير من المتكلّمين ، و بعض المحدّثين من الحكماء ، فلا يلزم تركيّب الواجب ، تعالى ا ، بل يلزم تركيّب الصّادر الأوّل فقط . و لو لم يلزم على تقدير إنكار القاعدة منه محذور إلا أنه مستلزم لانسلاب الستنخية بين العلّة و المعلول ، من جهة صدور المهيّة ، و من جهة تركيب المعلول بالتركيب الحقيق و بساطة العلّة من جميع الجهات ، مع أنه لو جُعل للمجموع المركيّب من الوجود والمهيّة وجود الخر ، يلزم أن يكون كل شيء وجود الحر ، كما في مذاق من يجعل للمجموع وجوداً آخر ، يلزم أن يكون كل شيء حتى الصّادر الأوّل أموراً غير متناهية و أشياء متبائنة ، فيلزم صدور الكثرات الغير حتى المتاهية في الرّتبة الأولى عن الواحد البسيط المبسوط ، بل التسلسل الممتنع . و أيضاً المتناهية في الرّتبة الأولى عن الواحد البسيط المبسوط ، مع تسليم القاعدة المذكورة ، ثم يتبعه هذا القول مستلزم لتركيب الصّادر الأوّل أوّلا أ ، مع تسليم القاعدة المذكورة ، ثم يتبعه ألمكنات مركبة من أصلين ، لا الواجب ، تعالى ، فتدبر !

فالتّركيب في قوله: «التّركيب الحقيق"»، في قبال الاعتباريّ بمعنى الذهني"، او الغير الحقيق "كتركيب العسكر، أو في قبال الاتّحاديّ بمعنى كونكل واحد منهما موجودا متحصّلاً مباثناً للآخر، لا التّركيب الاتّحاديّ الواقع بين الــّلا متحصّل مع المتحصّل، فالمقصود منه حينئذ الانضاعيّ.

قوله: «ولزم أن لايكون الوجود نفس تحقيق المهييّة» الخ ١١/٥-١٢.

اى : لايكون الوجود ما به يتذوّت و يتحقّق المهيّة ، بفنائها فيه ، بناءً على القول بأصالة الوجود ، لا أمراً منضما إليها فى الخارج . أو لايكون نفس تحققها ، الفانى فيها ، و متّحداً معها خارجاً ، كانتّحاد الـتلا متحصّل مع المتحصّل . و بالجملة : المراد من هذا أنّ الوجود ، على كيلا القولين ، من أصالته ، أو أصالة المهيّة ، ليس أمراً مغائراً معها

فى الخارج ، منضمًا إليها فيه ، لأن الوجود على ذلك التقدير كون نفسه لاكون المهية ، بل هما متحدان عيناً و متحققان بتحقق واحد خارجاً ؛ إلا أن الوجود ، بناء على أصالته ، نفس تحقق المهية ، وكونها ، بمعنى كونه ، نفس الجهة النورانية المذوتة لها ، و المحققة إياها . و بناء على أصالتها هو نفس تحققها ، وكونها الاعتباري المنتزع عنها من جهة انتسابها إلى الجاعل . فالمراد من هذا الكلام ننى كون الوجود أمراً مغائراً مع المهية و منضها و إليها فى الخارج ، لا أنه نفس كونها الاعتباري ، كما يعبرون عنه أصحاب القول باعتبارية ، فتدبر !

قوله ، قدّه : «وغير ذلك من التّوالي الفاسدة» الخ ١٢/٥.

أفاد في الحاشية : « من عدم تحقيق الحمل » الخ . أقول : مراده من هذا الحمل الحمل الشَّايع الصَّناعي ، النَّذي ملاكه الاتَّحاد في الوجود ، مع المغائرة في المفهوم ، لاالحمل الاوّليّ الذّاتيّ الّذي ملاكه الاتّحاد في المفهوم، مع نوع من المغائرة الاعتباريّة: أمَّا عدم تحقَّق الحمل ، لانَّه على هذا التَّقدير لا يتحقَّق الحمل الشائع ، لا بين المهيَّة مع وجودها \_ إذ لايكونالوجود حينئذ كون المهيّة، بلكون نفسه، لانّ المفروض تباينهما في الخارج و التّركيب الانضهامي بينهما مناط الفرق ، و مؤكّد لعدم الحمل الّذي هو الملاك ، بلكلّ الملاك فيه هو الاتّحاد ـ و لا بينها و بين سائر الماهيّات ، الـّتى ليس الوجود وجوداً لها بالحمل الشَّايع ، إذالمفروض عدماتُّحادها معالوجود خارجاً، فكيف يتحقُّق الحمل اللّذي ملاكه الاتّحاد بينهما. بل يمكن أن يقال بعدم تحقّق الحمل مطلقاً، وذلك لأنَّ المهيَّة على هذا القول مبائنة مع الوجود خارجاً ، و لا يمكن أن يصير أحد المتبائنـَين وجوداً للآخر، ولاملاكاً لموجوديّته، فتكون هي منحيث مبائنتها معالوجود غيرموجودة. و إذا لم تكن بموجودة مطلقاً ، لاذهناً و لا خارجاً ، لم يجز الحمل حتى بينها و بين نفسها كما تقرّر في محلّه: من أن سلب الشيء عن نفسه ، في حال عدمه ، جائز من جهة السّالبة بانتفاء الموضوع ، لعدم تحقّق أركان الحمل حينئذ ٍ .

ومن المحذورات انسلاب السّنخية بين العلّـة والمعلول؛ و لزوم التّسلسل؛ والتَّركيب

فى الواجب عن أصلم مستقلين ؛ و عدم تمامية أدلة التوحيد ، لأن مبنى دفع شبهة ابن كمونة على عدم جواز انتزاع المفهوم الواحد عن الأمور المتخالفة بما هى متخالفة ، مع أنه ، على تجويز أصالة الأمرين جميعاً ، ينتزع الشيئية من الوجود و المهية ، مع عدم وقوع وحدة بينها ، وكذلك المجعولية و المعلولية و المخلوقية و نحوها ، فتأميل ! مع أنه قد عرفت: أن مميًا يلزم على هذا التقدير انتفاء الحمل الندى هو مبنى ظهور الكثرة ، وتجويز البينونة العزلية بين كل شيء ، فكيف تجويز انتزاع المفهوم الواحد من المتبائنات ، فتدبير !

قوله: «بل اختلفوا على قوليّن» الخ ١٢/٥-١٣.

أقول : الأقوال فى المقام و إن كثرت و تعدّدت و بلغت إلى الشّانية بلالعشرة .

فإن القائلين باعتباريّـةالوجود : منهم من نفىالفرد عنه مطلقاً، حتّى الفرد الذَّهنيُّ و جعل ملاك الموجوديّـة بالاتـّحاد مع مفهوم الوجود .

و منهم من أثبت له حصصاً ذهنيّة اعتباريّة منتزعة عن الماهيّات ، فى رتبة انتسابها إلى الجاعل ، و قال لا فرد له سوى الحصص ، و ليس الخارج لا ظرفاً لوجود مناشى انتزاعها ، و لا لأنفسها .

و منهم من جعل الوجود واحداً ، و الموجود متعدداً .

و منهم من أثبت له أفراداً ذهنيّة منتزعة عنهاكذلك ، بأن يكون الخارج ظرفاً لنفس منشاء انتزاع تلكك الأفراد .

و منهم من جعل له أفراداً عينيّة ، لكن منهمكة فى المهيّة فى الخارج . و القائلين بأصالته : منهم من جعل له أفراداً متبائنة بالحقيقة فى الخارج .

و منهم من جعل له مراتب متفاوتة بالشَّدة والضَّعف ، والكمال والنَّقص .

و منهم من لم يثبت له مراتب متفاوتة بما ذكر أصلاً ، بل جعل مرتبة منه أصلاً و الباقى ظـــّـلاً و عكساً و طوراً له .

و منهم من جعل الكثرة فيه كثانية ما يراه الأحول، و جعله منحصراً فى الواجب. و منهم من أثبت التشكيك فى ظهوراته، لا فى ذاته، إلى غير ذلك من الأقوال.

ولكن جميع هذه الأقوال و الاختلافات مرجعها إلى القولَين ، اللّذين ذكرهما ، قدّه ، إلّا أنّ القول بوجود الأفراد العَينيّة المنهمكة له فى الخارج ، عدّه بعض المحققين من القول بأصالة الوجود، و اعتباريّة المهيّة ، و لكنّه لا يلائم ما ذكره، قدّه ، فى المقام كما هو ظاهر .

قوله: «والمهيّة اعتباريّة» الخ ١٣/٥.

أى : ليس لها أصل ثابت في سماء الأعيان ، و أرض الحقايق ، بل « إن " هميي إلا أسماء "سمَدَّيْتُموها اَنْشُم ا الآية . و ليس لها تَحَقَق مع قطع النّظر عن الوجود ، و إن كانت موجودة بوجودها بالعرض ، لا أنّها غير موجودة أصلاً ، كما هو أحد الأقوال في الكلّي " الطّبيعي" .

قوله: «ومفهوم حاك عنه» الخ ٥/٤٠.

أى : مفهوم ذهني " . و في هذا التّعبير إيماء إلى الدّليل على اعتباريّتها .

قوله : «حاك عنه» .

أى : حاك ٍ عن حدّه الظّاهر فى مراتبه ، عند بسط نوره ، و اتّساع ظهوره .

قوله : «متحدّ به» الخ ٥/٤٠.

اعلم : أنَّ الاتِّحاد في تخوم التصوّر على أقسام :

منها اتتحاد الشَّيئَين المتحصّلين ، و الفعليّـتّين المُتباينيَين ، اللّذي يعبّر عنه باتتحاد الاثنيّين ، و هو ممتنع باتتفاق جميع البارعين في فن ّ الحكمة .

و منها اتّحاد الـــّلا متحصّل مع الـــّلا متحصّل ، مثل مفهوم مع مفهوم آخر مبائن معه ، و هذا أيضاً ممتنع. ومنها اتـّحاد الـــّلا متحصّل مع الـــّلا متحصّل مثل اتـّحاد المفاهيم المتعدّدة فى الموجوديّة بوجود واحد .

و منها اتّحاد الـــّلا متحصّل مع الـــّلا متحصّل ، بسبب لا متحصّل آخر ، و هو مـُحال أيضاً .

١ - النجم (٥٣) ، ٢٣.

و منها اتّحاد الــّلا متحصّل مع المتحصّل فى الــّلا متحصّل ، وهو أيضاً باطل . و منها اتّحاد المتحصّل مع الـــّلا متحصّل ، أو بالعكس ، بحيث يكون ملاك الاتّحاد الــّلا متحصّل ، و هذا مـُحال ممتنع ، مثل باقى الأقسام .

و منها اتّحاد الــّلا متحصّل مع المتحصّل ، بنفس المتحصّل ، و هذا متصوّر واقع ، و اتّحاد المهيّة مع الوجود من هذا القبيل .

قوله: «المحققين من المشائين » الخ ١٤/٥ .

أقول و جمع من تابعيهم . و يظهر من صاحب الأسفار ، قدّه ، أن شيخ اتباع المشرقيّين أيضاً قائل بهذا القول ، إلا أنّه ، فى مقام المعارضة مع المشائين ، انتصر هذا المذهب ، لإبانة بطلان متبنى مذهبهم . و لكن شاع هذا القول بين المتأخرين : من قبيل المحقق الداماد، و سيّد المدقيّقين ، و المحقيّق الدّوانى ، و غياث الحكماء ، و أكثر المتكلّمين بل قاطبتهم ، على ما ادّعاه بعضهم .

قوله: «مثل أنّ الوجود لوكان حاصلا» الخ ٢/٦.

أقول فى تقرير الإشكال : إذ لا معنى للحصول فى الإعيان ، بأن يكون الخارج ظرفاً لوجود الشّيء ، إلّا وجوده بنفسه فيه .

قوله : «فله أيضاً وجود» ٣/٦.

أى : وجود زائد على ذاته ،كما هو المتفاهم من لفظ الموجود عندهم .

قوله : «و لوجوده وجود» ٣/٦.

أى : وجود زائد ، لمكان اشتراك وجود الوجود مع طبيعة الوجود فى الحقيقة ، المقتضية للوجود الأصيل ، على ما هو المفروض من جهة كون الفرد على وزان الطّبيعة ، و أنّ حكم الامثال فيما يجوز و فيما لا يجوز واحد . و هكذا إلى مالانهاية له .

قوله: «إلى غيرالنّهاية» الخ ٤/٦.

أقول: المحذور فيه من وجوه:

الأوّل أن يكون كلّ موجود موجوداً بوجودات غير متناهية ، على خلاف الضّرورة و الوجدان .

و الثنانى أن هذا تسلسل مشتمل على شرائط البطلان ، من التترتب الطنبعى و الاجتماع فى الوجود . أمنا الترتب فلأن وجود الوجود متقدم على الوجود بالطنبع ، وكذا إلى مالانهاية له . و أمنا الاجتماع فلأن تقدم وجود الوجود على الوجود بالزمان غير معقول ، و إلا لما وجد الوجود به ، وكان وجوداً لنفسه ، أو لشيء آخر ، دون الوجود ، هذا خلف .

والثَّالث أنَّ جميع هذهالوجودات الغير المتناهية في حكمالوجود الواحد، في الاحتياج إلىالوجودالزَّائله ، فيجب أن لايوجد دونه ، فننقلاالكلام إلى وجود المجموع ، حتَّى يلزم وجود سلاسل غير متناهية . و مع ذلكك ، لو لم ينته إلى وجود ، يكون موجوداً بنفسه ذاته ، لم يوجد أصلاً . و لزوم تلكث السَّلاسل ليس من باب لزوم أن يكون للمجموع الاعتباريّ وجود غير وجود الآحاد ، حتّى يقال : الوحدة مساوقة للوجود ، و ليس للمجموع الاعتباريّ وجود غير وجود الآحاد ، فلايحتاج إلى وجود آخر زائداً كان أو عيناً . بل من جهة أنَّ المفروض أنَّ طبيعة الوجود لاتوجد ، إلَّلا بوجود زائد، و مجموع هذه الوجودات في حكم وجود واحد ، في أنَّه ما لم يوجد وجود قبله ، أو يفرض لهالعقل وجوداً آخر لم يصر موجوداً. و هذا من قبيل ما ذكروه فى البرهان الأسدّ و الأخصر ، من أن جميع الممكنات في حكم ممكن واحد . و ذلك لحصول الملاك ، النَّذي ذكروه في البرهان المذكور في هذا المقام أيضاً . لأن المفروض أن جميع هذه الوجودات ليس ما بالذَّات للموجوديَّة ، بل يكون موجوديَّته بالعرض، فبدون وضع ما بالذَّات لا يمكن وضع ما بالعرض ، و لوكان أموراً غير متناهية ،كما لا يخني . فيكون جميع هذه الأمور الغير المتناهية في حكم ما بالعرض الواحد ، في الاحتياج إلى ما بالذَّات. و لذلك وضع رئيس اتباع المشرقيّين ، في هذا الباب ، قاعدة كليّة إشراقيّة ، و هي : ﴿ أَنَّ كُلُّ مَا يَلْزُمُ من وجوده تكرّر نوعه، فاحكُم باعتباريّته ، مثل الوَحدة و الكثرة و الوجوب و نحوها .

و الرّابع أن هذا مستلزم لسلب الشّيء عن نفسه ، لانه لوكان الوجود موجوداً بوجود زائد ، لم يكن بدون وضع وجوده بموجود ، فلم يكن نفسه نفسه ؛ وهذا ما قلناه من الملازمة ، فتأمّل ! و أيضاً يلزم أن يصير المتناهي غير متناه ، و المخلوط صيرفاً ، او الصّرف مخلوطاً ، كما قيل ، فتدبّر !

و الخامس أنه لوكان للوجود وجود زائله ، فإمّا أن يكون الثّانى عَين الأوّل ، أو غيره . فعلى الأوّل يلزم تقدّم الشّيء على نفسه ، و على الثّانى يلزم الترجيح بلامرُرجتح وأن يوجد الشّيء مرّتين ، من جهة أن وزان الوجود وزان وجوده ، فيوجد مرّة بنفسه ، و مرّة بوجوده . و أيضاً الكلام في طبيعة الوجود من حيث هي هي ، و أنّها غير موجودة بوجود زائله ، لأنتها لو وجدت بوجود آخر ، للزم تكرّر صرف الشّيء ، أو تقدّم الشّيء على ما يتتقدّم عليه . لأنّها إمّا أن توجد بوجود مطلق ، أو بوجود معيّن فعلى الاوّل يلزم الأوّل ، و على الثّاني يلزم الثّاني . بل الأمر في الوجود أفحش . لوكان فعلى الاوجود زائله ، من الوحدة و الكثرة و الوجوب و الإمكان و اللّزوم و نحوها ، لانته يلزم على تقدير احتياجه إلى وجود زائد أن لا يوجد شيء أصلاً ، كما لا يخني ، بخلاف غيره من الأمور المذكورة ، فتدبّر !

قوله ، قدّه : «و هو مزيف» الخ ٤/٦ .

قد جعل ، قدّه . ما هو مناط الشّبهة ، بعينه ، مناط الدَّفع ، لأن المحال لم يلزم من وجود الوجود مُطلقاً ، بل من وجوده بوجود زائد . و لمّا لم يقم دليل على أن كل موجود موجود بوجود زائد ، بل قام الدّليل على خلافه ، من جهة استلزامه للمحذورات المذكورة ، فيجب أن يجعل الموجود موجوداً بوجود هو نفسه . و أيضاً لمّاكان هو ما بالذّات للموجوديّة ، فيجب أن لا يحتاج في موجوديّته إلى وجود زائد ، و إلّا لزم خلاف الفرض ، أو ما ذكرنا من المحذورات ، فتدبيّر !

قوله: «فلا يذهب الامر إلى غير النّهاية» الخ ٥/٦.

أمَّا فى الخارج ، فظاهر . لأنَّ الوجود يوجد بنفس ذاته ، و قائم بذاته خارجاً ،

لا بالمهية، بل هى قائمة به و فانية فيه، فيكون وجوداً و موجوداً ، بنفس ذاته ، كما ورث عن البارعين فى الحكمة اليمانية ، من أن اللَّون لوكان قائماً بذاته ، وكذا الطّعم والحرارة و البرودة و نحوها قائمة بذواتها ، لكانت لوناً و طعماً و حرارة و برودة لذاتها ، وهكذا و يؤيّد ما أفاده ماورث أيضاً ، من بساطة مدلول المشتق ، و اتّحاد العرض و العرضي إلّا بالاعتبار .

و أميّا فى الذّهن ، فلأنّ القوة المدركة و إنْ كانت تفرض للوجود وجوداً آخر من جهة أنّ ما يحصل فيها من الوجود ليس حقيقته و ذاته ، بل مفهوم اعتبارى متّخذ منه حاك عنه متّحد به ، إلّا أنّه ينقطع بانقطاع الاعتبار ، من جهة عدم اقتدار الذّهن على اختراع أمور غير متناهية دفعة ، و حصول الكلال له فى التّصور التّدريجي ، من جهة احتياجه فى الفعل إلى المادّة .

فإن قلت : حصول الكلال مسلم فى القوى الجسمانية ، إمّا للقوى العاقلة الّتى هى من عالم الأمر و أمر ربّها ، فلا.

قلنا: لمّاكان أغلب ادراكاتها بتوسسّط القوى الفرقانيّة ، من الوهم وغيره ، فيحصل له الكلال و الا نبتات فى الفعل ، بعرض كلال تلك الآلات . و مع فرض عدم حصول الكلال ، فحيث أن ازمنة ادراكات النّفس ، فى هذه النّشأة متناهية ، فلا يمكن حصول الادراكات الغير المتناهية لها فى الزّمان المتناهى ، لأن الكلام فى ادراكاتها بالنّسبة إلى الزّمان الحال و المستقبل ، لا فى الزّمان الماضى حتى يتصور عدم تناهيها بناء على قيدتمها كما لا يخنى .

قوله: «حتّى قال الحكماء مسألة أنّ الوجود خير، بديهيّة» الخ ٧/٦. ٨.

أقول: قد نبتهوا عليها بأمور وجدانية و استقراءات نفسانية ، من قبيل رجوع الشّر ، فى كلّ ما يعدّ شرّاً ، من قبيل القتل و الاحراق و تفرّق الاتّصال و إفساد البرودة للثيّار و نحوها ، إلى الاعدام ، لا إلى الوجودات ، من حيث هى وجودات ، إلى العدام ، لا إلى الوجودات ، من حيث هى وجودات ، إلا بعرض الاعدام . ولكن "الفاضل العـّلامة الشّيرازى ، كما مرّ فى قسم الحكمة اقد برهن

عليها ، فى شرحه لكتاب حكمة الإشراق ، بقوله : لأنه لوكان الوجود من حيث هو وجود شرّاً ، فإمّا أن يكون من أو لغيره . و على الثّانى فإمّا أن يكون من جهة أنّه موجب لوجود غيره ، أو لكماله ، أو لعدم واحد منها ، أو لايكون موجباً لواحد منها .

و الاوّل باطل بالضّرورة ، لانّه لوكان الشّىء شرّاً لنفسه ، لَمَا وجد أصلاً . و على الرّابع و و على الثّانى و الثّالث ، لَمَا اتّصف بالشّرّية ، بالنّسبة إليه ، أصلاً . و على الرّابع و الخامس ، كان الشّرّ بالحقيقة عدم وجود الشّىء ، أو عدم كماله ، لا الوجود من حيث هو وجود ، و صار الوجود متّصفاً به بالعرض . و على السّادس و السّابع ، لم يكن شرّاً أصلاً ، كما لا يخني أ .

فان قلت: لا نسلم أن لا خير في المفهوم الاعتبارى. فإنه لوكان من جهة أن الامر الاعتبارى غير مؤثر أصلاً ، لما استحق الأمور العدمية للتأثير أصلاً ، حتى في الشرية. ولوكان من جهة عدم استحقاقه للتأثير في الخيرية ، فهو مسلم في الأمور الاعتبارية المحضة ، التي لا منشأ انتزاع لها أصلاً . و أمّا ما له منشأ انتزاع ، سيما في الوجود ، الذي ينتزع من الماهيّات من رتبة انتسابها إلى الجاعل ، فإن المؤثر في الحقيقة في الخيرية هو المهيّة المنتسبة إلى فيض الجاعلى "الخيّر المُطلق ، لا الوجود المنتزع منها من جهة كونه أمراً اعتباريّاً محضاً .

قلت: أمّا تأثير الامور العدميّة فى الشّريّة ، فلا محذور فيه أصلاً ، لان مرجع العلّيّة فيها إلى عدم التّأثير ، و لأنّ الشّرّ فى الحقيقة عدم ، و تأثير الاعتباريّات فى العدميّات مما لا استبعاد فيه . و أمّا تأثيرها فى الخيّير ، بلكونها خيراً محضاً ، فهذا ممّا لايرضى به ذو مُسكة أصلاً . قولك : أنّ المؤثّر هى المهيّة بالحقيقة ، وأنّ المهيّة مؤثّرة فى الخيريّة من جهة كونها موجودة ، لا أنّ المؤثّر هو الموجوديّة الاعتباريّة ، مشطط من الكلام ، لأنّ الآراء قد تطابقت على أنّ المهيّة ، من حيثهى ، ليست إلاهى . و الانتساب إلى الجاعل ، لوكان المراد منه الانتساب الاعتباريّ المقوليّ ، فحاله معلوم ،

لان ّضَمَّ العدم إلى العدم لا يصير مناط الخيرية . و إن كان المراد به الانتساب الإشراق النتورى ، فهو ليس إلا ما يعنى من لفظ الوجود فى المهيّات الموجودة ، و هو ليس أمراً اعتباريّاً، بل أمراً اعتباريّاً، بل هو من سنخ النّور و الظّهور ، فتدبّر تعرف !

قوله: «و الفرق بين نحوى الكون» الخ ٩/٦.

اقول: أكثر هذه الوجوه مما أفاده صدر المتألّهين، قدّه، في رسائله ، سيّها رسالته المسمّاة « بالمشاعر » . و بيانه ، طبق ما أفاده : أنّه قد تقرّر عندهم ، و تحقّق من أنّ الأدلّة القائمة على إثبات الوجود الذّهني ، أن الأشياء بحقائقها موجودة في الأذهان ، لا بأشباحها و عكوسها ، كما هو مذهب شير ذ منة من الحكماء ، و أن حقائقها محفوظة في كلا الوجودين . و حقيقة الاشياء ، بناء على مذهب القائلين باعتبارية الوجود، ليست في كلا الماهيّات الموجودة ، مع أن تلك الماهيّات ، إذا وجدت بالوجودالخارجي تترتب عليها الآثار المطلوبة منها ، و في الوجودالذّهني لاتترتّب عليها الآثار ، باتّفاق من القائلين بوجود الأشياء في الاذهان .

و إذا ثبت هذه المقدّمات فنقول: لوكان الاصل في التقرّر و المنشأيّة للآثار هي المهيّة دون الوجود و المفروض أن المهيّة الموجودة في الذّهن هي عين الموجودة في الخارج، من حيث الذّات و الحقيقة، و ليس المتبدّل إلا نحو الوجود الاعتباري ، الذّات هو في الوحدة و الكثرة و جميع الآثار الوجوديّة تابع للمهيّة ويجب أن لايتفاوت حال المهيّة في الوجوديّن، في ترتب الآثار و عدمه، لان ما بالذّات لا يزول إلا بزوال الذّات. مع أنّه ليس الأمركذلك، فيجب أن يكون الوجود هو الأصل. فهذا دليل على أن الآثار الخيريّة طرر المحكريّة عمّا تترتّب على الوجود بذاته، و أنّه الأصل في التقرر و منشأيّة الآثار و مركز رحاها و قطب دائرتها، حتى يصير تبدّله ـ منشأ التبدّل الآثار و اختلافها.

فان قلت : المهيّة ، و إن كانت محفوظة في كيلا الوجودَين ، إلَّلا أنَّها في الخارج

بالجعل البسيط مجعولة و مُفاضة بإفاضة الواجب القيّة م، تعالى ، فتكون مُنْشيأة للآثار بخلافها في النّه الله فيه ، غير مجعولة بالجعل المستقل ، النّدى يمر عليها بالذّات بل هي مجعولة بعيّن جعل النفس ، و موجودة بعيّن وجودها . و لوسلتم أنّها مجعولة بحمل على حدة ، فلاشكت أن جاعلها القريب هي النّفس . و هي ضعيفة في الوجود ، فكذا في الايجاد و الإفادة . و من هذه الجهة لايترتب على مجعولها ما يترتب على المجعول القريب للحق ، تعالى ، من الآثار المطلوبة المرغوبة . و بعبارة اخرى : ليس الآثار للمهيّة من حيث هي هي . حتى يقال : أنّها محفوظة في الأذهان ، فيجب أن تكون مبدء الآثار فيها ، بل الآثار لها من حيث كونها مجعولة بالجعل الخارجي العيني للحق ، تعالى .

قلت: ماذكرته و أفدته ـ مع أنه مخالف لما تطابقت عليه ألسنة الحكماء وكلماتهم، من تسميتهم الوجود الخارجي بالوجود الاصيل، و الذهني بالغير الاصيل، و تعبيرهم عن الأوّل بأنه وجود، يترتب به على الماهيّات آثارها، و عن النّانى بأنه وجود، لايترتب به عليها آثارها ـ مستازم لمطلوبنا: لانتك لمّا اعترفت بأنها، من حيث هي لايترتب به عليها آثارها ـ مستازم لمطلوبنا: لانتك لمّا اعترفت بأنها، من حيث هي أمّا أن ينضاف إليها من الجاعل شيء أو لا ينضاف إليها منه شيء. و على الأوّل، فإمّا أن يكون المنضاف إليها أمراً اعتبارياً، مثل المهيّة من حيث هي، أو يكون أمراً متحصّالاً ومنشاء للآثار بذاته . فعلى الأوّل، فعلوم: أنّه لايتفاوت حال المهيّة بانضيافه إليها أصلاً . و على الثانى، فيئب مارُمناه و قصدناه . لان السّنخ ـ المغائر للمهيّة و العدم ـ أشول بأصالته . و ما قلت: من حديث اختلاف الجعل و الجاعل في الامرين، ممّا لا ونقول بأصالته . و ما قلت: من حديث اختلاف الجعل و الجاعل في الامرين، ممّا لا تأثير له في منشأيّة الآثار أصلاً ، لو لم يتفاوت به حال المجعول، و ما ينضاف إلى المهيّة في الحالتين، كما هو واضح ، لا يخفي على ذى منسمنكة و شعور أصلاً .

فإذا عرفت هذا ، فلنرجع إلى الشّرح ، فنقول : قوله : ﴿فَي الوجود الخارجي ﴾

۱- أى : «السنخ الذى».

إلى قوله « بخلافه » الخ ، إشارة إلى ما بيتناه فى المقدّمة الاولى !. و الدّليل عليه الوجدان و تطابق الانظار ، فإن من المعلوم و المشاهد أن النتار محرقة فى الخارج ، دون الذّهن ، و هكذا ، حتى صار ذلك سبباً لإنكار الوجود الذّهني ، أو للحكم بوجود الاشياء بأشباحها فى الذّهن .

و قوله: «وهي محفوظة» الخ، إشارة إلى المقدّمة الثنّانية. والدّليل عليها أدلّة الوجود الذّهني، فإنتها على تقدير تماميّتها تدلّ على وجود الاشياء بحقائقها في الذّهن، لا بأشباحها. و قوله: « لم يكن فرق بين الذّهني و الخارجي» الخ، إشارة إلى المقدّمة الثّالثة.

و الدّليل عليها ما أشرنا إليه من عدم جواز تخلّف الأثر عن مؤثّرة التّام، و أنّ مابالذّات لا يزول إلّا بزوال الذّات. ولوقيل: أنّ الآثار ليست للماهيّات بالذّات، بل من حيث الوجود الخارجيّ، أو من حيث الانتساب، فهو اعتراف بالمطلوب، كما بيّناه و فصّلناه غاية البيان و التّفصيل.

وقوله: «لم يكن فرق» الخ إشارة إلى المقدّمة الرّابعة. و الدّليل عليها أيضاً الوجدان و الاتّفاق ، فتدبّر!

قوله: «في العليّـة» الخ ١٤/٦.

أى: فى كون الشيء علمة ، و لما كانت العلمية قد تطلق على العلمية المفهومية الاعتبارية ، و قد تطلق على العلمية الحقيقية أى كون الذات بحيث ينشاء منه المعلول ، و قد تطلق على العلمية السماية على ذات المعلول ، و بالمعنى الاول متأخرة عن العلمة و المعلول ، فسرها ، قده ، بما أفاده فى الكتاب ، حتى لا يتوهم أن فى العلمية الاضافية لا يلزم سبق العلمة على المعلول ، بل سبق كل واحد منها على العلمية ، مع أن هذا ليس بمراد هنا .

قوله ، قدّه : «يجب تقدّم العليّة على المعلول » الخ ١٦/٦.

أقول: مراده، قدّه، من العلّـة هنا أعمّ من العلّـة التّـامـّة و النّـاقصة، و العلّـة الخارجة و الدّاخلة، إلّـلا أنّ في تقدّم العلّـة التّـامة على المعلول، وكذا الدّاخلة عليه، شبهة

ذكروها مع حاتها في محلتها ، و سنذكرها مع حلتها بوجه أوفي في محلته ، انشاءالله تعالى. و مراده من التقدّم ما هو الأعمّ من التقدم بالطّبع ، أو بالعلّية ، المعبّر عن المشترك بينهما بالتقدّم بالذّات. و هو أحد الاقسام الثمّانية للتقدّم : من التقدّم الزّماني و بالطّبع ، و بالعلّية ، و بالمسّرف ، و بالرّبة ، و بالتّجوهر ، و بالحقيقة ، و بالحق و الملاك في هذا التقدّم مطلق الوجود ، أو وجوبه .

و فى تخصيصه ، قدّه ، أجزاء البرهان بالسّبق بالذّات ، من جهة أنّ ما سوى ٰ ذَينكُ التَّقدم ـ من أقسامه الخمسة المشهورة عندهم لا يقتضي التَّشكيكُ في المهيَّة ، المقولة علىالسَّابق و الــّلاحق . أمَّا فى الزّمان و الفضيلة ، فظاهر . فإنَّ أفراد الانسان المقول على أفراده بالتّساوى عندهم ، بعضهامقدّم على بعض بالزّمان و بالشّمرف. وكذا ربِّ النَّوعِ الانسانيُّ ، و الشَّمس ، بالنَّسبة إلى سائر أرباب الانواع ، مقدَّم بالشَّرف ، مع أن ّ ذلكك لايقتضي أن يكون حمل ماهيّة العقل عليها بالتّشكيكك . و أمّا التّقدّم بالرّتبة و التّجوهر ، فها أيضاً ، من حيث أنّهاكذلكك ، لا يقتضيان الحمل التّشكيكيّ عندهم . فأن ّ الجسم المطلق مقدّم على الجسم النّـامى ، وكذا الجسم النّـامى على الحــَيـَوان بالرّتبة العقليّة ، و الحَيَوان و النّاطق علىالانسان بالتّجوهر ، مع أنّ ذلكُ لايقتضي النَّشكيكُ في الجوهر ، المقول عليهما . و بذلكُ صرّح صدر المتألَّة بين ، في كتابه الكبير في الفصل النَّذي عقده لضابطة الاختلاف التَّشكيكيُّ . و أمَّا السَّبق بالحقيقة و الحقُّ ، فها و إن اقتضيا ذلك ، إلَّا أنَّهما غير معروفَين عند القائلين بأصالة المهيَّة ، وكثير من القائلين بأصالة الوجود أيضاً . بلقيل : أن ّذلك من مصطلحات صدر المتألَّمهين ، قدُّه و لذلك قيَّد السَّبق بالعلِّيَّة ، مع أنَّه كان أظهر أفراد ما يقتضي التَّشكيك ، كما لا نخفي'.

ثم أن وجوب تقدّم العلّة على المعلول ـ أى التّقدّم بالذّات ، الاعم من الطّبع و العليّة ، كما عرفت ـ ظاهر ، فإنّه لولا ذلك ، وكان العلّة مع المعلول بالذّات ، لزم التّرجيح بلا مرجّح في جعل أحدهما عليّة ، دون الآخر ؛ مع أنّه لايتصوّر عليّة

أحد الشَّيشَين ، اللَّذين لا تقدُّم لاحدهما على الآخر ، كما لايخفي ! .

قوله: «ولا يجوز التّشكيك في المهيّة» الخ ١٦/٦.

أى : عندالمشَّائين من الجكماء . و بيان ذلك : أنَّ الرَّواقيين من الحكماء اختلفوا مع المشَّائين في مسائل كثيرة :

منها جواز التشكيك فى الذّات و الذّاتى ، بالنّسبة إلى مصاديقها ، فجوزّه الرّواقيون و منعه المشّائون .

و منها أن ّ مراتب الشَّديد و الضّعيف أنواع متخالفة عندالمشَّائين و متَّفقة نوعاً عند الإشراقيين :

و استدل المشائون على عدم جواز التشكيك فى المهية: بأن ما به التفاوت بين أفراد المهية الذاتية، إمّا أن يكون معتبراً فيه . فعلى الاوّل لا يكون الفرد الفاقد له فرداً لها ، و على الثنانى يكون الاختلاف فى الأمر الخارج عن المهية ، لافيها .

و أجاب عنه الرّواقيـّون: أوّلاً بالنـقض بالعارض. و ثانياً بالحلّ ، بجعل ما به التّفاوت معتبراً في كمال الطّبيعة ، لا في صدق أصلها ، و جعل ما به الاتّفاق بعين ما به الافتراق. و الاختلاف الثانى ، في الحقيقة ، مبنى على اختلاف الأوّل. و الاشراقيـّون و إن ذهبوا إلى أصالة المهيـّة ، إلّا أنّهم جوّزوا التّشكيك في المهيـّة ، فهذا البرهان لايجدى في إلزامهم بأصالة الوجود ، إلّا أن جماً غفيراً من القائلين بأصالة المهيـّة من المتكلّمين و متاخرى الحكماء ، من تبعة المشّائين منهم ، كالمحقّق الدّاماد ، و السيد الصّدر الشّيرازي ، و معاصره الدّواني ، و ولده غياث الحكماء ، قدّس أسرارهم ، ذهبوا إلى نني النّشكيك في المهيّة ، مع عدم ذهابهم إلى أصالة الوجود :

قوله : «فاذاكانتا من نوع واحد» الخ ١٦/٦ ـ١٧.

التّخصيص بالاتّحاد النّوعيّ و الجنسيّ من جهة أنّه مع الاختلاف النّوعيّ ، أو الجنسيّ لايلزم التّشكيك ، لجواز أن يكون ما بهالاختلاف فيهما الفصول ، لاالطّبيعة

المشتركة بين النَّوعـَين ، و عند الاختلاف الجنسيّ ، مثل عليّيّة الجوهـَر للعرض مثلاً فعدم لزوم التّشكيك أظهر .

قوله: «أو جنس واحد» الخ ١٧/٦.

أى : لوكان الاختلاف بسبب الطّبيعة المشتركة ، لا بسبب الفصول الذّاتيّة ، كما لا يخني ٰ .

قوله: «كما في عليّة نار لنارٍ» الخ ١٧/٦.

مثال لعلَّيَّة فرد من أفراد النَّوع الواحد لفرد آخر منه.

قوله: «في عليّة الهيولي و الصّورة للجسم» الخ ١٧/٦.

مثال للوحدة الجنسية . و قيل ! و في هذا المثال نظر . لأن علية الهيولي والصورة للجسم ليست في الوجود ، بل هما من العلل القوامية للجسم . وقد عرفت أن مثل ذلك لا يقتضي الاختلاف التشكيكي . نعم علية الصورة ، منجهة أنها شريكة للعلة الفاعلية للهيولي ، من هذا القبيل ، وكذا الهيولي المائيسية إلى كونها علة تشخيص الصورة ، فتأميل ! لكن هذا الايراد غير وارد ، لأن الهيولي و الصورة من الأجزاء الخارجية للجسم ، عند القائلين بتركب الجسم من الاجزاء الخارجية . و النافون للتشكيك في الماهية لا يجوزونه في تلك الاجزاء أيضاً ، بناء على التركيب الانضهامي .

و قوله : «العقل الأوّل» الخ ١٧/٦.

هذا المثال ، بناءً على كون العقول متتحدة بالنّوع ، من قبيل الأوّل ، و بناءً على كونها مختلفة كذلك ، وكون الجوهر جنساً لها ، يكون من قبيل الثّانى . و على تقدير خروجها من كافّة المقولات ، وكون الجوهر عرضيًا لها ، أوكونها وجودات صِرفة و أنواراً محضة ، فلا يكون ممّا نحن فيه . و يكون ذكره على مذاق القوم ، أى : فلاسفة المشّاء ، القائلين بتركّبها من الماهيّة و الوجود مطلقاً ، لا الإشراقيّين ، القائلين بكونها

١- القائل الاقاسير ، منه ره.

۲- أي : «بالنوع».

أنواراً محضة ، فإنتهم يجوّزون التّشكيكُ في الذّاتي مطلقاً .

و إنها أتى بهذا المثال ، مع استغنائه عنه بالمثالين الاوّلين ، للإشارة إلى جريان ما أفاده فى العلل الجسمانية و المجرّدة ، أو الاتيان بمثال يمكن جعله مثالاً لكل واحد من القسمين باعتبارين . و يمكن أن يذبّ النّظر ، النّذى ذكرناه ا بوجه آخر : بأن مراده من عليّة الهيولي و الصّورة للجسم ، كونهها عليّة له فى وجوده فرضا ، على مذاق من يقول بجريان الاختلاف النّشكيكيّ فيهما أيضاً ، لابياناً لما هوالواقع .

قوله: «كما في عليَّة نارِ لنار» الخ ١٧/٦.

فى هذا المثال إشارة إلى علّيّة الأشعة الكوكبيّة، أوعليّة النارالأسطقسيّة، التى في كرة النّار، للنّيران الأرضيّة، فتأمّل. فانتّها علل علل إعداديّة.

قوله : «وكان الوجود اعتباريــــاً» الخ ١/٧ .

لأنّه لوكان أصيلاً ، يكون ما فيهالتّقدّم والتّأخّر هوالوجود، فلايلزمالتّشكيك فى المهيّة ،كما سيذكره ، قدّه .

قوله: «والمهيّة الجنسيّة الجوهريّة» الخ ٢/٧.

إشارة إلى أن في المثال الأوّل التـقدّم للأفراد ، و ما فيه التـقدّم المهيـّة النّـوعيـّة، و في المثال الثـّانيّ التـّقدّم للأنواع ، و ما فيه التـقدّم المهيـّة الجنسيـّة .

قوله: «بما هي في العلّة» الخ ٣/٧.

إنتما قيده بذلك ، لأن التقدم ، أولا و بالذات ، للعلة ، مع أن العلمية للفرد أو النوع ظاهراً ، و لكن لماكانت في الحقيقة مستندة إلى ما به الاشتراك بينها ، و هي حاصلة في العلمة و المعلول ، فيكون التقدم و التاخر راجعاً إليها في الحقيقة . و إنها لم يقل : فيلزم الدور ، لأن توقيف أحد أفراد الطبيعة على الفرد الآخر غير موجب للدور ، لاختلاف طرفي التوقف ، فتأميل تعرف !

قوله : «وقد جمع جم غفير منهم» الخ ٧/٤.

جواب لسئوال مقدّر في المقام . وهو أن ّالقول بأصالة المهيّة ، و اعتباريّة الوجود

١ - أى : «في الحاشية السابقة».

نسبه ، قدّه ، إلى شيخ اتباع المشرقيّين . و هو ، قدّه ، و أتباعه ، بل جمع من أتباع المشّائين ، من المتأخّرين ، لايقولون بننى التّشكيك عن المهيّة ، بل يجوّزونه فيها ، بل هذا إحدى المسائل ، الّتى اختلفوا فيها مع المشّائين ، القائلين بأصالة الوجود ، و وقع بينهم فيه التّشاجر و التّنازع العظيم .

فأجاب، قدّه: بأنّ هذا البرهان إلزام علىالنّذين جمعوا بين الأمرَين: مثل المحقّق الدّاماد، و سيّد المدقّقين، و معاصره، و عامّة المتكلّمين، و أكثر المنطقيّين.

قوله : «لكن ما فيه التّقدم و التّأخر» الخ ٧/٥ ـ ٦

قد يعبّرون عنه بما به الاختلاف أيضاً ، و قد يفرّقون بينهـا بما سيجيء ذكره : في مبحث التّقدّم و التّأخّر ، و في مبحث التّشكيكث .

قوله: «والرّابع قولناكون المراتب» الخ ٧٦٠.

تحقيق المقام يتوقّف على تمهيد مقدّمات: الأولى أن المقولات، الدّى تقع فيها الحركة في المشهور، أربع مقولات: الكم، و الكيف، و الوضع، و الأين. و يسمّون الحركة في الاولى بالنّمو و الذّبول، و غيرهما. و في الثّانية بالاشتداد، و في الثّالثة بالحركة الوضعيّة، و في الرّابعة بالنّقلة، و عند صدر المتالهين تقع في الاربعة المذكورة مع مقولة الجوهر أيضاً. والاستحالة أيضاً قد تطلق عندهم على تبدّل الكيفيّة، وقد تطلق على تبدّل الكيفيّة،

و الثّانية أن ّ الاقوال المشهورة في الجسم الطّبيعي خمسة : أحدها أنّه مركّب من الاجزاء ، النّي لا تتجزّي متناهية ، و هو مذهب المتكلّمين . و الثّاني أنّه مركّب من الاجزاء ، الّتي لا تتجزّي غير متناهية ، و هو مذهب النّظام ، ألزموه به ، و لم يقل به صريحاً . و الثّالث أنّه مركّب من الاجرام الصّغار الصّلبة ، الّتي لا تتجزّي خارجاً ، و هو مذهب ذي مقراطيس . و الرّابع أنّه متّصل واحد ، و لكن قابل للانقسامات المتناهية . و الخامس أنّه متّصل واحد ، و قابل للانقسامات الغير المتناهية ، وهذا مذهب الحكماء . والرّابع مذهب الشهرستاني و في هذا المقام مذاهب أخرى سخيفة ، كتركّب الجسم من الالوان و السّطح ، و نحوها، لم نتعرّض لها ، و سنشير إليها في الطّبيعيّات ، انشاءالله و المرضى منها قول الحكماء : من أنّه غير مركب من الاجزاء ، النّي لا تتجزّي والجواهر

الفردة ، ولا من الاجرام الصّغار الصّلبة ، و لا من الالوان و السّطوح ، بل هو متّصل واقعاً ، كما هوكذلك عند الحسّ ، لكنّه قابل للانقسامات الغير المتناهية . و عندهم أنّ الكميّات المتّصلة ، القارّة ، و غير القارّة المنطبقة عليه ، مثله في الاتّصال و قبول القسمة إلى مالانهاية لها . و الفلاسفة ، القائلون بتركّب الجسم من الاجزاء، التي لانتجزي ، اختلفوا أيضاً . فذهب المشّائون منهم إلى تركّبه من الهيولي و الصّورة ، و ذهب الإشراقيّون إلى بساطته .

و الثَّالثة أنَّ مراتب الشَّديد و الضَّعيف ، فى الحركة الاشتداديَّة مختلفة بالنَّوع عند المشَّائين ،كما مرّ ذكره .

و الرَّابعة أنَّها غير موجودة في حال الحركة بالفعل ، بل موجودة بالقوَّة .

فقوله: «كما دل عليه قولنا» الخ تعليل لقوله «الغير المتناهية». و قوله: «لأن الاشتداد حركة» الخ إشارة إلى المقدّمة الأولى ، و هي مسلّمة عند الجميع ، بل بديهية . و قوله: «و الحركة متصلة» الخ إشارة إلى الثانية ، و هي كذلك عندالحكماء ، لا عند اللقائلين بالجواهر الفردة و قوله: «وكل متصل» الخ إشارة إلى المقدّمة الثالثة ، و هي أيضاً مبنية على مذهب الحكماء . و قوله: «أنواعاً» الخ إشارة إلى الرّابعة ، و هي أيضاً مبنية على مذهب المشائين ، كما مر ذكره . و قوله : «كالاستحالة» الخ ، قد مرّ أن مراده من الاستحالة ، هنا الحركة في الكيف ، لأن وقوع الحركة في مقولة الكيف متنفق عليه بينهم . و يمكن أن يكون المراد منها معناها الأعم : من تبدّل الكيفية ، و تبدّل عليه بينهم . و يمكن أن يكون المراد منها معناها الأعم : من تبدّل الكيفية ، و تبدّل الصورة ، بناء على ما اختاره ، قدّه ، من الحركة الجوهرية ، و إن لم يتداول إطلاق الحركة الاشتدادية عليها في عرف المشائين . لأن ما أفاده في المقام يجرى في الاستحالة بالمحنيين ، إلا أنية يجب أن يخص تبدّل الصورة بالتبدّل التدريجي ، دون الدّفعي ،

۱ ـ لانها ، عند القائلين بها ، عبارة عن كون الاول في المكان الثاني ، و ليست بمتصله ، بل هي أكوان متعدده ، سركبة سن أجزاء ، لا يتجزى ، متصلة بحسب الحس الظاهر و غير متصلة في الواقع ، و سيجىء بيان ذلك ، منه قده .

و إلاكون و فساد فى الثَّانى .

قوله: «عندهم»

أى : عند المشّائين ١٠/٧.

قوله: «و تلكك المراتب غير متناهية» الخ ١٠/٧ ـ ١١.

أى بحسب قبول المتّصل ، الّذى هي الحركة في المقام .

قوله : «فلوكان الوجود اعتباريــًا» الخ ١١/٧.

و ذلك لبداهة أن الأمر الاعتبارى تابع فى الوحدة و الكثرة للمنتزع عنه، و إلا لم يكن اعتبارياً. فإن قلت: لانسلم ذلك، إذ يمكن أن ينتزع من أمر واحد أموركثيرة باعتبارات مختلفة ، مثل أن زيداً ، الله شيء واحد من أفراد الإنسان ، ينتزع عنه الأبوة و الأخوة و البنوة و نحوها ، مع أنه شيء واحد .

قلنا : المنتزع عنه فيه أيضاً أمور مختلفة ، لا أمر واحد ، لأن ويداً ، اللّذى ينتزع عنه هذه الأمور ، إنها تنتزع عنه من جهة اتّصافه بالجهات المختلفة .

قوله: «أعنى الماهيّات» الخ ١٢/٧.

لمّاكان جمع "، من المنتسبين إلى ذوق التّألّه ، ذاهبين إلى أن منشاء انتزاع وجود الممكنات إنها هو وجود الحق تعالى ، فسر "، قدّه ، المنتزع عنه ، بالمهيّة ، حتّى لايذهب الوهم إلى هذا القول ، لأنّه غير مستلزم لما أفاده من المُحال ، كما لا يخفى .

قوله : «وهي هنا» الخ ١٢/٧.

أمَّاكونها غير متناهية ، فلما مرَّ . و أمَّاكونها متأصَّلة ، فبالفرض .

قوله: «بالفعل» الخ ۱۳/۷.

لأن ّ المفروض أن ّ الأصل َ فى التّـقرّر و منشأيّة الآثار هى المهيّـة و أن ّ الفعليّـة ، و التّـحقـّق الأصيل ثابتة لها بالذّات ، و الخيرها بتّبعها .

فإذا كانت هى المتقرّرة هنا بوصف عدم التّناهى ، فيلزم ما أفاده ، قدّه ، من المحذور ، أعنى ، قوله : « محصورة بين حاصرَين » الخ ، فيلزم منه اجتماع المتنافيـَين التّناهى و عدمه .

قوله: «بخلاف ما إذاكان» الخ ١٣/٧\_١٤.

لأن وحدة المهيّة وحدة إبهاميّة عدديّة ، و من هنا تطابقت الأفكار ، و اتّفقت الأنظار على أن المهيّة ، من حيث هي ، ليست إلاهي . بخلاف الوجود ، فإن وحدته وحدة سعيّة ، إطلاقية : «وسَيع كُرسينُهُ السّمواتِ وَ الأرضِ » ، ليس له ثان من سنخه ، أي : في كون وحدته وحدة سعيّة .

قوله: «فإنّه كخيط» الخ ١٤/٧.

إنتاعبتر عنه بالخيط ، لأن العرفاء يعبترون عن الوجود الصرف ، الحق المطلق القيتومي ، بالنقطة ، من جهة بساطتها و سذاجتها و مبدئيتها للخطوط وَهُما . و لما كان الخط أول ما يظهر من النقطة ، ثم يظهر منه السلطوح ، و الأجسام التعليمية ، سيها على مذهب النظام والقائلين بالجواهر الفردة ـ وكان الفيض المقدس ، و النفس الرحماني أول ما ينشأ من الحق ، تعالى ـ عبتر عنه بالخط . و التعبير بذلك للإشارة إلى أن مدارج الوجود دورية ، لأن الخط المستدير متصف بذلك الوصف . و المراد من الشتات هي الماهيات ، و بالمتفرقات أحكامها و عوارضها و لوازمها . و المراد بالأولى مراتب الوجود و درجاته و حدوده الوجودية ، و بالثانية الماهيات و لوازمها و عوارضها .

قوله : «فكان هنا أمر واحد» الخ ١٤/٧\_٥٠.

و بهذا أجاب صدر المتألّـهين عن إشكال النّـافين للحركة الجوهريّـة ، و تشبّـهم فى نفيها بعدم بقاء الموضوع ، و عدم وجود الأصل المحفوظ فى حال الحركة ،كما سيجىء شرحه ، فى محاـّـه ان شاءالله .

قوله: «كما في الممتدّات القارّة» الخ ٧/٥٠.

اى الخط و السّطح و الجسم التّعليمي .

قوله : «و غير القارّة» ٧/٥٠.

اى الزَّمان ، النَّذي هو مقدار الحركة . و المراد من المتَّصل أعمَّ من المتَّصل

١ - البقرة (٢) ، ه ه ٢٠.

بالذّات ، أو بالعرض ، فأنّ الجسم التّعليمي و الزّمان ، على مذهب بعض الحكماء ، متّصلان بالعرض ، لا بالذّات .

و مراده ، قدّه : أنّه كما أن في المتسصلات القارّة ، و الغير القارّة وحدتها بالفعل وكثرتها بالقوّة ـ ولايقدح اشتها لها على الأجزاء المقدّرة الغير المتناهية في وحدتها الوجودية فكذلك الأمر في الحركات الكيفية ، و الجوهرية . أمّاكون وحدتها بالفعل ، فمنجهة اتسصالها الوجودي ، و عدم كونها ذات مفاصل ، و أمّاكون كثرتها بالقوّة ، فمن جهة قابليتها للانقسام إلى ما لايتناهي كما مر بيانه . و أمّاكون الأمر في الحركات الكيفية و الجوهرية كذلك ، فلأنها باعتبار الحركة التوسطية أمر واحد بسيط ، لاكثرة لها . و من حيث الحركة القطعية ، فهي و إن اشتملت على كثرة الأجزاء و الحدود ، إلّا أن جميعها موجودة بوجود واحد ، و ليست حاصلة بينتعت الكثرة و التقرق ، مادامت الحركة غير منقطعة ، و وحدتها محفوظة من جهة وحدة الفاعل ، الدى هو العقل الكلتي و القابل الذي هو الهيولي ، و من جهة وحدة مافيه الحركة أيضاً . و الكثرة الدرضية ممّا لايقاوم الوحدة الذاتية ، فضلاً عن الوحدات .

قوله: «إلَّالا أنَّها من حيثيَّة مكتسبة » الح ٦/٨.

وليت شعرى ما هذه الحيثية الاكتسابية ، هل هي حيثية عدمية ، فكيف يحصل بها الموجودية ؟ ـ أو ما هوية ، فالمفروض أنها ، من حيث هي ، ليست بموجودة ؟ أو وجودية ، فيجب أن تكون موجودة بذاتها ، حتى تصير سبباً لموجودية المهية ؟ فتكون عبارة أخرى عن الإضافة الإشراقية ، التي هي عبارة عن إشراق نور الأنوار ، جلت عظمته بنور وجهه ، و وجوده الصِّرف القيوي ، على سماوات عالم الأرواح ، و أراضي الأشباح . و بالجملة : فما لم يصدر من المبدء القيوم ، تعالى ، أولا أمر ، هو متقرر بذاته و موجود بحقيقته ، من دون احتياج إلى حيثية تقييدية ، لا يمكن أن يتحقق شيء في دار التقرر أصلا ، كما صرح به بعض الحافين ، لعرش التحقيق ، و التدقيق .

١ - أي: «المحقق الطوسي» ، سنه قده .

قوله: «لا مقوليّة» الخ ٨/٨ ـ ٩.

أى: ما هو مقولة من المقولات التسع العرضية ، التى هى عند المشائين ، مع مقولة الجوهر ، الأجناس القصوى للممكنات المركبة من الجنس و الفصل . و سميت مقولة لقولها و حملها على ما تحتها فى جواب ما هو .

و عند رَهط من الحكماء منحصرة فى أربع ، أو خمس ، أو اثنين . و عرف مقولة الإضافة بأنيها النيسبة المتكررة . و اختلفوا فى وجودها : ا فالمحققون ذهبوا إلى اعتباريتها و جعلوها من المعقولات الثيانية الفلسفية . و ذهب جمع إلى وجودها فى الأعيان . و لميا كان هذا القول من سخائف الأقوال ، أعرض ، قدة ، عنه ، و مراده من تلك الإضافة الإضافة العلية ، و المعلولية .

قوله: «كالوجود الاعتباري » الخ ٩/٨.

أى : عند القائلين بأصالة المهية .

قوله : «ما وحدّ الحقّ» الخ ١٣/٨.

أى : ما وحد الحق أصلاً ، لامن جهة ذاته ، بمعنى عدم إمكان إثبات أحديته الذ اتية وبساطته الحقيقية . لأن أقل ما يلزم من هذاالقول تركبه من المهية و الوجود ، و الذ ات و الصفة ، لما تقرر : من أن من جمع بين القول بأصالة المهية ، و ننى المهية عن الواجب ، تعالى . فهو قائل به لا باللسان ، و لكن قلبه ليس مطمئناً بالايمان . إذ غاية ما يمكن أن يقال فى توجيه كلامه ، و تبيين مرامه ، أن الوجود الاعتباري ، ينتزع عنده عن ذاته ، تعالى ، بذاته ، و فى الممكن ، عنه ، بسبب حيثية تقييدية و تعليلية . و معلوم أن مجرد هذا لا يمنع عن تحليله ، تعالى ، إلى سنخ الموجودية و سنخ آخر . لأن الوجود سواء كان أصيلاً ، أو اعتبارياً ، سنخ غير سنخ المهية . مع أن انتزاع الوجود عن حاق شواء كان أصيلاً ، أو اعتبارياً ، سنخ غير سنخ المهية . مع أن انتزاع الوجود عن حاق ذات المهية غير معقول ، لان المهية ، من حيث هى ، ليست إلا هى ، أى ليست بموجودة

۱ - أى : «في وجود مقولة الاضافة».

۲ - أى : «بنفى الما هية».

حتى يمكن أنينتزع عنها الموجودية ، بل يحتاج إلى حيثية تقييدية كالانتساب إلى الجاعل ، و نحو ذلك ، حتى يحكم عليه بالموجودية . و انتزاعه عن رتبة متأخرة ، مع امتناعه افى نفسه \_ إذ ليس الوجود من الصفات التى يمكن أن تكون معلولة للمهية أو لازمة لها \_ من جهة أن علة الوجود يجب تقدّمها بالوجود على الوجود ، فيلزم على تقدير علية المهية لوجودها ، تقدّم الشيء على نفسه ، أو موجوديته قبل وجوده ، مستلزم للتركيب » ، و عدم البساطة المحضة .

ولزوم التركيب من الذّات و الصّفة ، على هذاالتّقدير ، ظاهر مما أفاده ، قدّه ، فى الشّرح . و بالجملة : القول بأصالة المهيّة ، و ننى التّركيب و المهيّة عن الحقّ من قبيل الجمع بين المتنافيّين ، كما لا يخفى!

و أمّا عدم ثبوت وحدتيّة الوجوديّة ، و الوجوبيّة ، فلأن الدّليل المشهور ، الدّدى اعتمد عليه الفلاسفة فى إثبات توحيد الواجب ، تعالى ، هو أنّه على تقدير تعدّد الواجب يكون وجوب الوجود مشتركاً بينها ، مع كونه منتزعاً عن حاق ذات كل واحد منها . و ما به الاشتراك الذّاتى يقتضى ما به الامتياز الذّاتى ، فيتركتب ذات كل واحد منها بما به الاشتراك ، و ما به الامتياز ، و التّركيب مستلزم للاحتياج ، المنافى للواجبيّة .

و اعترض عليهم شارح التالويحات ، بما ملخصه : أن معنى كون وجوب الوجود ذاتياً للواجب ، كونه ذاتياً له ، تعالى ، فى باب البرهان ، لاالايساغوجى ، بمعنى انتزاعه عن ذاته ، تعالى ، من دون حيثية تقييدية ، ولا تعليلية . ولا مانع من أن تكون هناك حقيقتان متباثنتان بتمام ذاتهما ، و يكون وجوب الوجود منتزعاً عن كل واحدة منهما ، من دون لزوم التركيب مما به الاشتراك ، و ما به الاختلاف .

۱ ـ أى : «امتناع انتزاع الوجود» .

۲ ـ أى : «اى وجود انتزاع الوجود».

۳ ـ «از جهت فقدان و وجدان» ، منه قده.

و ذب هذه الشّبهة منحصر فى القول بامتناع انتزاع مفهوم واحد من حقائق متباثنة بما هى متباثنة . و على تقدير الذّهاب إلى أصالة المهيّة ، و اعتباريّة الوجود ، لا يمكن الالتزام بامتناع ذلك ، كما بيّنه ، قده ، فى الحاشيّة .

ولكن ماأفاده، قدّه، يتوقّف على مقدّمتين: إحداهما انحصار الدّليل على التّوحيد بهذا الدّليل ، و ما هو من قبيله . و ثانيتهما انحصار حلّ الشّبهة المذكورة، و دفعها بما ذكر .

و المقدّمة الأولى ، و إن لم يمكن إثباتها ظاهراً ـ من جهة عدم انحصار الدّليل على التوحيد بما ذكر و ما هو من قبيله ، من حيث إثبات التوحيد من طريق التركيب : لأن الطرّق إلى الله ، و توحيده بعدد أنفاس الخلائق ، مثل برهان التهانع و غيره ، حتى قيل : أن خطيب الرّازى أنهى البرهان على التوحيد إلى ألف برهان ؛ و لأن واجب الوجوب بالذّات ، لمّا كان واجب الوجوب من جميع الجهات و الحيثيّات ، و ذاته المقدّسة بسيطة الحقيقة ، كل حكل شيء و تمامه ، لا يمكن أن يتصور مرتبة من الوجود وكماله ، لا تكون واجدة لها ، بنحو أعلى و أشرف ، أو تكون متصفة فيها بالفقدان ، فعلى تقدير تعدد الواجب ، تعالى ، لا شكت أن كل واحد منها غير محيط بالآخر ، وغير واجدله ، فيكون من هذه الجهة فاقداً للآخر و متصفاً بالوجدان و الفقدان ، و مركباً منها ، و التركيب ملاز ملفقر و الإمكان المنافى للوجوب الذّاتى هذا خلف ، و بهذا التقرير لايرد الشّبهة المشهورة أصلاً ، فتدبّر ! \_ و لكن غالب تلك البراهين ممّا يتمستك فيها بلزوم التركيب إمّا من المهيّة و الوجود ، أو الذّات و الصّفة ، أو الغنى و الفقر و الوجدان او الفقدان ، و الوجود ، أو الذّات و الصّفة ، أو الغنى و الفقر و الوجود ، أو الذّات و الصّفة ، أو الغنى و الفقر و الوجدان المنافي و الوجود ، أو الذّات و الصّفة ، أو الغنى و الفقر و الوجدان ا و الفقدان ، كمالا يخو . .

مع أنّه يمكن أن يكون مراده ، قدّه ، ما وحدّ الحقّ بالبرهان المعروف، المعتمد عليه عندهم . فكأنّه لم يعتدّ بشأن غيره من البراهين : إمّا من جهة أوْله إليه ، أو منجهة عدم الاعتداد به ، عنده و عندهم :

١ \_ بالاصل: «والجدان».

و أمّا المقدّمة الثّانية، فهى ليست بمسلّمة عند بعض المتأخرين ١، حيث تصدّى لدفع الشّبهة ، مع تسليم الجواز بما ملخّصه : أنّ الاشتراك في جميع الآثار ، مع التّبائن في الحقيقة و الذّات ، مما لا يمكن أصلاً . و مع فرض تعدّد الواجب يجب اشتراكها في جميع خواصّ وجوب الوجود ، و هو مناف لتتّبائن المطلق و التّناكر الحض . و لكنّه غفل عن أنّ من أتم خواصّ الواجبين و أكملها ، الّذي هو مبدء جميع الخواصّ ، وجوب الوجود . و مع تسليم جواز انتزاعه من حقيقتين بسيطتين متبائنتين ، كيف يمكن ادّعاء منافاة الاشتراك في الخواصّ ، مع التّبائن و التّناكر ، وكيف يكون هو أوضح من هذه المقدّمة !

و بالجملة لولم ينحصر حل الشبهة بتسليم الامتناع المذكور ، فلا أقل من كونه من أوضح الطرق ، و الدلائل ، فتأمل ! فإن الأوضح من ذلك ، مع تسليم جواز الانتزاع ، ما أشرنا إليه سابقاً : من أنه لو فرض وجود واجبين ، للزم فقدان كل واحد منها كمالات الآخر ، فلزم فسادهما . مع أنه ، على تقدير كون الواجب ، تعالى ، من سنخ المهية ، كما هو لازم أصالتها ، يلزم أن يكون مبدء الوجود غير موجود في حد ذاته ، من جهة أن المهية ، من حيث هي ، ليست إلا هي ، فضلاً من أن يكون واحداً أو غير كثير . فلو قرر اللزوم ، بما ذكرناه ، ظهرت الملازمة من غير احتياج الى المقدمتين أصلاً ، مع أنه يلزم أن يكون إله الكل و مبدئه إثنين : سنخ المهية ، و سنخ الوجود ، فتأمل !

قوله: «من الصّفات الحقيقيّـة» الخ ٨/٩ - ٩.

اى : الحقيقيّة المحضة ، و هي الّتي لا تكون الإضافة داخلة في وجودها ، و لا في مفهومها . و يقابلها الاضافيّةالمحضة ، و الحقيقيّة الغيرالمحضة ، الذّاتُ إضافة ، و هيّ

١ ـ سيرزاى جلوه رحمه الله ، منه قده.

۲ ـ أى : «من أن يكون مبدء الوجود» .

٣ - أى : «الحقيقية الغير المحضة» .

السَّى الأضافة غير داخلة في مفهومها ، و لكن لها دخل في وجودها و تحقَّقها . فالأوَّل مثل الحياة و نحوها ، و الثَّاني مثل العلم و الإرادة .

وإنميّا لم يذكر الحياة ، لأنّ الحيّ هوالدّراك الفعال عندهم وهي مندرجة في العلم والقدرة ، و إنيّا خصّها بالحقيقيّة ، لأنّ الاضافيّة المحضة لاشكتْ في زيادتها على الذّات عندهم . أي : زيادة مفاهيمها ، و إنكانت مباديها ترجع إلى قيّوميّته ، تعالىٰ .

قوله: «واحدة» الخ ٩/٩.

إمّا عدم اتّحاد كلّ واحدة منها مع الأخرى مفهوماً ، فمسلّم عند الجميع من القائلين بأصالة الوجود و المهيّة . و المقصود لزوم عدم اتّحادها مع الذّات المقدّسة الوجوبيّة ، كما هي غير متّحدة ، كلّ مع الآخر ، مفهوماً . أو يكون المراد عدم اتّحادها مصداقاً و وجوداً ، لا مفهوماً . و الدّليل على لزوم ذلك الاتّحاد لزوم خلّو الذّات ، لولاه في حاق حقيقتها ، عن تلك الصّفات الكماليّة ، و انبعاثها عن الذّات الفاقدة للكمال او صيرورتها قابلة و فاعلة بالنّسبة إليها . أمّا لزوم اتّحادها ، كلّ مع الآخر ، فلأن تكثرها مستلزم لتركّب الذّات الواجبة ، و تعدّد جهاتها ، وحيثيّاتها .

قوله: «لأنسّها أيضاً» الخ ١١/٩ ـ ١٢.

أى: لأن الذات ، على تقدير أصالة المهيئة ، مهيئة من المهيئات ، لأن المفروض أن الوجود اعتبارى . ولا يمكن أن يكون الواجب ، تعالى ، أمراً اعتباريًا ، بناء على جعله وجوداً محضاً . و قد عرفت : أن الجمع بين أصالة المهيئة و نغى المهيئة عن الواجب معناه جعله ، تعالى ، مهيئة بسيطة ، منتزعة عن ذاتها \_ من دون حيثية زائدة \_ الموجوديّة افلا يخرج ، على هذا القول ، عن سنخ المهيئة شيء متقرّر بالأصالة أصلاً .

و أمّا إرجاع الضّمير في قوله: «لأنّها» إلى الصّفات، فهمّا يأباه سياق الكلام، و إن صحّ التّركيب بتكلّف. مع أنّ كون الصّفات، باعتبار مفاهيمها، مهيّة من الماهيّات بالمعنى الأعمّ للمهيّة، لا يختصّ بالقول بأصالة المهيّة. أللّهم إلّا أن يراد لزوم كونها كذلك على ذاك القول، ولو باعتبار مصاديقها. لأنّ منشأ انتزاعها، حينئذ،

۱ - أى: «... جعله... سنتزعة الموجودية عن ذاتها...».

المهيّة المتقرّرة فى الأعيان ، لاحقيقة الوجود السّارى فى الذّرارى ، لعدم جواز انتزاعها من الأمر الاعتبارى الصّرف . و هذا بخلاف مالوكان الأصل فى التّقرر ، هو الوجود ، دون المهيّة . لأنّ جميع هذه الصّفات الكماليّة من العوارض الذّاتيّة للوجود المطلق ، على هذا القول . بل هذا أيضاً من أحد الدّلائل على أصالة الوجود . لأنّه ، بعد ما تقرّر من أنّ المهيّة ، من حيث هى ، ليست إلّا هى ، و أنّ العدم ننى الذّات وكمالها ، لا يمكن أن يكون ما بالذّات هذه و الصّفات ، غير سنخ الوجود ، لا يحصار المفاهيم فى المهيّة و الوجود و العدم . فكيف يمكن أن يكون أمراً اعتباريّا ، مع أنّه منشأ جميع الصّفات الكماليّة .

فیصیر معنی الکلام حینئذ: فلا یمکن اتحاد الصّفات کل مع الآخر ، و لامع الذ ات الموصوفة من جهة أن الصّفات ، علی ذاك القول ، من سنخ المهیّة مفهوماً ، و تقرّراً ، و هی متباثنة بالبَینونة العُزلیة مع کل شیء ، حتّی معالذ ّات المقدّسة و لو جعلت ا غیر ذی مهیّة ، کما جمع بعضهم بینالأمرین ، کما مرّ ذکره .

و يمكن أن يجعل المرجع للضّمير الذّات و الصّفات ، باعتباركل ّ واحد منهها ، و لكن ّ الأولى و الألصق بسياق الكلام ما ذكرناه أوّلا ً ، هذا !

قوله : «ولا توحيد فعل الله وكلمته» الخ ١٣/٩.

قد مر": أن "الألفاظ موضوعة للمعانى العامة ؛ و أنتهم قد شبتهوا الفتيض المقدس والوجود العام " بالنتفس الإنسانى " ، منجهة دفع كُرب الأعيان الشابتة ببسطه ا و شموله على قوابل الإمكان ، كما يدفع الكُرب عن القلب ببسط النتفس الإنسانى " . و شبتهوا أيضاً التعينات الطارية عليه " ، فى مقام مكة و بسطه ، بالحروف ، و الكلات ، و الكلام ، و الآيات ، و السور : على مراتب بساطتها ، و تركيبها ، و أنحاء تركيباتها . فن هذا

۱ - أي : «جعلت الذات».

٢ ـ أى : «بسط الفيض المقدس».

٣ \_ أى : «على الفيض المقدس».

سمّى الحكماء: العقول الفعّالة ، و النّـفوس الكاملة ، بكلمات الله . وقد ورد فى الخبر: «أعوذ بكلمات الله التّامّات كلّـها» .

و لكنتهم قد يطلقون الكلمة على نفس الفتيض المقدّس: إمّا من أجل أنّه أوّل الصّوادر الوجوديّة عن الحقّ ، تعالى ، من مقارعة العلم و القدرة و الإرادة ، كما أنّ الكلمة أوّل تعيّن ، طرء على النّفيّس الأنسانيّ ، من تركيب الحروف المفردة ؛ أو من جهة اتّحاده مع الذّات المقدّسة ؛ أو قيامه بها ، كقيام الكلمة و الكلام بالمتكلّم ، كما ورد من قطب الأقطاب ، و سيّد الموحدين عليه السّلام : من أن كلامه ، تعالى ، فعله فتدبّر !

قوله : قدّه ، «لكلّ منها جواب» الخ ١٤/٩.

أى : لكلّ واحد منها جواب مخالف للجواب الّـذى للآخر ، عندالسّـئوال عنه ، بماهو . والقيد فى قوله : «المتخالفة» توضيحيّ كاشف . وكذا قوله : «لكلّ منها » الخ توضيحيّ .

و ازوم كون الصّوادر ، على ذاك القول ، هى الماهيّات ظاهر ، بناءً على الملازمة بينها ، فلأن " بين الأصالة فى المجعوليّة . و أما بناء على عدم الملازمة بينها ، فلأن القائلين بأصالة المهيّة فى التّقرّر قائلون بأصالتها فى المجعوليّة ، إلّا ماشذ وندر ، ممّن لا يعتنى بقولهم .

قوله: «أين السّماء» الخ ١٥/٩.

أتى بثلاثة أمثلة بعدد العوالم الكليّة عند المشّائين . و الأوّل مثال بالبسائط المادّية و الثّانى بالمركّبات منها . و الثّالث بالمجرّدات ، مُقيساً إلى المادّيات ، من جهة ظهور المخالفة منها . كما قيل :

جان گرگان و سگان از هـم جداست

متحد جانهای شبران خداست

و إلَّا فعلى الله هذا القول ، المجرّدات أيضاً متخالفة ، لأنّها مهيّة بسيطة ، على ذلك القول ؟

قوله: «أينتَمَا تُوَلَوا» ١١ڂ ١٦/٩.

قد ذكرنا ما يتعلَّق بشرح هذه الآية المباركة ، فراجع إليه .

قوله: «ومعلوم أنّ وجه الواحد» الخ ١٦/٩.

أى: لقاعدة: «الواحد لا يصدر عنه، إلا الواحد». و إمّا لأنّ التّكرار فى التّجلّى مستلزم التّكرار فى المتجلّى: «قُلُ كُلُ أُ يّعْمَلُ عَلَى شَاكِلْتِهِ»، منجهة لزوم السّنخيّة بين العلّة و المعلول.

فإن قلت :كما أن الصّادر ، على هذا القول ، المهيّات المتخالفة ، فكذلك المبدء و المصدر " . فيحصل السّنخيّة و المشاكلة ، مع أن صدور الكثرة مع الواسطة لا يقدح في بساطة العلّة ، و تلك القاعده المعروفة :

قلت: أمّا حصول السّنخيّة، فَكَلّلا. إذ قد عرفت أن فيطرة المهيّة، وذاتها و ذاتيّتها الاختلاف، و الغيريّة مع كلّ شيء، حتى مع مهيّة أخرى . و أمّا عدم قدح صدور الكثرة الطّوليّة في بساطة العلّة، و وحدتها، فلأن المعلول الأوّل، على هذا القول، هي مهيّة العقل الأوّل، وهي مخالفة مع مهيّة العقل الثّاني، بالذّات، و هما، من جهة البينونة العزليّة مع الحق ، على حدّ سواء، فوساطة أحدهما، في صدور الآخر دون العكس، ترجيح من غير مرجّح، سيّما مع نني التّشكيك عن المهيّة وهذا بخلاف ما لوكان الوجود هو الأصيل. لأنّه ، كليّما كان أقرب إلى المبدء، يصير قضد بأخلاقه، و سنخيّته الوجوديّة أتم و أكمل. فيكون أوْلى و أليق بأن يصدر أوّلاً من غيره، مع أنّه، قد عُلم مَمّا قاله، تقدّست أسمائه، وصف وجهه أوّلاً من غيره، مع أنّه، قد عُلم عليم مَمّا قاله، تقدّست أسمائه، وصف وجهه

١ ـ فأيتما تولوا فثم وجه الله : البقره (٢) ، ١١٥ .

٢ - الاسراء (١٧) ، ٨٤٠

۳ ـ «فكذلك المبادى و المصادر» ، خ ل.

<sup>؛</sup> ـ أى : «لان الوجود».

بالوحدة السّارية فى كلّ شىء و فيىء . و هذا لا يمكن مع جعل الصّادر و المهيّة . إذهى مباينة بالبّينونة العُزليّة مع المبدء ، تعالىٰ ، و مـع سائر مجعولاته ، فأَينَ وجه الله الواحد .

قوله: «و أنّى كلمة كن» الخ ١٧/٩.

المراد بها الفَيض المقدّس ، و النّفَسَ الرّحمانيّ . وقد عرفت وجه تسميته بالكلمة و أمّا وجه تسميته بالكلمة و أمّا وجه تسميته بكن ، فهي مأخوذة من قوله ، تقدّست أسمائه : « إنّهمَا أمْرُهُ ، إذَا أَرادَ شَيَئاً ، أن \* يَقُولَ لَهُ كُن \* فَيَكُون \* » ، و من قول أمير المؤمنين ، عليه السّلام إنّها كلامه ، تعالى الله ، الحديث !

قوله: «المدلول عليها» الخ ١٧/٩.

اى : المدلول على وحدتها . وأنها سُمتى بالأمر ، تشبيها بالأمر الصادر عن الإنسان من جهة النّفوذ و لزوم الإطاعة ؛ أو من جهة كون الألفاظ موضوعة للمعانى العامّة ، أو لأنّه نفس الأمر التّكويني "، الصّادر منه ، تعالى ، كما أن " المهيّات ، أو حدود الوجود ، و مراتبه مأمورة بذلك الأمر .

و لمّناكان أوّل تعيّن ، ظهر لهذه الكلمة ، تعيّن ُ الأرواح المجرّدة ، وكان حكم التّعين مستهلكاً فى وجود المطّلق ، سمّى عالم الأرواح أيضاً بعالم الأمر ، و وصفت بالوحدة من جهة وحدتها الوجوديّة ، و إن حصلت لها الكثرة فى موطن العقل ، إلّا أنّها غيرظاهر الحكم و الأثر فيها .

و يمكن أن يكون المراد بالأمر ' هنا الإنسان الكامل . و وصفها " بالوحدة ، إشارة إلى أن المنظُّهُ مَ الأحمّ الأحمل لايتكرّ ، منجهة أن التّكرار فى التّجلّي مستلزم للتّكرار فى المتجلّي .

۱ - یس (۳۶) ، ۸۲.

۲ - «بالكلمة» ، خ ل.

۳ - أى : «وصف الكلمة».

قوله: «بخلاف ما إذاكان الوجود» الخ ١/١٠.

أشار بقوله: «يدور عليه» إلى أن تشخص كل شيء بوجوده الخاص به و أن الوحدة متصادقة مع الوجود ، كما هو مذهب الحكماء. و بقوله: «بل عينه» إلى مااختاره صدر المتألمين ، من اتحادهما حقيقة . و سيجيء نقل الأقوال و بسط الكلام فيها في مبحث الوحدة و الكثرة ، إن شاء الله . قوله : أصلا خبر لقوله : «بخلاف ما» الخ .

قوله : « فإنه يتوافق » الخ ٢/١٠.

إنقلت: لممّاكان تشخّص كلّ شيء بنحو وجوده الخاصّ به ،كما أن به فعليته أيضاً ـ وكلّ تشخص آب عن الدّشخّص الآخر ،كما أن كل فعليّة آبية عن الأخرى فيلزم على القول بأصالة الوجّود، البَينونة العُزليّة ،كما على مذهب القائلين بأصالة المهيّة .

قلت: معنى أن كل تشخّص آب عن الآخر أنه آب عن الاتتحاد به ، لا أنه مبائن معه بالبَينونة العُزليّة ، الّتى بين المهيّات . و أيضاً : كلّ تشخّص ، و إن كان من حيث التّعين مبائناً مع الآخر ، إلّا أنه ، من حيث نفس الوجود السّارى فى الشّخصين لايبائن الآخر ، بل يجانسه و يسانخه . وهذا بخلاف ما إذا كان الأصل فى التّقرر هى المهيّة إذ لا أصل محفوظ فى المراتب ، على هذا القول أصلاً .

قوله: «المتخالفات» الخ ٢/١٠.

أى: المهيّات المبائنة.

قوله: «و يتشارك فيه المتمائزات» الخ ٢/١٠.

أى : مراتب الوجود و تعيّناته ، الحاصلة له من جهة مراتبه الذاتيّة ، و درجاته الأوليّة ، أو المهيّات المتشاركة ، من جهة ٍ ، و المتخالفة ، من جهة أخرى .

قوله : «وهو الجهة النّورانيّة» ٢/١٠.

كما قال تقدّست أسمائه: « اكلهُ نُـُورُ السَّمَواتِ وَ الْأَرْضِ » \ و فسّر بأنّه وجود السَّموات و الأرض. و فسّر بعض الفلاسفة « الشَّجرة المباركة » ، « و النّور

٣ ـ النور (٢٤) ، ٥٣.

على النتور » بالفَيض المقدّس ، و الرّحمة الوجوديّة السّارية ، كما مرّ شرحه . و المراد برراطلات المهيّات . ولو فُسّرالنّور بالحقيقة المحمّديّة ، فالمراد بها طواغيت أعدائهم . قوله : «ومشبّه» ٣/١٠.

أى: مشيّته الفعليّة ، او الأعمّ منها و الذّاتية . لأنّ العلم الذّاتيّ ، الّذى هو مشيّته ، تعالى ، أيضاً نور و وجود . لكن بناءً على التّعميم يكون التّقييد بالفعليّة فى قوله : « من الصّفات الفعليّة» على سبيل التّغليب .

قوله: «و رحمته» ۲/۱۰.

أى : الرَّحمة السَّارية الرَّحمانيَّة ، و الخاصَّة الرَّحيميَّة ؟

قوله: «و غيرها من الصّفات» الخ ٣/١٠.

مثل القدرة و الإرادة الفعليّـتـَين ، و الخلق و الإيجاد و الإنشاء و نحوها ، ممّـاأفاده في الحاشية .

۱ \_ أى : «بالظلمات».

## في اشتراك الوجود

قوله: «مشتركاً فيه لجميع الأشياء» الخ ٧/١٠.

أى: لجميع الموجودات النّفس الأمريّة ، الآفاقيّة و الأنفسيّة ، و الذّهنيّة و الخارجيّة ، سواءكان من أفرادالوجود أومراتبه ، أو من المهيّات المنتزعة عن حدوده . قوله: «ومعلوم أنّ» الخ ٧/١٠.

إشارة إلى بداهة هذه القضيّة ، كما ادّعاها صدر المتألّهين ، قدّه ، و أنّ ما سيذكره ، من الدّليل علمها، دليل تنبيهي .

قوله: «بما هي متبائنة» الخ ١٠/٨.

أى: لا بماهى مشتركة فى أمر ما ، ولو مثل السلوب و الإضافات ، كما فى انتزاع الإمكان من الممكنات ، و المعلولية من قاطبة الموجودات الإمكانية و نحوها . فإن انتزاع المفهوم الواحد من المتبائنات ، لا بماهى متبائنة ، ممّا لاضير فيه ، بل هو واقع كثيراً .

قوله: «بل مراتب حقيقة» الخ ١٠/٨٠.

إن قلت: لايلزم من عدم اكون الوجودات حقائق متبائنة أن تكون مراتب حقيقة ، مقولة بالتشكيك . لجواز أن يكون له حصص متكثرة بتكثر الإضافات، أو يكون مقولاً على أفراده بالتواطى أو لايكون له أفراد و مراتب أصلاً ، بل يكون له فرد واحد ، و الباقى أطواره و أضوائه ، إلى غير ذلك من الأقوال و الاحتمالات .

قلنا : لعلَّ غرضه ، قدّه ، بيان ما هو الواقع ، المنساق إليه البرهان ، لا ما يلزم

۱ - «من نفی . . . » ، خ ل .

من ننى الاشتراك اللفظى . مع أنه لوكان مراده ذلك ، لم يكن خارجاً عن ميزان الاستقامة . لأن الاحتمال الأول ، و ما يقرب منه ، مبنى على أصالة المهية ، و قد ثبت بطلانها بما أفاده من الأدلة . و الاحتمال الأخير مرجعه إلى ما أفاده ، قده . لأن القائل بكثرة المراتب للوجود لا يجعل المراتب في عرض واحد ، بل يجعل مرتبة منه ، هي فوق ما لا يتناهي بما لايتناهي عدة و مدة و شدة ، أصلا ، و باقي المراتب أضوائه و أفيائه ، فيرجع التشكيك الحاصي إلى الحاص الحاص . و أما احتمال التواطي ، فهو باطل أيضا ، لما نشاهد من اختلاف حمل الوجود على الموجودات . فعلى تقدير الاشتراك المعنوي هذا الاحتمال مفروغ عنه . فلذلك جعل لازم القول بالاشتراك المعنوي ، ما أفاده في الكتاب . و الله أعلم بالصواب .

قوله: «والمقسم لابدً» الخ ١١/١٠.

وذلك لأن التقسيم ، على مابيّنوه ،ضمّ القيودالمتخالفة إلىمقسم واحد، ليحصل بانضهام كلّ قيد قسم ، فلابدّ من اشتراك المقسم بين الأقسام ،كما أفاده ، قدّه .

فإن قلت: ما ادّعيته مسلّم ، لوكان التّقسيم واردا على معنى واحد ، مشترك بين الأقسام . و أمّا لوكان المقسم « المسمّى بلفظكذا » ،كما يدّعيه أصحاب الاشتراك اللّفظيّ ، فليس بمسلّم أصلاً .

قلت: فعلى هذا لايكون التّقسيم على حقيقته، بل يكون فى الحقيقة بيان ماوضع له لفظ كذا. مع أنّا نجد، بداهة ، صحّة التّقسيم الحقيقي للوجود إلى ما أفاده من الأقسام فتأمّل!

قوله : «و إلّا ارتفع النّقيضان» ١٤/١٠.

و ذلك ، لأنه لوكان للواحد نقيضان ، فإمّا أن تجتمع على الصّدق جميعاً ، وإمّا أن تجتمع على الصّدق جميعاً ، وإمّا أن ترتفع كذلك ، و إمّا أن يوجد واحد منها ، و يرتفع الباقيان أو بالعكس . و الأوّل و الشّانى مستلزمان لارتفاع النّقائض النّلاثة ، أو اجتماعها . و الثّالث مستلزم لارتفاع النّقيضين بناءً على أنّ الأمرين اللّذين كلّ واحد منهما نقيض لشيء واحد ، هما

متناقضان أيضاً . و الرّابع مستازم لاجتماعها بناء على هذا الاحتمال ،كما لايخني .

و يمكن أن يبيتن هذه الملازمة ، من دون التوقيف على تسليم هذه المقدّمة . وهو أن يقال لوكان لشيء واحد نقيضان أو أكثر ، فهو نقيض لكل واحد منها بالضّرورة . ولا يقال لوكان لشيء واحد نقيضان أو أكثر ، فهو نقيض لكل واحد منها بالضّرورة . ولا مقدّمة صادقة ، وهي أن النّقيضين لا يجتمعان ولا يرتفعان . فإذا فرضنا صدقه على شيء ، أو تحقيق هو الى موطن ، فيجب أن لا يصدقا عليه ، أولايتحقيقا فيه . وكذا ارتفاع النيقيضين لأن كلا منها نقيض له ، و قد ارتفعا جميعاً عمياً صدقا عليه . وكذا إذا لم يصدق هو على شيء ، أو لم يتحقيق فيه ، يجب أن لا يصدق ، أو لا يتحقيق واحد منها أيضاً . لأنه لو تحقيقا جميعاً ، لزم اجتماع النيقيضين . و فيه أي : في عدم تحقيق أحدهما ارتفاع النيقيضين .

و ببيان آخر : لوكان لشيء واحد نقيضان ، لوجب أن تنعقد منفصلة حقيقية من ذاك الشيء مع أحدهما ، و منفصلة حقيقية أخرى مع الآخر، مثل أنه لو فرضنا أن ب يناقضه ج و د ، فتنعقد هنا قضيتان منفصلتان حقيقيتان : إحداهما الشيء إمّا ب و إمّا ج ، و الأخرى الشيء إمّا ب و إمّا د . و معنى الاولى أنه لا يجوز أن يكون الشيء ب و ج ، و أن لا يكون واحداً منها دائماً ، و لا يكون ب و ج ، و أن لا يكون واحداً منها دائماً ، و لا يكون الآخر كذلك . و معنى النّانية الشيء يجب ان يكون دائماً إمّا ب و إمّا د ، كما فصلناه في الأولى . فإذا صدق على شيء ب ، فبحكم المنفصلة الأولى ، يجب أن لا يصدق عليه ج و بحكم الثّانية ، يجب أن لا يصدق عليه د ، فيلزم ارتفاع ج و دكليها عنه ، مع أن من من حكم النّقيضين أنه أذا ارتفع أحدهما ، يجب أن يصدق الآخر ، و هيلهنا ليس الأمر كذلك ، فيلزم ارتفاع النّقيضين . و إن لم يصدق عليه ب ، يجب أن يصدق عليه واحد منها و يرتفع الآخر . و فيه أيضاً ارتفاع النّقيضين .

و بوجه آخر : لولم يكن نقيضالواحد واحدا ، نفرض أنَّ نقيضه أكثر منواحد .

۱ ـ أى : «صدق ذلك الشيء الواحد».

۲ ـ أى : «الشيء الواحد المفروض. ـ «او تحققه» ، خ ل.

و من حَكِمَ المتناقضَين أن لايجوز ارتفاعها و لا اجتماعها ، و ينعقد منهـما منفصلة حقيقيّة من جزئيَن . و إذاكان نقيض الواحد أكثر من واحد ، ينعقد المنفصلة من ثلاثة أجزاء أو أكثر فيصير القضيَّة مثلاً في المثال المذكور ، الشَّيء إمَّا ب و إمَّا ج و إمَّا د . و من لوازم هذه المنفصلة أن لايصدق دائمًا على شيء واحد ، إلَّا أحَد الأجزاء . فيجوز أن لایکون زید ج و لا ب ، بل یکون د ؛ أولا یکون ب و لا د ، بل یکون ج ؛ و أن لایکون ج و لا د ، بل یکون ب . فعلی الأوّلین یلزم ارتفاع النّقیضَین : إمّا ب و ج و إمَّا ب و د . لأنَّ المفروض أنَّه نقيض لكلُّ واحد منهما . و على الأخير لو قلنا أنَّ نقيض النَّقيض نقيض ، يلزم منه أيضاً ارتفاع النَّقيضين : و إلَّلا تكون المنفصلة المذكورة بالنَّسبة إلى الرَّفعَين ، و هما ج و د مثلاً ، لامانعة الجمع ولا مانعة الحلوّ ؛ و بالنَّسبة إلى أحد الرَّفعَين ، مع المرفوع ، و هو ب ، مانعة الجمع لا الخلوِّ ؛ و بالنَّسبة إلى الجميع ، مانعة الجمع و الخلُّو ، لوكان الرُّفعان غير متضادًّين . و إلَّلا تكون ، بالنَّسبة إلىالثَّلاثة منفصلة حقيقيّة ، و بالنّسبة إلى الإثنين ، مانعة الجمع فقطّ . أو تكون ، بالنّسبة إلى واحد من الرَّفعتين ، مع المرفوع ، مانعة الجمع و الخلق و بالنَّسبة إلى الرَّفعين ، لا مانعة الجمع و لا مانعة الخلوُّ و بالنُّسبة إلى الجميع ، منفصلة حقيقيَّة ، على تقدير عدمالتَّضادُّ بين الرَّفعَين ، أو إلى الرَّفعَين ، مانعة الجمع لا الخلوِّ ، و بالنَّسبة إلى الجميع ، منفصلة حقىقىية .

و جميع هذه التقادير مخالف لما قرّر فى الميزان ، لميزان الانفصال و تركّبه من الجزئين ، أو من الأكثر . مع أنّه ، لو فرضنا عدم التّناقض بين النّقيضيّن ، لا يكون النّقيض إلّا واحداً ، لأنّه حينئذ يصير القدر المشترك بين الأمرّين نقيضاً له ، كما لا يخنى! .

و بالجملة : لاشكت أن كل مفهوم ، إذا نسب إلى مفهوم آخر ، تكون بينهما إحدى النسب الأربع ؛ و أن النسبة بين المتناقضين التباين الكلتى ، و نقيض أحد المتناقضين لو لم يكن نقيضاً للنقيض ، فيكون النسبة بينه و بين الآخر إحدى من النسب ، فلوكانت

النتباین الکلتی ، فإمّا أن یکونا متضادّین ، أو متناقضَین . فإن کانا متناقضَین ، ثبت المطلوب . و إن کان متضادّین ، فیجوز ارتفاعها ، إذا کانا ممّا یتصوّر لها ثالث ، کما هو المفروض :

قوله: «صاحب حكمة العين» ١٦/١٠.

أى : الكاتبيّ القزوينيّ .

قوله: «إنّا إذا أقمنا الدّليل» ١٧/١٠ - ١/١١.

مثل قولنا العالم حادث أو مؤلَّف ، وكلّ حادث أومؤلَّف له محدِّث أومؤلِّف.

قوله: «كسلا من الموجودات» الخ 7/۱۱.

أى : من المجرّدات المرسلة الجبروتيّة، و المنشأت الملكوتيّة، و البسائط العنصريّة ۚ و مركّباتها : من السمّاويّات و الأرضيّات ، و المعدنيّات ، و النّباتات ، و الحيوانات غيرالانسان . و المراد من الآفاق آفاق العوالم الطّوليّة ، و العرضيّة .

قوله : «و علامة الشَّمَّ» الح ٨/١١.

بل يماثله من وجه ، و يغايره من وجه . لأنّه لو ماثله من جميع الوجوه ، حصل التّرجيح من غير مرجّح ، أو التّكرار و التّثنتي في صيرف الشّيء .

قوله: «فلو لم يكن الوجود مشتركا» الخ ١٠/١١.

و ذلك لأن أمر المفاهيم منحصر فى الوجود و العدم و المهية ، و إذا لم يكن للوجود معنى مشترك بين الوجودات ، لم يبق إلا سنخ العدم و المهية . و قد دريت أن المهية ، ذاتيها ، التناكر و الاختلاف ،كما أشار إليه سابقاً بقوله : «لولاالوجود وحدة ماحصلا» الخ ا. والحال أن الموجودات بحكم قوله ، تعالى : «سَنُريهيم م الآية آيات الموجودات بحكم قوله ، تعالى : «سَنُريهيم م الآية آيات المحصلا» الخ الموجودات بحكم قوله ، تعالى المستريهيم م الموجودات بحكم قوله ، تعالى المحسلاء المح

۱- كذا بالاصل و لعل المراد: «لولم يؤصل وحدة ما حصلت» «اذ غيره مثار كثرة أتت»

٢- «سنريهم آياتنا فى الافاق و فى أنفسهم حتى يتبين لهم أنه الحق : فصلت (٤١) ،

له ، تعالىٰ . فلو لم يكن الوجود مشتركاً بينها ، لماكانت آيات له ، تعالى ، لأن المبائن للشّيء لايمكن أن يكون آية و علامة له .

فإن قلت : لادلالة للآية الشّريفة على كون الموجودات آيات له ، تعالىٰ ، بل إنهّا تدلّ على إظهار آياته فيها .

قلنا : أوّلا لاشكتُ أن كلّ ما يظهره الحقّ ، من الآيات ، يكون معلولاً له ، تعالى ، فلو اقتضى المعلوليّة النّناكر و الاختلاف ، لهَا جازكونه آية له . و ثانياً ليست الآفاق و الأنفس ظرفاً للآيات ، بل هى كالخارج و الذّ هن . فكما أنّ معنى الموجود فى الذّ هن أو الخارج : ليس أنّها الشيئان ، و الموجود فيهما شيء آخر ، يكون فيهما ، ككون المظروف فى الظّرف ، \_ بل معناه أنّ الشّىء الموجود فيهما مرتبة من مراتبهما ، فكذلك هنا ، فتدبيّر !

قوله: «موافقة الوجود» الخ ١٢/١١.

أى : الكتاب التدويني موافق للكتاب التكويني الآفاق ، موافقة الوجود الله فظي و الكتبي ، للوجود العيني ، و موافق للكتاب الأنفسي ، موافقتها ، للوجود الذّ هني .

و إنتها جعل الكتاب التدويني بمنزلة الوجود الكتبي و اللفظي معاً ، لأنه ، إذا قرء القرآن صار لسان القارى لسان الحق ، فصاركالوجود اللفظي ،كما ورد: «يقول الله ، بلسان عبده: ستميع الله ليمتن محيده». سيتها إذاكان القارى الإنسان الكامل. أو لأته ظهر أوّلا بكسوة الألفاظ و العبارات ، في مظهرية الصُّور المثالية للعقل الكلتي المسمتى المجتبرائيل ، ثم تنزل بصورة الحروف و الأرقام المكتوبة . وجعل الوجود الأنفسي ذهنيا من جهة أن تعقله بمنزلة الوجود الذهني للحق ، تعالى .

قوله: «و الخامس أن خصمنا» الخ ١٣/١١.

قد جعل ، قدّه ، ما هو مناط الشّبهة ، بعَينه مناط الدّفع ، لان ّ الاشعرى جعل معلوليّة الممكنات سبباً لذهابه إلى الاشتراك اللّفظي ّ ، بتوهم أنّه على تقدير الاشتراك

۱ـ أى : «الذهن و الخارج».

المعنوى ، يلزم مجانسة المعلول مع العلّة . فجعل ، قدّه ، المعلوليّة سبباً لوجوب الاشتراك المعنوى ، من جهة لزوم السّنخية بين العلّة و المعلول ؛ «قُلُ كُـُلُ لُّ يَعْمَلُ عَلَىٰ شَاكلَته » أ .

قوله: «و إن كان بعض مصاديقه» الخ ١/١٢.

و هوالجق"، تعالىٰ شأنه .

قوله : «فوق مالايتناهي بمالايتناهي» الخ ٢/١/١-٢.

قال المحقّق الطّوس في شرح الإشارات:

« النّهاية و الــّلا نهاية من الأعراض ، الّتى تلحق الــكمّ لذاته ، و تلحق كلّ ما له ، أو لشيء يتعلّق به ، كميّة ، بسبب تلك الكميّة : فمنها ما يعرض للكمّ المتّصل، وهو تناهى المقدار ، ولا تناهيه . و منها ما يعرض للــكمّ المنفصل ، و هو تناهى العدد ، ولا تناهيه .

و المقدار نفسه ، كما يمكن فرض لانهايته فى الازدياد : لا نهاية المقادير ، أعنى تزايد الاتتصال ، فقد يمكن فرض لا نهايته فى الانتقاص : لا نهاية الأعداد ، أعنى مراتب الانفصال .

و الشيء الذي له مقدار ، كالجسم ، أو عدد ، كالعلل ، ففرض النهاية و السلاح نهاية فيه ظاهر . و أمنا الشيء ، اللذي يتعلق به شيء ، ذو مقدار ، أو عدد ، كالقوى التي يصدر عنها عمل متصل في زمان ، أو أعمال متوالية ، لها عدد ، ففرض النهاية و السلانهاية فيه يكون بحسب مقدار ذلك العمل ، أو عدد تلك الأعمال . و اللذي بحسب المقدار يكون إمنا مع فرض وحدة العمل و اتتصال زمانه ، أومع فرض الاتتصال في العمل نفسه ، لامن حيث يعتبر وحدته ، أو كثرته .

فالقوى ؛ بهذه الاعتبارات ، تكون ثلثة أصناف :

الأوَّل قُوى يفرض صدور عمل واحد منها ، في أزمنة مختلفة ،كُرماة ، يقطع

١ - الأسراء (١٧) ، ٨٤.

سهامهم مسافة محدودة ، فى أزمنة مختلفة . ولامحالة ، تكون الـتى زمانها أقل أشد قوة ولا من الـتى زمانها أكثر . و يجب من ذلك أن يقع عمل غير المتناهية ، فى زمان .

و الثَّانى قُرُوى يفرض صدور عمل ما منها ، على الاتَّصال ، فى أزمنة مختلفة ، كَتَرُماة يختلف أزمنة حركات سهامهم فى الهوا . ولامحالة ، تكون التَّبي زمانها أكثر أقوى من التَّتى زمانها أقلُّ . و يجب من ذلكُ أن يقع عمل غير المتناهية ، فى زمان غير متناه . والثَّالَثُ قُوى يفرض صدور أعمال متوالية عنها ، مختلفة بالعدد ، كَـرُماة يختلف عدد رميهم . ولامجالة ، تكون الـّتي يصدر عنها عددٌ أكثر أقوى من الّـتي يصدر عنها عددٌ أقل من و يجب من ذلك أن يكون ليعمل ، غير المتناهية ، عدد غير متناه . فالاختلاف الأوّل بالشِّدّة ؛ و الثّاني بالمّدّة ، والنّالث بالعدّة» إنتهي كلامه . إذا عرفت هذا ، فنقول : قد ظهر أنَّ المناط ، في إطلاق الــّـلا متناهي الشَّـدّيُّ في القوى ، اللَّـواتي هي مبادي الآثار ، أن يقع أعمالها لافي زمان . فأن كان إطلاقه على المبادى الحِرّدة ، بهذا الاعتبار ، لا ينحصر الـــّلا متناهى الشَّـدّى في الواجب ، تعالى ، بل يشمل مطلق العقول الطُّوليَّة و العرضيَّة ، بل النَّفوس الكلِّيَّة الالهيَّة ، البادية و الصَّاعدة ، من جهة أمريَّتها ، و الأفعال الصَّادرة عنها ، من هذه الجهة (الجنبة) ، أي: الأفعالالخاصلة منها على سبيل الإبداع و الاختراع مباشرة"، أو تسبيباً . و يرتفع التَّفاضل بينها من هذه الجهة ، بل يكون التَّفاضل من جهة كمال الفعل و تماميَّته ، ولكن بالنَّسبة إلى الأفعال التَّكوينيَّـة . فهي لاتتَّصف بالشَّدّة ، لأنَّها صادرة عنها بالتَّسبيب، و عن القوى الجسمانيَّـة بالمباشرة . و هي لاتقدَّر على الأفعال الغير المتناهية ، و إنَّلا لزم وقو ع الحركة لافي زمان.

ولوكان المراد من السّلا متناهى الشّدّى مالايتصوّر أشدّ منه ، فإنكان المراد أنّه لايتصوّر أشدّ منه ، من جهة وقوع فعله ، لا فى زمان ، فيكون جميع المبدعات بهذه الصّفة و إنكان المراد لايتصوّر اشدّمنه من جهة كمال الفعل و تماميته واقدريّته ، فهو ينحصر فى الواجب، تعالى ، وانكان المراد لايتناهى نوريّته واشتماله على نوريّة غير متناهية ، فالمبدعات أيضاكذلك تمانية عليه فى الجاشية . و إنكان المراد مالايتصوّر أشدّ منه وجوداً ، و أتم منه نوريّة

و ليس ماوراء وجوده وجود ، فحينئذ ينحصر فى الواجب ، تعالى أيضاً . ومن هناقيل : أنّ السّلا نهاية الشّدّيّة مستلزمة للسّلا تناهى الوجودى ، و أن تكون المتّصف بها غير محدود الوجود ، صرف الإنيّة و مؤيّس الأيسيّات .

و إذا عرفت هذا فنقول: ما أفاده قدّه فى الحاشية: من فرض السّلاتناهى الشّدّى التّحتى مطلقاً بإطلاقه غير مستقيم . إذ السّلا متناهى الشّدّى ، قد عرفت انحصاره فى الواجب ، تعالى ، فلا يشمل التّحتيّة الصلا . نعم ، هو ببعض الاطلّلاقات يعم الفوقيّة و التّحتيّة ، و ببعض الإطلاقات لايتصور فيه الفوقيّة ، بل يكون جميع ما يتّصف به ، من حيث الاتصاف به ، على شرع سواء ، و إن كان من جهة أخرى ، كعليّة بعض ما يتتصف به للآخر ، يتّصف بالفوقيّة ، لكنّه ليس من تلك الجهة .

أللّهم "، إلّا أن يقال: العلّة ، لمّاكانت من جميع الجهات فوق المعلول و محيطة به و جميع آثاره آثارها ، كان لاتناهى المعلول ، فى أىّ شيءكان و بأىّ معنى أخذ ، ظلّ لاتناهى العلّة . فمن هذه الجهة يتصوّر ـ فى السّلا تناهى ـ الفوقيّة و التّحتيّة أيضاً . و على تقدير جعل السّلا متناهى بالمعنى الأعمّ "، من الفوقيّة و التّحتيّة ، فقد جعل قدّه الأقسام تسعة : حاصلة من ضرب ثلثة أقسام الفوقيّة فى التّحتيّة .

ولكن يمكن أن يجعل الاقسام أكثر: بضربكل واحد من النالاثة في الشلاثة ، ثم ضرب مجموع ثم ضرب مجموع الاثنين، من الفوقية ، في كل واحد منها ، من التحتية ، ثم ضرب مجموع ثلاثة الفوقية في كل واحد من التحتية ، وكذا ضرب مجموع الاثنين في مجموع الاثنين و مجموع الاثنين في مجموع الاثنين و مجموع الثلثة . لكن لا يوجد في الواقع مثال بجميع هذه الأقسام ، بل يتداخل بعضها في بعض . فلذلك أخرب عن باقي الأقسام غير التسعة . و نحن قد عملنا جدولاً لما ذكره و وضعنا أمثلة الأقسام في خلالها .

بل الأقسام تسعة و أربعين : حاصلة من ضرب سبعة أقسام الفوقيّة فى السّبعة التّحتيّة . ولو قيّدناكلّ واحد من الثّلثة ، بكونه بشرط الانفراد ، أو لا بشرط الانفراد عن الآخر ، تضاعف الاقسام . ولكن لايكون لجميعها أمثلة مطابقة للوجود ، ولذلك

١ أى : «اللا نهاية التحتية».

أضربنا عنه فى الجدول .

و أمّا النّسبة بين النّلثة ، فباعتبار المفهوم ، لاملازمة بينها أصلاً ، و بجوز انفكاك كلّ منها عن الآخر . و لكن بحسب التّحقّق ، كلّما تحقّق الشّدّى تحقّق المدّى و العيدّى و العيدّى و العيدّى ، على مذهب الحكماء ، أعنى على أصول المشّائين منهم ، تلازم فى الوجود ، ولكن ، على مذاق القائلين بحدوث العالم ، لاملازمة بين المدّى و العدى . بل يجوز تحقّق العدّى بدون المدّى ، كما فى الافلاك بناء على حدوثها و أبديتها ، و تحقّق المدّى "بدون العدّى " ، كما فى العناصر الأربعة ، بناء على أزليّة كليّاتها سيّما المنفعلة منها ، بناء على تخصيص الأثر بالفعل ، لامطلق الأثر ، حتّى مثل القبول و الانفعال ، فيشمل الهيولى أيضاً .

ثم آن المدى و العدى و الشدى قدتلاحظ بالنسبة إلى الآثار الصادرة عن الشيء المتصف بهما: فما يكون الأثر الصادر منه ، اللذى من شأنه الوقوع فى الزمان ، فى السلازمان ، يسمى بالسلا متناهى الشدى . و ما يكون عدة آثاره الصادرة منه ، غير متناهية عدة يسمى بالسلا متناهى العدى . و ما يكون مدة إفاضاته ، و تحقق إجاداته غير متناهية ، يسمى بالسلا متناهى المدى . و قد تعتبر بالنسبة إلى ذات الشيء ، و حال نفسه ، من جهة لاتناهى وجوده ، و عدم محدوديته ، و أزلية بقائه ، أو أبديته ، وعدم محصورية كالاته او نعوته ، فيسمى ما يكون شدة وجوده غير متناهية بالسلا متناهى الشدى و ما يكون وجوده أزليتا و أبديا أو أبديا فقط ، بالسلا متناهى المدى ، من جهة استمرار بقائه و وجوده أزلا و أبديا أو أبدا فقط ، بالسبة إلى وجوده فى الأبد بهة استمرار بقائه و وجوده أزلا و أبدا أو أبداً فقط ، بالسبة إلى وجوده فى الأبد

و الواجب ، تعالى ، غير متناهى الشدّى و المدّى و العدّى ، بجميع معانيها ، بلفوق مالايتناهى بمالايتناهى كذلك . \_ و العقول الكلّية متّصفة بجميع تلك المعانى ، إلا بمعنى واحد للشّدّى ، و قد عرفته فيما سبق من الكلام . \_ و النّفوس الكلّية البادية والصّاعدة أيضاً متّصفة بالمدّى " والعدّى" ، بجميع معانيها ، إلّا بالمعنى الّذى ذكر للعدّى"

| لا يتنا هىعدى                                                 | لایتناهی مدی                                        | لا يتناهىشدى                                                    | جدول اقسام                   |
|---------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------|------------------------------|
| فوق                                                           | فوق                                                 | فوق                                                             |                              |
| واجب تعالی                                                    | واجب تعالی                                          | واجب تعالی                                                      | لایتناهی شدی                 |
| و عقل کلی                                                     | و عقل کلمی                                          | و عقل کلی                                                       | تحت                          |
| واجب تعالی وعقل<br>کلی ، و عقل و نفس<br>کلیة                  | واجب تعالی و عقل<br>کلی ، و عقل ونفس<br>کلیة        | واجب تعالی و عقل<br>کلی، و عقل و نفس<br>کلیة                    | لا یتناهی مدی<br>تحت         |
| واجب تعالی وعقل<br>کلی ، و عقل کل <sub>م</sub><br>مع نفس کلیة | واجب تعالی مع عقل<br>کلی ، و عقل کلی<br>مع نفس کلیة | واجب تعالی و عقل<br>کلی ، و ع <sup>ت</sup> ل کلی<br>مع نفس کلیة | لا یتناهی ع <i>دی</i><br>تحت |
| واجب تعالی مع                                                 | واجب تعالى سع                                       | واجب تعالی سع                                                   | لا یتناهی شدی                |
| عقل کلی                                                       | عقل كلى                                             | عقل کلی                                                         | و سدی تعت                    |
| واجب تعالی سع                                                 | واجب تعالی سع                                       | واجب تعالی مع                                                   | لا یتنا ه <sub>ی</sub> شدی   |
| عقل کلی                                                       | عقل کلی                                             | عقل کلی                                                         | و عدی تحت                    |
| واجب تعالى سع عقل<br>كلى و عقل كلى س<br>نفس كلية              | واجب تعالی سع عقل<br>کلی و عقل کلی سع<br>نفس کلیة   | واجب تعالى سع عقل<br>كلى و عقل كلى مع<br>نفس كلية               | لا یتناهی سدی<br>و عدی تحت   |
| واجب تعالی مع                                                 | واجب تعالی مع                                       | واجب تعالی سع                                                   | لا یتناهی شدی و              |
| عقل کلی                                                       | عقل کلی                                             | عقل کلی                                                         | مدی و عدی تحت                |

|                                   | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |                          |                                |
|-----------------------------------|---------------------------------------|--------------------------|--------------------------------|
| لایتناهیشدی<br>و مدی و عدی<br>فوق | لایتناهی <i>مدی و عدی</i><br>فوق      | لایتناهیشدی و عدی<br>فوق | ابتناهی <i>شدی وسدی</i><br>فوق |
| واجب تعالی                        | واجب تعالی                            | واجب تعالی               | واجب تعالی                     |
| و عقل کلی                         | و عقل کلی                             | و عقل کلی                | و عقل کلی                      |
| واجب تعالمی و عقل                 | واجب تعالی و عقل                      | واجب تعالی و عقل         | اِهِب تعالى و عقل              |
| کلی ، و عقل و نفس                 | کلی ، و عقل ونفس                      | کلی ، و عقل ونفس         | كلى، و عقل و نفس               |
| کلیة                              | کلیة                                  | کلیة                     | كلية                           |
| واجب تعالی و عقل                  | واجب تعالی و عقل                      | واجب تعالی و عقل         | راجب تعالی و عقل               |
| کلی، و عقل کلی مع                 | کلی ، وعقل کلی سع                     | کلی ، وعقل کلی مع        | کلی، وعقل کلی سع               |
| نفس کلیة                          | نفس کلیة                              | نفس کلیة                 | نفس کلیة                       |
| واجب تعالی سع                     | واجب تعالىسع                          | واجب تعالی مع            | واجب تعالی سع                  |
| عقل کلی                           | عقل كلى                               | عقل کلی                  | عقل کلی                        |
| واجب تعالی مع                     | واجب تعالی سع                         | واجب تعالی مع            | واجب تعالی سع                  |
| عقل کلی                           | عقل کلی                               | عقل کلی                  | عقل کلی                        |
| واجب تعالی سع عقل                 | واجب تعالی مععقل                      | واجب تعالى سع عقل        | اجب تعالی سع عقل               |
| کلی و عقل کلی سع                  | کای و عقل کلی مع                      | كلى و عقل كلى سع         | کلی وعقل کلی سع                |
| نفس کلیة                          | نفس کلیة                              | نفس كلية                 | نفس کلیة                       |
| واجب تعالی مع                     | واجب تعالی سع                         | واجب تعالى مع            | واجب تعالی سع                  |
| عقل کلی                           | عقل کلی                               | عقل كلى                  | عقل کلی                        |

أخيرا ، لوكان المراد الاتتصاف بالكمالات الغير المتناهية دفعة "، لاتدريجاً ، و إلا فهى متصفة بها ، من حيث مظهريتها للأسماء و الصفات الغير المتناهية لله ، تبارك و تعالى ، و الهيولى الأولى و ساير الموجودات الأزلية ، على رأى المشائين ، متصفة بالمدى والعدى "ببعض معانيهها ، أى : أزلية الوجود فى المدى ، و الاتتصاف بمطلق الأثر ، حتى مثل القبول و الانفعال فى الأزمنة الغير المتناهية فى العدى ". \_ و لكن اتتصاف العناصر ، أى : كلياتها بها لايحتاج إلى ذلك التعميم ، سيما بالنسبة إلى الفاعلة منها ، و غير متصفة بالشدى " بأى معنى كان .

فلو ، لاحظنا ، فى الضرب و تحصيل الأقسام ، معانى الشدّى والعدّى و المدّى ، و أضفناها إلى ما مر سابقاً ، تضاعف الأقسام أيضاً ، و زادت على ماسبق بكثير لكنا تركناها للاختصار . وكذلك ، لو أردنا بكل واحد من العدّى و المدّى و الشدّى السّلا بشرط و بشرط لا ، تضاعف الأقسام بسببها ، إلّا أن بعض أقسامها غير موجود و بعضها متداخل فلذلك تركناها ، فتدبـر .

و الجدول الّـذى عملناه ، المشتمل على تسعة و أربعين قسماً ، الحاصلة من ضرب سبعة أقسام الفوقيّـة فى السّبعة التّـحتيّـة هكذا : [راجع الجدول المقابل]

قوله : « و في عَين محدوديّته ظـّلاً و فيئاً » الخ ٢/١٢-٣.

إشارة إلى إرجاع التشكيك الخاصّى إلى الخاصّ الخاصّى . و بيانه : أنّ المصنّف ، قدّه ، اختار مذهب الفهلوييّن من الحكماء ، الذّاهبين إلى أنّ الوجود ذو مراتب متفاوتة ، و درجات متفاضلة .

و اعترض عليهم: بأنه يلزم من هذا القول أن يصير الواجب ، تعالى ، محدوداً ، من جهة أنه ، كباقى المراتب ، مرتبة من الوجود ، و محاط بالوجود المطلق ، الشّامل له و لغيره ، من المراتب . و أن يكون المطلق المحيط به أولى بالواجبيّة منه ، تعالى ، من جهة إحاطته به و بغيره .

فأراد ، قدّه ، دفع هذا الاعتراض : بأنّا ، و إن ذهبنا ، وفاقاً للفهلويين من

الفلاسفة ، إلى أن الوجود ذو مراتب متفاوتة ، إلا أنا لما جعلنا بعض مصاديقه ، و هو الواجب ، تعالى ، فوق مالايتناهى بما لا يتناهى ، و جعلناه أصلاً و شيئاً ، و باقى المراتب ظلم و فيئاً . فقد رجع الأمر إلى أن المطلق الله بشرط ، هو الواجب ، تعالى ، والباقى أفيائه و أضوائه و أظلاله . و عليه فلا يلزم المحذورات المذكورة أصلاً ، كما لا يخنى . و بالجملة هو ، قدّه ، فى بادى الأمر ، و إن وافق المشهور ، إلا أنه ، بعد وضوح الحق و سطوع نور البرهان من أفق البيان ، يصرّح بما هو الحق الصراح ، والقول الصّحاح .

قوله: «عن المبدء الموجود» الخ ٦/١٢.

التّقييد بالموجود ، لأنّه الـتّلازم من فهم أنّه معدوم ، و إنّلا لمّاكان العدم عنده مساوقاً للنّـنى ، فالـــّلازم ننى المبدء مطلقاً .

و يمكن أن يكون التخصيص لأجل أن القائلين بثبوت المعدومات الأزلية ، لا يجعلون العدم مساوقاً للنتنى ، فلا يلزم من ننى الوجود ، عندهم ، ننى المبدء مطلقاً . ولما لم يبيتن بطلان مذهبهم بعدُ ، جعل اللازم منه ننى المبدء الموجود ، لا ننى المبدء مطلقاً ، فتدبتر !

قوله: «تعالى عماً يقول الظالمون» الخ ٨/١٢.

إنها لم يصرّح بما هو المحذور فى هذا الشّق ، كما صرّح به ، فيما لو فهمنا منه أنّه معدوم ، لأنّ المحذور فيه أشدّ . إذ ، على هذا الفهم الفاسد الكاسد، يلزم أن يكون المبدء نفياً صرفا و ليساً محضا . لأنّ القائلين بثبوت المعدومات ، أيضاً لاينفون إطلاق الذّات و الشّىء على المعدومات . فلو جعلنا مبدء الكلّ لا شيئاً صِرفاً ، لزم أن يكون أدنى مرتبةً من المعدومات الصّرفة .

قوله: «بعنوان إجراء أسمائه الحسني في الأدعية» ١٠/١٢.

إنبًا قيَّده بذلك ، حتَّى لايقال : أنَّ أسماءالله توقيفيَّة ، و لعلَّه ، لم يجوَّز

الشَّمرع من إطلاق هذه الأسماء و إرادة المعانى المعهودة . أو لأنَّ استعمال تلكُ الأسماء ، فى الأدعية و الأوراد ، ممَّا لايمكن إنكاره . وقد يصير واجباً شرعاً ـكما فى إطلاق الرَّب و الرّحمان و الرّحيم و المالك؛ ، و الأسماء المذكورة فى سورة التّوحيد، و سائر السّور المتلوَّة في القراثة ، أو القرآن \_ بسبب النَّذر و شبهه ، بأن يجب قراثة القرآن بسبب النَّذر و نحوه ، و لخصوص العالم بمعانيها . أو اختار المصلَّى قراثة السُّورة ، الَّتي فيها هذا الاسم ، مثل سورة الجمعة و غيرها من السُّور . وكذا بعض الأدعية الواجبة ، فى بعض المقامات و الحالات ، أو الأدعية المستحبّة . فإنّ التّوجه إلى معانى تلك الأسماء و الالتفات إليهـا ، لولم يسلّـم لزومه مطلقا ، فلا ريب فى لزومه فى بعض الصّور أو لزوم ترتّب الأثر المنظور من الدّعاء عليها . و حينئذ إن فهمنا منها ما أفاده ، قدّه ، فقد جاء الاشتراك و لوازمه ، من السّنخيّة بين العلّة و المعلول و غيرها . و إن لم نفهم ذلكت ، بل فهمنا نقيضه ، لزم تعطيل العالم من المبدء العالم ، بل مطلقاً . لأن الجهل المطلق مساوق مع العدم . لأنَّ العلم المطلق من لوازم الوجود المطلق ، و عوارضه الذَّاتيَّة السَّارية بسريانه ، فيكون نني مطلق العلم عن شيء مساوقاً لنني مطلق الوجود غنه . و إن لم نفهم شيئاً لزم التّعطيل .

قوله: «فعطّلوا العقول» الخ ١١/١٢.

إن قلت : السّلازم ممّا أفاده تعطيل العالـَم من المبدء الموجود ، أو تعطيل العقول عن المعارف ، فلم جعل المحذور الأمر الأخير ؟

قلنا : لأن القائلين بالاشتراك الله فظى لم يذهبوا إلى باقى الاحتمالات ، بل غاية ما يمكن أن يلزموا به ، هو تعطيل العقول ،كما لايخنى ، فلذلك خصه به .

قوله: «كثير من المعاصرين» الخ ١٢/١٢-١٣.

الظّاهر أنّ مراده الشّيخيّة ، و فى كلمات من سبقه أيضاً إيماء إليه ،كما فى بعض الشّروح لفصوص الفارابيّ ، و غيره . قوله: «من باب اشتباه المفهوم» الخ ١٣/١٢.

أى اشتباه وحدة المفهوم و الاشتراك ، فى الاندراج تحته ، بالاتتحاد فى الأحكام المصاديق ، و الاتتصاف بصفاتها و آثارها و لوازمها .

قوله: «لأنّه من باب تجنيس القافية» الخ ١/١٣.

قد ذكرنا شرحه فيما سبق ، فراجع إليه !

## في زيادة الوجود على المهيّة

قوله: «غرر في زيادة الوجود» الخ ٢/١٣.

هذه المسألة ، أيضا ، من مهمات المسائل ، و يتوقف عليها كثير منها ، بل مسألة أصالة الوجود ، و غيرها ، من المسائل أيضاً يبتنى تحقيقها على تحقيق هذه المسألة . لأنه لوكان الوجود عين المهيات المتخالفة بالذات ، لم يتحقق سنخ الوجود ، حتى يكون متأصلاً ، أو أمراً اعتباريا ، كما لايخنى ، فلا تحصل وحدة . و لا يمكن الذهاب إلى مذهب الفهلويين ، ولاغيره ، من المسائل المبتنية على أصالة الوجود ، أو تحقق أمر آخر غير المهية ، يعبر عنه بالوجود .

و إنها لم يذكر ، قدّه ، كونها من المهمّات : إمّا لأجل كونها تفريعاً على المسألة السّابقة و من ملحقاتها ، كما يرشد إليه تعبير المحقّق الطّوسى ، قدّه ، بقوله ، بعد إثبات الاشتراك ، فيغاير المهيّة : و إمّا لاستفادته ممّا أفاده فى السّابق ؛ و إمّا لعدم توقّف إثبات سائر المسائل عليها ، بعد إثبات الاشتراك المعنوى ، كما لايخنى ، فتأمّل !

قوله: «بمعنى أنّ المفهوم من أحدهما» الخ ٣/١٣.

أى: ليس المراد من الزيادة الزيادة فى الخارج. لأن المحققين من الحكماء، القائلين بالزيادة، لم يذهبوا بالزيادة عينا، و إن نقل عن بعض من لاتحصيل له، الذهاب إلى ذلك ، كما نسب إلى طائفة من المشائين. بل إنها ذهبوا إلى الزيادة فى التصور، بل فى حاق التصور، بالتعمل الشديد و التكلف البالغ. فإن الأشعرى، لوكان قائلا بهذا القول، فلا يكون عليه غبار أصلاً. بل المراد منه الإتحاد ذهناً و خارجاً، بمعنى

إتّحاد مفهومها مع الاختلاف بينهما فى صرف اللّفظ الموضوع ، فهما من قبيل الألفاظ المترادفة .

قوله: «لكن العقل من شأنه» الخ ٦/١٣.

لأنته من عالم الأمر و القدرة \_ « قُـل الرّوُح مِن ْ أَمْـرِ رَبّى » \ \_ فله اقتدار ، لا يكافيه اقتدار ، إلا اقتدار بارثه و مبدئه ، فإن اقتداره ظل اقتدار بارثه .

قوله : «بنحو عدم الاعتبار » الح ٧/١٣.

و ذلك ، لأن الذّهن ، و إنكان له اقتدار اعتبار عدم كل شيء ، حتى عدم نفسه ، إلا أنّه في المقام ، لو اعتبر عدم المهيّة ، لم يتمكّن من إثبات الوجود و الحكم بعروضه لها ، من جهة استلزامه اجتماع النّقيضين لحاظاً . وكذا لم تكن المهيّة ، حينئذ ملحوظة ، من حيث هي هي ،كما هو المفروض . بل يلزم دخول العدم في حدّ ذاتها ، أو ملحوظاً معها من حيث هي هي ، فتدبّر !

قوله: «و إن كانت بالحمل الشّايع الصّناعي وجوداً، ٩/١٣.

أى : بالحمل اللّذى ملاكه الوحدة فى الوجود و الاختلاف فى المفهوم . و يسمّى بالشّايع الصّناعى لشيوعه فى العلوم و الصّنايع .

و إنيّا قال هو بذلك الحمل: وجود ، مع أنّة به موجود ، لا «وجود» إشارةً إلى بساطة مفهوم المشتق ، و اتّحاد الوجود مع الموجود حقيقة ، أو إلى أنّ الموجود بالحق و الحقيقة هو الوجود ، دون غيره .

قوله: «يكفيه نفس شيئيّة المهيّة» الخ ١٠/١٣.

أى : شيئيتها الذّهنيّة ، التي هي وجودها الذّهني حقيقة "، من جهة مساوقة الوجود مع الشّيئيّة . أو نفس شيئيّتها الوجود مع الشّيئيّة . أوكون المهيّات وجودها الذّهني و الخارجيّ ، و إنكانت في الملحوظة في الذّهن ، مع قطع النّطر عن وجودها الذّهني و الخارجيّ ، و إنكانت في الواقع و نفس الأمر في الذّهن مخلوطة به ، بل هذا اللّحاظ في الحقيقة نحو من الوجود لها .

١ - الاسراء (١٧) ، ه ٨.

قوله: «لاخارجياً» الح ١١/١٣.

لأنه ، لوكان العروض خارجاً يكون التركيب بينها انضمامياً . و لا شكت في اقتضائه وجود المعروض ، في ظرف العروض ،كما هو مقتضي قاعدة الفرعية .

قوله : «السلب المعهود بين القوم» الخ ١٢/١٣.

أى : سلب الوجود عن المهيّة .

قوله: «ولا يصّح سلبها» الخ ١٤/١٣.

و ذلك ، لأن سلب الشّيء عن نفسه محال و ثبوته لنفسه واجب ، وإلّا لزم اجتماع النّقيضَين .

قوله: «أى ما يقرن بقولنا لأنَّه» الخ ١٥/١٣-١٠.

المراد به الواسطة فى الإثبات ، التّى هى أعمّ من الواسطة فى الثّبوت ، و مبائن مع الواسطة فى العروض عند أكثرهم .

قوله: «وغير المغفول» الخ ٤/١٤.

الغير الاوّل مضاف إلى المغفول ، و هو مبتداء ، و الثنّانى خبر عنه ، و المغفول صفته . أى : الأمر الّذى ليس بمغفول ، و يكون ملتفتاً إليه ، و هى المهيّة غير الأمر الّذى هو مغفول عنه ، و هو الوجود .

قوله: «حملاً أوّليّا» الخ ٦/١٤.

و ذلك؛ لان المفروض اتتحاد جميع المهيّات و المفاهيم مع مفهوم واحد . والمتتحد مع المتحد متتحد . و الحمل الاوّليّ مناطه الاتتحاد في المفهوم ، فيلزم ما أفاده ، قدّه .

قوله: «وعلى هذا التّقرير» الخ ١٠/١٤.

المراد به ما أفاده ، قدّه : من أنّ الـــّـلازم على هذا القول الاتــّحاد بين الاشياء ، في مقام شيئيـّتها المفهوميــّة ، لا مجرّد الاتــّحاد في الوجود . و أنّ الـــّـلازم من هذا القول أن يكون حمل الوجود عليها و حمل بعضها على بعض ، أوّليـّـا . فإنّ المحقـّـق الـــّــلاهيجيّ ،

قدّه ، اعترض على المثبتين للاشتراك المعنوى، و الزّيادة ... و إلزامهم على النّافين : بلزوم اتّحاد المهيّات ، على هذا القول ، أو عدم انحصار أجزائها ... بعدم الاستبعاد في هذا المحذور ، بناءً على مانسب إلى جماعة من الصّوفيّة من وحدة الوجود .

و أجاب عن هذاالاعتراض: بأن مانسب إلى الجهاعة طور ". ماوراء طورالعقل فإن المفهوم مما أفاده ، قده ، أن أصحاب القول بوحدة الوجود ذاهبون إلى وحدة الموجودات ، من جهة اتتحادها مع وجود واحد فى مقام شيئية ماهياتها ، لا وجوداتها فقط ، حتى يصير المحذور على مذهب الماهيات . فإنه ، لوكان لازم القول بوحدة الوجود الاتتحاد فى مقام شيئية الوجود ، لاشيئية المفاهيم ، لايلزم ما ذكره من المحذور على قولهم ، لجواز انتزاع مفاهيم مختلفة عن وجود واحد ، كما هو كذلك ، ولو بناء على نفى اتتحاد الوجود أيضاً .

فرّد عليه ، قدّه : بأنّ المحذور على مذهب القائلين بنني الاشتراك ، و القول بالعينيّة ، هو اتّحاد الأشياء في مرتبة شيئيّة المهيّة ، و الحمل الأوّليّ . و المحذور على مذهب الصّوفيّة الاتّحاد في رتبة الوجود ، و الحمل الشّائع الصّناعي ، فلايكون المحذور على اللهولين واحدا ، حتى يحتاج إلى تجشّم الجواب: بأنّ ما ذهب إليه الصّوفيّة طوروراء طور العقل .

و أمّا بيان أنّ ما ذكروه إنّها هو ذاك المقام فقطّ : فلان ّ القائلين بوحدةالوجود المحقّقون منهم ذهبوا إلى أنّ الوجود الحقيقيّ ، و ما هو المنشأ لانتزاع الموجوديّة ، من دون حيثيّة تقييديّة ولا تعليليّة ، واحد ، والباقى أفيائه و عكوسه و أظلاله .

و طائفة منهم جعلوا الكثرة كثانيّة ما يراه الأحول ، بالنّسبة إلى الحقّ ، تعالىٰ ، من جهة إندكاك جبال إنيّتها بالنّسبة إليه ، تعالىٰ . و جعلوا نوره الفعلى ، مع سريانه فى كلّ شىء ، بالنّسبة إليه ظـلّلا و فَيئاً ، بل فى الحقيقة ممحوقا ، ولا شيئا . و ذهبوا

<sup>1 -</sup> أى: «الزام المثبتين».

۲ - «فبأن» ، خ ل.

إلى أن حقيقة الحق ، تعالى ، الوجود المطلق الـلا بشرط ، المنزه عن الاتتحاد و المجانسة مع المقيدات ، المجتمع معالتعينات ، لامن جهة حقيقته ، بل من جهة ظهوره و سريان نوره . فعلى هذا القول لايلزم محذور أصلاً .

و فرقة أخرى منهم ـ تشابهت أقوالهم و تشتّت كلاتهم، من جهة اختلاف حالاتهم في السّلوك ، و صدور الكلام منهم ، في حال الجذبة و الفناء ـ يظهر من ظاهر أقوالهم القول بأن وجود الحق كلّى طبيعي سار في جميع الموجودات ، و أن ليس في الدّار غيره ديّار . و على هذا القول أيضاً لايلزم اتبّحاد الأشياء ، لا في مرتبة شيئيّة المفهوم ، و لا في مرتبة شيئيّة الوجودي في مرتبة شيئيّة الوجودي المّا في مرتبة ماهيّاتها . و أمّا السّارى في الموجودات ، متّحداً معها ا في رتبة وجودها ، لا في رتبة ماهيّاتها . و أمّا في مرتبة شيئيّة الوجود ، فلأنتهم لم يذهبوا إلى اتتحاد الموجودات مع الواحد بالشخص في مرتبة شيئيّة الوجود ، فلأنتهم لم يذهبوا إلى اتتحاد الموجودات مع الواحد بالشخص بل مع الكلّي الطّبيعي . و معلوم أن الاتتحاد مع الكلّي غير ملازم لاتحاد الأشخاص و التشخصات . أللّهم إلّا أن يجعل الكلّي عين التشخصات أيضاً و يجعل التشخصات غير مختلفة أصلا . .

و فريق آخر يجعلون ، فى ظاهر القول ، وجود الحق واحداً بالشخص ، و مع ذلك يجعلونه عين كل شيء ، و سارياً فى كل ذرة و فييء ، تعالى عن ذلك . و على هذا القول ، و إن لزم اتتحادها ، فى مرتبة الشيئية الوجودية ، إلا أنه ، لايلزم اتتحادها فى مرتبة الشتخصية للواجب ، تعالى ، لا تنا فى مرتبة الشيئية الماهوية . فإنه ، كما أن الوحدة الشتخصية للواجب ، تعالى ، لا تنا فى انتزاع المفاهيم الكثيرة ، الكمالية ، منه ، تعالى ، كذلك لاينا فى انتزاعها عن الموجودات ولو مع اتتحادها مع وجود الحق ، تعالى .

و بعض منهم ، لغلبة الوحدة عليهم ، لايرون غير الحق و صفاته و أسمائه شيئاً ، أصلاً ، لا أنهم يرون الأشياء ، و يقولون باتحادها مع الوجود الواحد .

فعلى جميع الأقوال في وحدة الوجود ، لايلزم ما أفاده صاحب الشوارق قدّه ،

۱ ـ أي : «سع الموجودات».

نعم إنها يلزم ما ذكره ، لو قيل بوجودالمهيّة لله ، تعالى ، و اتّحاده ، بوجوده و مهيّته مع وجود الأشياء و ماهيّاتها ، ـ و لم يقل بذلك ، فيما أعلم ، أحد .

قوله: «لأن ما قالوا» الخ ٩/١٤.

أى: ما قالوا من وحدة الوجود ، فإنها هي في مقام الوجود الحقيقي للهاهيّات ، بمعنى أنهم ذهبوا إلى اتّحاد وجودها مع وجود الحق ، على ما نسب إلى ظاهر أقوالهم ، لا اتّحاد المفاهيم و الماهيّات . فلا يمكن للصّوفية ، بناء ً على القول بوحدة الوجود ، النزام اتّحادها في مرتبة شيئيّة مفاهيمها و ماهيّاتها .

قوله: «كان لها جزء آخر موجود» الخ ١١/١٤.

أمّا لزوم أن يكون لها جزء آخر ، فلاقتضاء الكلّيّة ذلك . إذ لايتحقّق الكلّ إلّا مع وجود جزئين ، أو أكثر ، و لا يتحقّق بدون التّركّب من الجزئين ، اذ هو ١ أقلّ مراتب الأجزاء ، و التّركيب منها .

و أمَّا لزوم كون جزئه موجوداً . فلما أشار إليه ، بقوله : «لامتناع تقوّم الموجود» الخ .

قوله : «فيمتنع تعقـّل مهيـّة» الخ ١٣/١٤ .

و ذلكك، لأن تعقلها متوقف على تعقل الأمور الغير المتناهية و مادامت النّفس بدنى الوجود لاتتمكّن من ذلك .

فإن قلت: بناءً على قدم النّفس، لا مانع من تعقّلها للأمور الغير المتناهية، في الأزمنة الغير المتناهية، في الأزمنة الغير المتناهية. و بناءً على حدوثها، فهى، و إن لم تكن قادرة على تعقّلها دفعة لكنّها قادرة على تعقّلها تدريجاً، ولو في المستقبل من الزّمان، من جهة كونها روحانيّة البقاء، أبديّة الوجود.

قلت: بناءً على جميع الأقوال لا تتمكّن ، على هذا التّقدير ، على تعقّل مهيّة من الماهيّات بالكُنه . لأنتها و إن تمكّنت ، على تقدير قيدَمها ، على تعقّل الأمور

۱ - أي : «التركب من الجزئين».

الغير المتناهية فى الأزمنة الغير المتناهية ، إلا أنتها ، فى هذا الفرض ، لا يمكن دخول هذه الامور الغير المتناهية فى الوجود مطلقاً ، حتى تقدّر النتفس على تصوّرها . لأن جميع هذه الأمور ، لها وجود غير وجود الأجزاء ، فيكون الوجود جزئه أيضاً ، فتحتاج فى تصوّر المهيّة إلى تصوّره ، و هكذا . فيحصل مجموع آخر ، و لاينتهى إلى مجموع ، غير متناه لايحتاج فى تصوّره إلى تصور آخر ، فتأميّل .

و على تقدير أن لايكون للمجموع وجود آخر ، فدخول هذه الأمور ، الغير المتناهية ، فى الوجود غير ممكن أيضاً . لأنّه يلزم من فرض وجودها عدم وجودها ، كما لا يخنى .

و أمّا على تقدير حدوثها و بقائها أبداً ، فعدم اقتدارها على تصوّر الأمور الغير المتناهية دفعة مورد للتسليم ، و اقتدارها تدريجاً ، فى الازمنة المستقبلة ، غير نافع أصلاً : أمّا أوّلاً فلأنّه على ذاك التقدير يجب أن لا نقتدر على تصوّر شيء بالكنه ، مادمنا متعلّقين بالبدن ، مع أنّه مخالف للبديهة . و أمّا ثانياً فلأن اقتدارها على تصور الامور الغير المتناهية فى الأبد ، بتمامها و أجمعها ، مبنى على انقطاع الابد و الامور التي توجد فيه تدريجاً . و انقطاعه مستلزم لعدم اقتدارها على ذلك ، مع أن التصور الاكتناهي ، المبنى على التسلسل المحال محال .

قوله : «وكون هذا تسلسلا<sub>»</sub> الخ ١٥/١٤ .

اعلم أن التسلسل عبارة عن وجود الأمور الغير المتناهية ، إما دفعة ، أو تدريجاً أو عدم وقوف تقرّرها على حد ، و هو على أقسام .

لأن تلك الامور إما أن تكون متحققة ، منما يزة بالفعل : دفعة أو تدريجاً . أولا. وعلى الأوّل ، فإما أن يكون تما يزها فى الوجود ، أو فى التجوهر . و على التقادير ، إما أن تكون مترتبة ، أو غير مترتبة . و الترتب ، إما أن يكون وضعياً ، أو عقلياً . و على التقادير ، إما أن تكون مجتمعة فى الوجود الذّهني أو الخارجي " ، أو غير مجتمعة في الوجود الذّهني " أو الخارجي " ، أو غير مجتمعة في الوجود الذّهني " ، إما أن يكون عالياً أو سافلاً ، وكذا الوجود الخارجي " .

و على الثنانى، أعنى عدم التحقيق بالفعل، إمنا أن يتوقيف تحقيقها على الاعتبارات الغير المتناهية ، أولا. و على التقادير ، إمنا أن يكون التوقيف في طرف الوجود، أوطرف العدم . و العلل المترتبة ، إمنا أن تكون داخلية ، أو تكون خارجة عن القوام . والوجود أيضاً ، إمنا أن تكون في طرف الأول ، أو طرف الأبد . وجميع هذه الأقسام باطل ، عند المتكلمين ، إلا التسلسل في الأمور الاعتبارية ، و التسلسل السلا يتقني ، و عند الحكماء صحيح ، إلا قسم واحد ، و هو التسلسل في الامور الغير المتناهية المترتبة المجتمعة في الوجود النفس الأمرى ، ذهناً أو خارجاً .

و إذا عرفت هذا ، فنقول : قوله : « وكون هذا التسلسل » الخ : أى : تسلسلا ممتنعاً عند الحكماء . فإنه ، على تقدير وجود تلك الأجزاء خارجية ، أى : موجودة فى الخارج بوجودات متعدّدة ، ولو بوجود أمور أخرى ، متعدّدة ، موجودة بحيالها ، مثل المواد والصُّور ، كما سيشير إليه ـ تكون مترتبة ومجتمعة فى الوجود . أمّا اجتماعها فى الوجود . فلأن الكلام فى أجزاء المهيّات الموجودة بالفعل ، و من المعلوم أن جزء الموجود موجود . و أمّا ترتبها ، فلأن المفروض أن تلك الأجزاء خارجية ، و الاجزاء الخارجية منحصرة فى المواد و الصور ، أو ما هو بمنزلتها ـ و حديث توقيف كل واحدة منها على منحصرة فى المواد و الصور ، أو ما هو بمنزلتها ـ و حديث توقيف كل واحدة منها على الأخرى ، على وجه غير دائر ، على ألسنة المشّاء منهم دائر ـ و على تقدير عدم الانحصار فيها أ ، لزوم الافتقار بين أجزاء المركبات الحقيقيّة الخارجيّة ، ثمّا تطابقت عليه الانظار و دلت عليه نتائج الأفكار . مع أن المفروض أن الجزء وجود ، و توقيف الموجود على الوجود ، ممّا لايعتريه شكت و ربب ، هذا !

قوله : «و أمَّا إنكانت أجزاء عقليَّة» الخ ١٦/١٤.

فى الاجزاء العقليّة وكيفيّة تركّب المهيّة عنها أقوال ، سيجيء تحقيقها فى محلّه . و المرضى منها ، عند المصنّف ، قدّه ،كونها متّحدة فى الوجود الخارجي ، متعدّدة فى الذّهن ، ممتازة فى نفس الأمر و الواقع : فى مقام تجوهر ذواتها ، و ماهيّاتها .

۱ - أي : «في المواد و الصور».

و لمّاكان هنا مظنّة اعتراض ، و هو أن يقال : لزوم التّسلسل على تقدير كون الأجزاء خارجيّة مسلّم . لكنّا لانسلّم أنّها خارجيّة ، بل الحقّ أنّها ذهنيّة . لأنّ المفروض أنّ الجزء وجود ، و هو أمر اعتباريّ عند الأشعريّ ، لا تأصّل له أصلاً . و إذاكانت الأجزاء ذهنيّة ، فلا يلزمالتّسلسل المحال . لأنتها على هذا التّقدير متّحدة في الوجود ، متغايرة بالاعتبار ، و التّسلسل في الأمور الاعتباريّة جائز ، لأنّه ينقطع بانقطاع الاعتبار .

فأجاب: بأنيّه، بناء على أصالة المهييّة و اعتبارييّة الوجود، لوكانت تلكك الأجزاء عقلييّة، فالمختار، و إن كان أنيّها متيّحدة فى الخارج، و موجودة بوجود واحد سواء كانت أجزاء الماهييّات المركيّبة، أو البسيطة ـ و لكنيّها بناءً على هذا القول متمايزة فى مقام تجوهر ذواتها، و تحقيّق ماهيّاتها مطلقاً: بسيطة كانت المهييّة المركبة عنها فى الخارج، أم كانت مركيّبة فيه. لأنيّها لو لم تكن ممتازة فى حدّ تجوهرها، لما جاز سبقها على الكلّ المركيّب عنها، و على وجوده بالتيّجوهر، مع أنيّهم متطابقون على ذلك . و إذا كانت متمايزة فى نفس الأمر متقرّرة فيها لا باعتبار المعتبر و فرض الفارض، فيكون وإذا كانت متمايزة فى نفس الأمر متقرّرة فيها لا باعتبار المعتبر و فرض الفارض، فيكون التيّسلسل فى الأمور الواقعيّة النيّقس الأمرييّة، فيكون منّحالاً عند الحكيم، و المتكلّم، كليّها.

قوله: «سبقها بالتَّجوهر» الخ ١/١٥.

و فى حدّ تجوهرها يلزم أن تصير موجودة بوجودات متكثّرة عيناً .

قد مرّ أنّ المراد منه ، بناءً على أصالة المهيّة ، السّبق باعتبار تقرّر الماهوى ، و جوهر ذات الشّىء و حقيقته . و سبق الاجزاء على الكلّ ، باعتبار قوام الذّات و تجوهر المهيّة ، ممّا لا شبهة فيه . وكذلك سبق المهيّة على الوجود ، بناء على أصالتها عندهم ، فإن قلت : لانسلّم تميّز الأجزاء الذّهنيّة في المهيّات البسيطة ، في نفس الأمر و إلّا يلزم خرق وحدتها و بساطتها الخارجيّة ، سيّما على مذاق القائلين بأصالة المهيّة . لأن الوجود تابع لها في الوحدة و الكثرة ، فلو كانت تلك الأجزاء ممتازة في نفس الأمر

قلت: لاشكت أن أجزاء البسائط الخارجية ، المركبة عقلاً ، ليست اعتبارية عضة ، و إلا لجاز اعتبارها فى البسائط الذّهنية أيضا . و إذاكانت متقرّرة واقعاً يلزم التسلسل المستحيل ، و إن لم نقل بكثرة وجوداتها فى الخارج . و أمّا استلزام تميّزها بحسب المهيّة ، لتكثّر وجوداتها الخارجيّة ، فيمكن نفيه ، على القول بأصالة المهيّة ، بمعنى استلزام كثرة المهيّات ، و تعدّدها لتعدّد الوجود مطلقاً ، بل كثرة الوجود تابعة لكثرة المهيّة ، لا أنّه ، كليّا تعدّدت المفاهيم ، لزم تعدّد الوجودات .

فإنقلت: فعلى هذا لايتم قوله، قده، فيما سبق: «لو لم يؤصّل وحدة ماحصلت» إلى قوله: «ماوحد الحق ولاكلمته ولاصفاته» الخ ، لجواز تعدّد مفاهيم الصّفات، مع وحدة وجودها عينا.

قلت: المحذور ، فيما سبق ، لا يتوقّف على ما ذكر . لجواز أن لانكون كثرة المهيّة ، مطلقاً ، ملازمة لكثرة الوجود ، إلّا أنّ انتزاع المفاهيم المتعدّدة من الوجود الأحدى ، المبسوط على تقدير أصالة المهيّة ، ممّا لا يعقل أصلاً . لأنّ الكلام في صفات الواجب بالذّات ، الّذى هو واجب من جميع الجهات ، و بسيط محض ساذج . فلو لم تكن حقيقته المقدّسة من سنخ الوجود السيّاذج ، امتنع اتتحاد صفاتها المقدّسة مع ذاته الوجوبيّة ، كما لا يخنى . مع أنّ هذا الجواب إنها ذكرناه من قبِبَلِ القائلين بأصالة المهيّة ولانبالى أن يرد عليهم الإشكال مطلقاً ، فتدبيّر !

قوله: «و أمّا في ماهيّات المركّبات الخارجيّة فهي عين» الخ ٥/٣٠.

أى : عينها وجوداً ، و إن غايرها اعتباراً .

قوله : «والتّـفاوت بالاعتبار» ٣/١٥.

أى:باعتبار بشرط لا، ولا بشرط. فإن الكلتى الطبيعي، الذى هو كالحيوان ـ إن اعتبر لابشرط من الاتحاد مع مثل الناطق، من الفصول، أى لابشرط أن يكون وحده أو لا وحده ـ يكون جنساً، و إن اعتبر بشرط لا عن ذلك ، يكون مادة . وكذلك الناطق، إن اعتبر لا بشرط ، يكون صورة .

و إذاكان التّفاوت بالاعتبار ، فتعدّد الأجزاء العقليّة المحمولة ، مستلزم لتعدّد الأجزاء الخارجيّة ، فيلزم التّسلسل ، الممتنع عند الحكماء .

قوله ، قدّه : «يكفى في المحذوريّة» الخ ٥/١٥.

يعنى على تقدير كون الوجود جزء للمهية ، و أن يكون ، هو ، الأصيل فى التقرّر ، و إن لم يلزم التسلسل فى الماهيّات البسيطة ، إلا أنّه يلزم فى المركّبات ، بالبيان النّدى مرّ ذكره . و هذا يكنى فى امتناع الجزئيّة ، لأن ما يلزم من فرض وجوده المُحال ، ولو فى موضع منّا ، فهو مُحال . لأن طبيعة المُحال تتحقّق بتحقّق فرد منّا منها ، و إن لم يتحقّق باقى أفرادها .

قلت : المراد من التّحقّق لزوم المحال ، أو تحقّقه فرضاً ، و على تقدير مّا ، و هذا لاينا في الامتناع و المحاليّة ، فتدبّر !

# في أَنَّ الحَقَّ ، تعالىٰ ، إِنَّيَّةٌ صِرْفَةٌ

قوله: « يقال حق للقول المطابق » الخ ٤/١٦.

أقول: الحقيّة والصّدقيّة كيلتاهما وصفان للقول والعقود الذّهنيّة ، إلّا أنّهما يوصفان بالحقيّة ، منحيث مطابقيّتهما (بالفتح) للواقع ، وبالصّدقيّة منحيث مطابقيّتهما (بكسر) له . فإنّ المطابقيّة من الطّرفين .

وزعم بعضهم: أنّ الحقّ وصف للواقع ، والصّدق للقول والعقد. وهذا زعم فاسد وحسبان كاسد، كما أشار إليه صدر المتألّهين في الأسفار ، بقوله : وقد أخطأ من توهم أنّ الحقيّية عبارة عن نسبة الأمر في نفسه إلى القول أوالعقد، والصّدق نسبتها إلى الأمر في نفسه . فإنّ التّفرقة بينها ، بهذا الوجه ، فها تعسيّف .

قوله : « ويقال حق للموجود اللّذي » الخ ٥/١٦ .

المراد من عدم السبيل للبطلان إليه ، أعم من أن يكون بالنّذات أو بالعرض وكذا أن يكون من حيث الواقع ونفس الأمر وبحسب الوجود فى الأعيان فقط ، أومطلق التّقرّر والتّحقّق ، ولو بحسب الذّهن وتعمّل العقل.

وبهذا المعنى يشمل العقول والنّفوس الكلّيّة من جهة أمريّتها أيضاً . فإنّها ، و إن لم تتأبّ عن العدم و البطلان . من جهة لحاظ الذّهن وحكم العقل ـ من حيث النّظر إلى ذواتها ، مع قطع النّظر عن بارجًا ومُبدئها ، أومن حيث ماهيّاتها الذّهنيّة ، بناءً على تركّبها من المهيّة والوجود ـ ولكن لاتقبل العدم والبطلان ، من حيث وجوداتها الخارجيّة ؛ وفى حاق الواقع وكبد الأعيان ، من جهة أنّها من سبحات وجه الحق ، تعالى و لمعات نوره ، ولاتكون بينها وبينه ، تعالى، واسطة خلقيّة ، فلذلك لاسبيل للبطلان إليها أصلاً . اللّهم "

إلا أن يعنى عدم السّبيل للبطلان إليها مطلقاً ، و فى جميع الأوعية ومن كافّة الحيثيّات ، فحينئذ يختصّ بالواجب، تعالىٰ .

قوله: « والأوّل ، تعالى ٰ ، حق من جهة الخبر عنه » الخ ٦/١٦ .

أى: الخبر عنه فى لسانه ولسان رسله و أنبيائه، بلكافة عباده وخلقه، كما أخبر هو، تعالى ، عن نفسه، بقوله: «قُل هُوَالله أحد الآية ؛ وقوله: « لا تُدْرِكُهُ الأَبْصَارُ وَهُوَيُدُرِكُ الْأَبْصَارَ » لا «وَهُوَالْا وَلَا وَلَ وَالْآخِرُ وَالظّاهِرُ وَالْبَاطِن » ". «وَهُوَالْا وَلَا وَلَ وَالْآخِرُ وَالظّاهِرُ وَالْبَاطِن » ". «وَهُواللّه وَهُواللّه به فى الأدعية المأثورة ، « وَهُواللّه به فى الله عنى السّمَاء إله " » الآية . وأخبر عنه أعلم خلقه به ، فى الأدعية المأثورة ، والأحاديث المروية فى أوصافه و نعوته وأسمائة ؛ و فى لسان الموجودات ، فى مقام تسبيحه وتمجيده " ، كما أخبر عزشأنه عنه بقوله: « وَ إِن " مين " شَيءِ إللا يُسبَحّ بُحِمَدُه » " ، بل الخبر عن كل شيء بالأوصاف الكمالية والنّعوت الجالية والجلالية ، إخبار عنه ، تعالى " ، بها ، منجهة أن "الكل " من رشحات كماله وجلاله .

قوله: « من جهة الوجود » الخ ٦/١٦-٧.

أى: من جهة أنَّه موجود بالفعل.

قوله : « لكنّا إذا قلنا » الخ ٧/١٦ .

لمّاكان المعنى الأخير مقتضى تماميّة الحقّ، تعالىٰ ـ و بأحد التّفسيرَين لـِمالا سبيل للبطلان إليه، كانت العقول المجرّدة والأرواح المرسلة مشاركة له، تعالىٰ ، في الاتّصاف بهذا المعنى ـ أشار إلى معنى آخر لايشاركه فيه غيره ، وهومقتضى فوق التّاميّة . فإنّ

١ - الاخلاص (١١٢)،١٠

٢ ـ الانعام (٦)،١٠٣٠

٣ \_ الحديد (٧٥) ، ٣ .

<sup>؛</sup> ـ الزخرف (٣ ؛) ، ، <sup>٨</sup> .

ه ـ « تحميد » ، خ ل .

٣ - الأسراء (١٧) ، ١٤ .

الموجودات على أربعة أقسام: ناقص، ومستكف، وتامّ ، وفوق التبّام. و المكوّنات ناقصة ، والنّفوس الكلّيّة المرسلة مستكفية ، والعقول المجرّدة تامّة: والحقّ ، تعالى ، فوق التّام.

قوله: « وجود كل باطل » الخ ٨/١٦.

أى : المهية . وفي هذا إشارة إلى أن الوجود مطلقاً ، وبجميع مراتبه ليس بباطل ، لأنه مطلقاً من صقع الله ، تعالى ا ، وظله ، من حيث أنه وجود : « ألَم ْ تَرَ إلَى رَبِكَ كَ كَيهُ مَدَ الظّل » ا ، « وأشرقت الأرض بنور ربها » ا أى أرض الماهيات المعبر عنها بالأرضية لمكان تسفيلها .

قوله : «ألاكلّ شيء » الخ ٨/١٦ .

أى: كلّ شيء يوصف بالسّوائيّة للحقّ ، تعالى ، وهذا في عرف المحقّةين من الحكماء مختصّ بغيرالعقول القادسيّة ، فإنّها لاتوصف بالسّوائيّة له ، تعالى. وفي عرف العرفاء مختصّ بالمهيّة والأعيان الثّابتة ، التّي ماشمّت رائحة الوجود أصلاً.

فالمراد بهذه الشّيئيّة الشّيئيّة الماهوّية ، دون الوجوديّة ، ويمكن أن تعمّ الشّيئيّتين، ولكن فى الوجود ، من حيث انصباغه بصبغ زجاجات الأعيان والقوابل ، أو من حيث لجاظه مجرّداً عن النّسبة والإضافة إليه ، تعالى . فإنّه لا بقاء له من هذه الجهة أصلاً ، لأنّه نفس الرّبط ولا يمكن انسلاخه عنه أصلاً ، وفرض انسلاخه مساوق مع آو له إلى الهلاك والبطلان . قال صدر المتألّهين : لمّا سمع النّييّ ، صلّى الله عليه وآله ، قول لبيد:

ألا كلّ شيء، ما خلا الله، باطلٌ وكلّ نعيم ، لا محالة ، زائلٌ طرب طرباً قدسيًّا ، وقال: اللّهمّ، لاعيشَ إلّا عيش الآخرة .

إمّا إشارةً إلى ما يدلّ عليه المصراع الآخر، وهو قوله: « وكلّ نعيم » الخ، من كون الوجودات أمانات الله ، تعالى ، ولابدّ أن يرد يوماً إليه، تعالى، في الغاية ، كما قال ،

١ ــ الفرقان (٢٥) ، ه ي .

۲ ـ الزسر (۳۹) ، ۲۹.

تعالىٰ « وَيَــَامُـرُ كُمُ ۚ أَنْ تُـؤَدُّوا ا ْلاَ مَاناتِ إِلَىٰ أَهْـلَــهِــَا »' . فقال (ص) ، ألا أن العيش عيش الآخرة ، أى : عيش النّـعم الأخرويَّـة الأبديَّـة ، النّبي لاتزول ، و هوالبقاء بالله ، والفناء فيه: ذاتاً ، وصفة ، وفعلا ، وأثراً .

أو إشارة الى أن الوجودات طراً وكالاً من صقع الله ، تعالى ، وأنتها ، من حيث الإضافة إليه ، فى النّعيم الدّائم الأبدى ، الّذى لازوال له ، إذ الوجود ، من حيث أنّه وجود ، لايقبل العدم أصلاً .

قوله : «اللّذي هوعين الوحدة » الخ ١٢/١٦.

إشارة إلى مساوقة الوحدة والتشخيّص مع الوجود، كما هوالرّأى الجزل، والمذهب الفحل، في باب الوحدة والتشخيّص .

قوله: « الوحدة الحقية » الخ ١٢/١٦.

أى: الصّرفة الخالصة. والمراد بها ، باصطلاح الحكماء، هى البسيطة الـتى ليست مركبة من الوحدة وشيء آخر، أى: لا يحلّـله العقل إلى شيء عرض له الوحدة ، كما قال الشّيخ ، قدّه ، فى الوجود: أنّـه ، قديعُنى به أليف واحد ، أوموجود أو باء واحد ، أوموجود. وقديعُنى به أنّه نفس الموجود، أو الواحد.

وفى اصطلاح العرفاء ما ليس له ثان أصلاً. وليس بمقابل للكثرة، بل هي أصلها ومبدئها . و يعبّرون عنه بالأحديّة الـّذاتيّة الــّلا بشرطيّة، فتدبّر .

وأشار بقوله: «والهويّة الشّخصيّة»، إلى أنّ تشخّصه، تعالى ، نفس ذاته المقدّسة. وهذا الكلام منه، قدّه، تفريع على قوله: «مهيّتة إنّيّته». أى . إذا ثبت أنّه صرف الوجود والوجود مساوق للوحدة والتّشخيّص فهوصرف الوجود والتّشخيّص أيضاً.

قوله : « لوكان وجوده عرضيًّا » الخ ١٢/١٦-١٣.

لمَّا كان العروض مشتركاً بين العارضيُّ ، بمعنى المحمول بالضَّميمة ، و بين الخارج

۱ \_ النساء (٤) ، ٨ ه : « ان الله يأسر كم . . . »

المحمول، فسرّه بمطلق العرضى "، حتى لايتوهم أنه ليس بعرض خارجى "، أو أنه ذاتى في باب البرهان، أو الايساغوجي للمهية فيه، تعالى . فالمعنى أنه ليس بعرض مطلقاً، أى: ليس بزائد على ذاته أصلا .

### قوله: « لأن كل عرضي معليّل » الح ١٤/١٦.

فإن قلت: المراد بالعرضى ، لوكان المحمول بالضميمة ، فمسلم أنه معلل ، ولكن عند القائلين بالزيادة يمكن أن لايكون وجود الواجب ، تعالى ا ، محمولا "بالضميمة إلى مهيته . وإن إريد به العرضى " بمعنى الخارج المحمول ، فلا نسلم أنه معلل . فإنه منقوض بالإمكان الدّاتي للمهية ، فإنه عرضى "بهذا المعنى للمهية ، مع أنه ليس بمعلل أصلا " . لأنه لوكان معللا بغير المهية ، فلوكانت المهية ، مع قطع النيظر عن علية الإمكان ، لأنه متصفة بالإمكان ، لزم تحصيل الحاصل . ولو لم تكن متصفة بالإمكان ، لكانت متصفة إما بالوجوب أو بالامتناع ، لعدم خلو شيء عن المواد الثلث ، فيلزم الانقلاب . وكذا لوكان معلولا "للمهية لتقدمت المهية على إمكانها ، فيلزم أن تكون في الرّتبة السّابقة على إمكانها ، فيلزم أن تكون في الرّتبة السّابقة على إمكانها ، لزم أن تكون مع قطع النظر عن معلولها غير ممكنة ، فكانت غنية عن العلّة بذاتها ، فلم تكن ممكنة ، هذا خلف .

قلنا: لنا اختياركيلاً الشّقيّين، من غيرلزوم محذور أصلاً: أمّا الشّق الأوّل، فلأن الوجود، لو لم يكن عين ذات الواجب، لاحتاج فى اتساف ذاته بالوجود إلى صنيمة، ولوعقلاً، قطعاً، لأن المهيّة، من حيث هي، ليست إلّا هي. فلو استحقّت لجمل الوجود، من دون صنيمة، لزم الانقلاب.

وأمَّا الشَّقَّ الآخر، فلأنَّه لوكان الوجود ذاتيًّا ، فىباب البرهان للمهيَّة ، لكان معلولاً للمهيَّة ، فيلزم تقدّم المهيَّة بوجودها على وجودها .

قولك : أن الذاتي بهذا المعنى لايعلل غيرمسلتم . لأن ماذكره الحكماء، من عدم معلّليّته ، معناه أنّه لا يعلّل بعلّة غيرالمهيّة وعلّتها، لا أنّه غيرمعلّل أصلاً . و إلّا لزم

أن يكون واجباً بالذَّات .

و النتقض بالإمكان غير وارد: أمّا أوّلاً، فلأنّه أمر اعتبارى انتزاعى ليس من الموجودات المحصّلة، حتى يحتاج إلى العلّة. و هذا بخلاف الوجود، لأنّه قد ثبت أصالته وعينيّته. وأمّا ثانياً، فلأن الإمكان، لو فرض أنّه من حيث كونه وصفاً للمهيّة ناش عن ذاتها معلول لها ومتأخرعنها، فلايلزم من ذلك إلّلا تأخره عن حاق ذاتها وذاتيّها، لاتقدّم المهيّة بوجودها عليها. وهذا بخلاف الوجود فإن عليّة الوجود يجب تقدّمها بالوجود عليه، أى: على الوجود، فتأمّل.

قوله: «عرّف النّذاتي بما لايعلنل» الخ ١٤/١٦-١٥.

أى: لا يعلن بعلة غير علمة المهيئة ، آوْ لا يمكن أن يجعل بالجعل التركيبي . و أن تتصاف المهيئة به ، في رتبة هذا الجعل ، غنى عن السبب ، و إن كان في رتبة الجعل البسيط مجعولاً ، بسبب الجعل الحاصل من علمة الماهيئة .

فإن قلت : لوكان الإمكان لازماً للمهيّة ، لكان مجعولاً بجعلها ، فيلزم أن لايكون قبل الجعل إمكان، مع أن علّة الاحتياج إلى العلّة يجب سبقها عليه .

قلت: معنى لزوم الإمكان للمهيّة كفاية وضعها لوضعه، وكونه موضوعاً بوضعها، لابعليّة منها. أو من قبِلَ جاعلها. ولكن لمّا كانت هى محتاجة إلى العلّة صار هو محتاجاً إليها بالعرض، وعلّة الاحتياج يجب سبقها عقلاً، لاخارجاً.

قوله: « والفرض » الح ٢/١٧.

أى : لمّاكان المفروض أنّ مطلق الوجود عارض على المهيّة فى الواجب، فالوجود السّابق أيضاً يلزم أن يكون عارضاً عليها ، فننقل الكلام إليه ، وهكذا.

قوله: «فيلزم التّسلسل» الخ ٤/١٧.

وهذا هو التسلسل المحال عندالحكماء . لأن تلك الإنتيات مترتبة \_ منجهة أن الوجود السابق منشأ لللاحق حيث أن العلة بوجودها مُنفيضة \_ و مجتمعة في الوجود

۱ ـ أي : « ولان تلك الانيات مجتمعة ».

أيضاً ، وهوظاهر .

قوله: «حيث أنّ عينيّة الوجود » الخ ٨/١٧.

أى: الواجب الآخر الآنى هوعلّة لوجود ذلك الواجب المفروض، مثل الواجب الأوّل فى عينيّة وجوده، أو زيادته على ذاته، فاذا فرضنا زيادة وجود مطلق الواجب على ذاته، فيكون وجود الواجب الثّانى أيضاً زائداً على ذاته فننقل الكلام إليه.

# في بَيانِ الأَقُوالِ في وَحْدَةِ حَقيقَةِ الوُجودِ وَكَثْرَتِها

قوله : «غرر في بيان الأقوال فيوحدة » الخ ٩/١٧.

أقول: قد ذكرنا سابقاً أقسام التشكيك، والمعنى المراد من حقيقة الوجود، والفرق بينالتقدّم والتّأخيّر، والشّدّة والضّعف، والكمالوالنتقص، والأوْلويّة وعدمها، وأنّ التّشكيك في المفاهيم مطلقاً مرجعه إلى التّشكيك باعتبار وجودها، فراجع!

وله : «حيثما تقوّى » الخ ١٦/١٧.

بيان لتشكيك النّور، وكيفيّته .

قوله: «منمراتب الأشعّة والأظلّة» الخ ٢/١٨.

مثل ما لو طلعت الشّمس على بيت، وانعكس ضوئها منه إلى بيت آخر، وهكذا إلى ألف بيت مثلاً. فالنُّور الطّالع على البيت الأوّل من مراتب الأشّعة، والباقى كلّها عكس ذلك الشّعاع، وظلّه. ولكن جميعها بالنّسبة إلى الظّلمة البحتة نور، و مقابلة وطاردة لها، وليس ضعفها بقادح في إطلاق النّور عليها.

قوله: « إلا للمرتبة الخاصة » الخ ٤/١٨.

مثل أن كون النتورألف درجة ـ وكون هذه المرتبة فاقدة لمرتبة الألفــَين مثلاً ـ ليس بمقوّم لأصل النتور، ولكنته مقوّم لهذه المرتبة، لكن لا منحيث أنّه نور مطلقاً، بل منحيث أنّه نور خاصّ ، و على ذلك الحدّ المخصوص .

قوله: « بمعنى ما ليس بخارج» الخ ٤/١٨.

لمَّاكان المقوَّم يطلق غالباً على جزء المهيَّة ، والدَّاخل فى قوامها ـ والنَّور لبساطته ليس له أجزاء ، حتى يكون له مقوَّم بهذا المعنى ـ ففسَّر المقوَّم بما ذكره من المعنى ، دفعاً

لتوهم التركيب فيه . والمراد أن المقوم هنا ليس بمعنى جزء المهية ، بل بمعنى ما ليس بخارج عن الشيء : سواء كان عين الشيء، أو جزئه ، أو محصل ذاته و محقق وجوده ، كما فى العلة الموجبة بالنسبة إلى معلوله ، أو ماله دخل فى تقوم ذاته ، أو حصول كمالاته ، كما فى بعض صفات البسائط . وهو هنا بهذا المعنى الأعم ، لا بمعنى جزء الشيء .

قوله : « أوقادحة » الح ٤/١٨.

عطف على قوله: «شرط او مقوّمة».

قوله : « فللنُّور عرض » الح ٨١/٥ .

مثلاً أن النّور المطلق له مراتب فى الحاضر ، مثل نورالشّمس والقمر و الكواكب والسّر اج والنّيران، ولكلّ منها أيضاً مراتب بإضافتها إلى القوابل، مثل الجدران و المرايا و نحوها .

قوله: «وغيرها» الخ ٨/١٨.

مثل الكمال والنّقص ونحوهما .

قوله: «كالحركة البطيئة » الخ ١١/١٨.

ومثل المقدار الزّائد ، والنّاقص .

قوله: « وجميعها » الخ ١٥/١٨.

مبتداء ، خبره «كأشعيّة » الخ . ويمكن أن يكون خبرُ الجميع قوله : « ترجع إلى أصل واحد » .

وقال فىالحاشية « أن هذا الكلام إشارة إلى التّوحيد الخاصّى »، وقد بيّنا سابقاً أقسام التّوحيد، ويظهر منه كيفيّة دلالة هذا الكلام عليه، فراجع!

قوله: « وبما هي شيء » الخ ١٧/١٨.

إذ الوجود بسيط ، ليس الضّعيف منه مركّبا من الشّيء و اللّاشيء . ولأنّه لو نركّب من اللّاشيء، لزم تقوّم الشّيء بنقيضه ، كما قد مرّ شرحه . وقد بيّن ، قدّه ، هذا في باب المعاد الجسمانيّ ، بقوله: « قدكان فصل الشّيء منشيء بشيء » .

قوله: « وبما أن هذه الكثرة » الخ ١/١٩ -٢.

وذلك، لأن هذه الكثرة نورية، غير حاصلة من التشابك بالعدم، كما أشار إليه صدر المتألمين في فصل ، عقده لبيان: أن امتياز الوجود بماذا .

وبالجملة: لَمَـاكان وحدة الوجود وحدة سعيّة إحاطيّة إطلاقيّة ، لاثانى لها من سخنها ، ولوازمها الانبساط والظّهور: بالمراتب المتفاوتة ، والدّرجات الرّفيعة ، والتّجلّى بالتّجليّات المختلفة ، فكثرته هذه ممّا يؤكّد وحدتها النّذانيّة ، بل مما كتبها على نفسه وأوجبها على ذاته ، بحكم: «كتَبَ رَبُّكُمُ عَلَى نَفْسِهِ الرَّحْمَة » ا.

قوله: « هي حق الوحدة » الخ ٣/١٩.

أى: الوحدة الحقّة الحقيقيّة ، الّتى هى نفس الوحدة ، لاشىء له الوحدة ، ولا واسطة لها فى العروض، ولا ثانى لها فى الوجود. وهى كوحدانيّة الواحد. اللّا بشرط، الّذى لا يزال مقوّماً للأعداد، ومحصّلاً لها.

قوله: « و إن لم تكن الكثرة » الخ ٣/١٩.

وذلك، لأنتها حاصلة من البعد عن مبدء الوحدة، وأصل الرّحمة، ومنبع الأحديّة والبساطة، ومنالتّشابك ، والاعدام، والتّلطّخ بالموادّ، والاختلاط بالظّلمات، والامتزاج بألوان القوابل، وهي مناط السّوائيّة والفقدان، كما أشار إليه المولويّ بقوله:

چونکه بی رنگی اسیر رنگٹ شد الخ .

قوله: « ترجع إلى أصل » الخ ٤/١٩.

وهى حقيقة الوجود والوحدة،التّى إليها الرُّجعيٰ والمُنتهىٰ،وعلى بابها العُكوف، و إليها يرجع الأمركلّـه.

قوله: « وحدة » الح ٤/١٩ .

أى : من سنخ الوحدات العدديّة المشهورة ، النّى تعرض المهيّات ، و يقابلها الكثرات، من الجنسيّة والنّوعيّة والعدديّة ونحوها ، ممّا هومذكور في محلّه .

١ ـ الانعام (٦) ، ٤٥.

قوله: « بتمام ذواتها البسيطة » الخ ٦/١٩.

التمايز بين كل أمرين: إما بتمام الله التهات، أو بجزئها، أو بالعوارض الخارجة عنها، و إما بالكمال والنقص الحاصلين عن بسط الحقيقة وضيقها "، و إما بالإطلاق والتقييد، والكلية والجزئية الحاصلة من ظهوراتها.

والتتباين بين الوجودات: من القسم الأوّل ، على مذهب المشائين ، وعلى مذهب الفهلويّين من القسم الرّابع ، و بالإضافات الخارجة عن الّذات ، على مذهب القائلين بالحصص، وبالتّعيّنات المتكثّرة المتغائرة مع الّذات بوجه ، والمتّحدة معها بوجه آخر ، عند العرفاء والصّوفيّة.

قوله: « ليلزم التّركيب » الخ ٦/١٩ .

لأن الوجود على ما سيجيى عنه بسيط لاجنس له ولافصل ، بل ليس بجنس ولافصل ولابعرض عام ولاخاص ولاكلتى ولاجزئي ولانوع ، وبالجملة : كل ما هومن عوارض المهيّات وأحكامها .

قوله : « بمعنى أنَّه خارج محمول » الخ ٨/١٩ .

الفرق بينهما، قيل: بالعموم والخصوص: لأن المراد من الخارج المحمول ما ليس داخلا في المهية ٢ ـ ومحمول عليها ٣ ، سواء احتاج في حمله عليها ٩ إلى صميمة ، أو لا ، ـ ومن المحمول بالضميمة الخارج الذي يحتاج في حمله عليها ٩ إلى صميمة خارجية ، أو ذهنية . فالفرق بينهما كالفرق بين الله بشرط و بشرط شيء .

وقيل: أنسها متبائنان. فإن المحمول بالضّميمة ما يكون حمله محتاجاً إلى الضّميمة، والخارج المحمول ما لايحتاج في حمله إليها.

وقيل : أنَّ المحمول بالضَّميمة ، يقال على المحاميل ، الَّـتي لها ما بازاء خارجاً ،

١ - بالاصل : « سعتها ».

۲ ـ « في الشيء » ، خ ل.

۳، ؛ ، • - « عليه » ، خ ل.

والخارج المحمول على ما ليس له ما بازاء خارجيّ ، منالاعتبارات الذّ هنيّة ونحوها. قوله : « توحّدميّا » الح ١٠/١٩.

أى : بأى نحوكان ، من أنحاء الوحدة ، ولو بالاشتراك فى أمرسلبي أو إضافى أو اعتبارى ، و نحوها ، فلاينتقض بالإمكان ، والمهية ، ومقولة الإضافة ، ونحوها ، ولا بالحرارة اللازمة للشمسوالنار والحركة ، و نحوها . لاشتراك الممكنات فى أمرسلبى ، وهو اللاضرورة واللا اقتضاء ؛ و اشتراك الماهيات فى كونها مقولة فى جواب ما هو ، وكونها كليات طبيعية ونحوهما ؛ وكون ما ينتزع عنه فى الممكن و المهية ، هذا ، الأمر السلبى والاعتبارى حقيقة .

وكذا إضافة المعلولية ، المنتزعة عن كافة الممكنات ، والعلية ، المنتزعة عن الواجب والممكن ، إذا كانت مقولية ، فمنتزع عنه فيهما أيضا أمر اعتباري مشترك بين الجميع ، مثل كونها منجعلة مفاضة ، أومنكشفة ، و نحوها . ولوكانت إشراقية ، فهي ليست انتزاعية ، واشتراكها بين المعاليل من جهة أنها من سنخ الوجود . وكذا إضافة النورية العلمية ، والحرارة اللازمة للأمور المذكورة ، إنها تلزمها ، من حيث وجودها ، المضاف إلى ماهياتها ، بالإضافة الإشراقية النورية ، والوجود سنخ واحد وأصل فارد .

فإن قلت : ما ذكرته غير رافع للإشكال من وجوه :

أمّا اوّلاً ، فلأن القائل بجواز انتزاع المفهوم الواحد عن الحقائق المتبائنة ، لاينكر اشتراكها فى أمرماً ، ولكن يجعلها متبائنة ، من حيث الحقيقة والنّذات ، من جميع الجهات الحقيقية ، بمعنى أنّه يجعلها غير مشتركة فى ذاتى أصلاً . فإن المشّائين ، القائلين بتباين حقائق الوجودات ، قائلون باشتراكها فى أمر اعتبارى انتزاعى ، وهو كونها شيئاً ، أو ممكناً : فى الممكن والواجب ، أو كونها منشاء للآثار و طاردة للعدم ، من دون حيثية تقييدية ، لكنتهم يجعلونها مختلفة من حيث الحقيقة و النّذات .

۲،۱ - أى: « ... كانت اضافة المعلولية ... »

وأمّا ثانياً، فما ذكرته من اشتراك تلك الأمور فى الأشياء المذكورة: من السّلوب والإضافات ، ممّا لايجدى نفعاً. لأنّا ننقل الكلام فى سبب الاشترك فى المذكورة، وما هو منتزع لها. فإن كان أمراً اعتباريّاً آخر، فننقل الكلام إليه. فإن لم ينته إلى شىء، يرجع إلى ذوات تلك الأمور، فيلزم التسلسل المحال. وإن انتهى إلى شىء خارج عنها يشترك الجميع فيه، مع كونها حقائق متبائنة بالنّذات، ثبت ما ادّعيناه من جواز انتزاع أمر واحد، من حقائق متبائنة. وإن انتهى إلى أمر داخل فى ذواتها، لزم الخلف، لأنّا فرضناها متخالفة بالحقائق.

وأمّا ثالثاً ، فلأن ما ذكرته ، من اشتراك الشّمس وغيرها فى الوجود ، إلى آخر ما ذكرت ، ممّا لاينفعك أصلاً. لأن الوجود المشترك ، بينها وبين غيرها ليس مبدء للحرارة ، من حيث أنّه وجود ، و إلا لزم اشتراك جميع الموجودات فيها ، بل من حيث ذواتها المتخالفة ، فيلزم ما ادّعيناه ، من جواز انتزاع مفهوم واحد من المتبائنات بماهى متبائنات .

قلنا: أمّا ما ذكرته أوّلاً ، فهو ناش عن قصور الفهم عن درك حقيقة المراد . فإن مجرد الاشتراك في أمر اعتباري يكني في انتزاع مثل الإمكان ، والمهيئة ، والإضافة ، ونحوها ، من المذكورات . وهذا بخلاف انتزاع مثل الوجود ، والوجوب من الواجبين ، والوجودات الخاصة . فإنها ينتزعان من حاق ذات تلك الأمور ، بخلاف مثل الإضافات ، والسلوب ، و الأعدام . و الاشتراك في الأمر الاعتباري الصرف ، لايكني في انتزاع مفهوم وجودي عن حاق ذات الشيء ،سيها إذا كان من المفاهيم الحاكية عن كمال الوجود ، بما هو وجود . فإن المتحكي عنه ، بمثل هذا المفهوم ، صميم ذات الشيء ، وحاق حقيقته ، فلو انتزع من المتبائنات ، بما هي متبائنات يلزم أن يكون الواحد عين الكثير .

فإن قلت: لافرق بين الوجود والوجوب ، و بين الإمكان والعليّة والمعلوليّة ونحوها، من هذه الجهة. فإن جميعها من النّذاتيّات ، فى باب البرهان، لمصاديقها ، ومن العرضيّات ، فى باب إيساغوجيّ. فكما لايقتضى انتزاعها الاشتراك فى الحقيقة والنّذات،

۱ ـ بالاصل : « والاضاف ».

فكذلك لايقتضي الوجود والوجوب الاشتراك فيأمر جوهريّ ذاتيّ .

قلت: الفرق بين الأمرين جلى واضح، حيث أن "الوجوب بمنزلة المهية للوجودات والواجبين، لوفرض محالا تعدد الواجب. وهذا بخلاف مثل الإمكان والعلية الاعتبارية المقولية، ونحوها، فإنها من الاعتبارات الصرفة، يكنى فى انتزاعها الاشتراك فى أمرما، مثل الأمر السلبى "، أو الانتساب إلى الجاعل، ونحوه. واما ماذكرته ثانيا، من نقل الكلام فى تلك السلوب والأعدام، فهومن سخائف الكلام. لأنها ليست من المحمول بالضميمة، حتى تحتاج إلى أمر آخر، يصير سبباً لاتصاف مصاديقها بها، بل من الخارج المحمول، الذى يكفيه نفس شيئية المصاديق و مهياتها. وما قيل: من أن "كل عرضى" معلل، فالمراد منه العرضى "، بمعنى المحمول بالضميمة، لا الخارج المحمول.

فان قلت : الوجود و الوجوب أيضاً من الخارج المحمول ، لايحتاج انتزاعها من الوجودات والواجبين إلى غير ذواتها ، فلا يحتاج إلى ما به الاشتراك أصلاً.

قلت: نعم، لكن الفرق أن المحكى عنه بهما لا يمكن أن يكون الدّوات المتباثنات بما هي متباثنات ، ولا هي من جهة اشتراكها في أمر اعتباري انتزاعي ، سيّما بناءً على أصالة الوجود ، وكون الوجوب تاكد الوجود ، فتأميّل .

وأمّا ما ذكر أخيراً ، من حديث الشّمس والنّار والحركة ، فمختلّ المعنى والأساس أيضاً . لأنّ الحرارة ، و إن لم تكن لازمة لوجودها ، من حيث أنّه وجود ، لكن لاشكّ أنّ المؤثّر فيها وجوداتها الخاصّة . و إذا سلّمت وصدّقت ، باشتراكها في حقيقة الوجود وسريانها فيها ، فلعلّ الأثر المشترك للخصوصيّة ، التّي تعرض لتلك الحقيقة ، في ظهورها في هذه الأمور . لاتعرض لها في غيرها ، وتبائن ذواتها الماهويّة لا يمنع عن ذلك ، كما أنّ المقولات التّسع العرضيّة متبائنة بتمام ذواتها الماهويّة ، عند المشّائين ، مع اشتراكها في الحلول في الموضوع ، فتأمّل!

قوله: « وبين أن يكون تحته الكثير » الح ١٦/١٩-١٠.

فإن في الثنّاني لم يصر الواحد، عين الكثير، من حيث هو كثير، بل اتّحد مع الكثير، من حيث اشتراكها في جهة الوحدة ، التّي يحكي هذا المفهوم عنها، كما سيذكره في الجواب

عن إشكال الحمل: مثل أن النّاطق، المحمول على زيد وبكر وعمرو، من الّذوات المتخالفة، المحكى عنه به فيهاكونها ذات نفس ناطقة، لاهويّاتها المتخالفة، بما هي متخالفة، فجهة الوحدة و الاشتراك فيها، مقدّمة على جهة الكثرة و التّبائن و الاختلاف، كما بيّنه في الحاشية.

قوله: « قلت » الخ ۱۷/۱۹.

لمّا منع ، قدّه ، عن أن يكون الواحد عين الكثير ، فى حمل المهيّة على أفرادها ، أعترُض عليه ، بالتّمسكك بالحمل لإثبات كون الواحد عين الكثير. فأجاب ، قدّه ، بقوله: «قلت » الخ ، والمقصود منه ماذكرناه ، وشرحناه .

قوله: « ومعلوم أن كل شيء » الخ ٣/٢٠.

أى: لمّا تحقق أنّ الموضوع فى الحقيقة نفس كلّيّـــّات الطّبيعيّـة ، الموجودة بوجود أفرادها ، وجهة الكثرة هى العوارض ، ثبت أنّ الموضوع واحد بالحقيقة . لأنّ العوارض ليس لها دخل فى ماهيّـــّات الأشياء ، وذواتها . لأنّ كلّ شيء فى حدّ ذاته ، ليس إلّا نفسه ، ولا يعتبر فيه عارض أصلاً ، ولا يدخل فى هذه المرتبة غيرة . نظير ذلك ما قيل : من أنّ المهيّة ، من حيث هى ، ليست إلّا هى .

قوله: « ولاتقاوت بين المهيّة » الخ ٩/٢٠.

فإن المهية ، عند الأكثر ، تطلق على الكليّات الطّبيعيّة ، من حيت كونها معروضة للكلّيّة في النّذهن . فلا تصدق على الموجود الخارجيّ ، إلّا بتجريدها عن هذا اللّحاظ . وما قيل من اتّحادها مع الكلّيّ الطّبيعيّ المقصود منه اتتّحادها مع التّجريد عن اللّحاظ المذكور . وبالجملة : المهيّة تطلق على ما ينتزع عن حدود الوجودات ، ويحكى عنها ذهناً . فهي عبارة عن الحكايات النّذهنيّة للوجودات الخارجيّة النّفس الأمريّة ، التّي هي حقائق الأشياء عند الحكيم .

فإن قلت: فمامعنى قولهم أن المهيّة أعمّ من الحقيقة ، منجهة صدقها على المعدومات، وأن المهيّة هي المقول في جواب ما هو ، مع أن المفهوم من كلامه أن المهيّة هي مطلق

المفاهيم الذَّهنيَّة ، الحاكية عنالوجودات الخارجيَّة؟

قلت: مرادهم الأعمية ، من حيث المفهوم ، ولكن ، من حيث التتحقيّق ، المهيّة فى الموجودات الخارجيّة عبارة عمّا ذكرناه . ولاينافى هذا أن يكون لها فردآخرفى غيرها . والمقول فى جواب ما هو أيضاً تعريف للمهيّة بمعنى النّذات ، أو النّذاتي للأشياء ، لامطلق المفاهيم النّذهنيّة ، مع أنّه لوكان تعريفاً لها مطلقاً ، لما كان فيه محذور أصلاً ، لأن كلّ مفهوم له أفراد ذاتيّة ، هو بالنّسبة إليها ، مقول فى جواب ما هو .

ويمكن أن يكون المراد بجواب ماهو ، الأعم من ماهو فى ذاته ، أو فى عرضه العام ، اوالخاص ، بل ماهو فى جوهره ، حتى يشمل الفصول أيضاً ، فتدبر !

قوله: « لأنّ مفهوم الوجود » الخ ٢٠/٢٠.

لأنَّه منتزع عن حاقَّ ذات الوجودات ، كما عرفت .

قوله: « و إن كانت الخصوصيّات ملغاة » الح ١١/٢٠.

أقول: إن قلت يبقى هنا شق آخر، وهو أن تكون الخصوصيّات معتبرة ، لابشرط الاجتماع ، والانفراد ، أو تكون ملغاة . ومع ذلك لايكون القدر المشترك محكيّا عنه بهذا المفهوم ، بل الحقائق المتبائنة بماهى متبائنة ، ولا يبطل ذلك إلّا بعدم جواز انتزاع مفهوم واحد من المتبائنات ، بما هى متبائنات.

قلنا: يلزم على التـقديرين أن يكون الواحد عين الكثير. لأن الأوّل هوالآحاد بالأسر، كما أفاده في الحاشية، والثـّاني أيضاً نفس الكثرة، بما هي كثرة، فتدبـّر!

قوله : قدّه ، « والحصص اللّذهنيّة » الخ ٢/٢١.

مبتداء ، خبره «كبياض» الخ . وكذا قوله : « والأفراد الخارجيّة» فإنّه مبتداء وخبره قوله : « كالأجناس العاليّة » و قوله : « و المراتب الخارجيّة » الخ مبتداء ،خبره قوله : « كمراتب الأنوار » .

قوله : « قد أشرنا في هذا البيت » الخ ٦/٢١.

قدذكر ، قدّه ، في حاشيته على الأسفار ، أن " الأقوال ، في وحدة الوجود وكثرته ، أربعة :

الأوّل قول القائلين بكثرة الوجود و الموجود، مع القول بوحدة الواجب، وعدم اشتراك شيء معه في صفة وجوب الوجود .

والثّانى القول بوحدة الوجود مع القول بكثرة الموجود ، بمعنى المنسوب إلى الوجود .

والثَّالثالقول بوحدة الوجود و الموجود .

والرَّابع القول بوحدة الوجود ، في عين كثرة الموجود ، وبالعكس .

وقد ذكرنا تفصيل ذلك، فيما سبق من الكلام . ومراده، قدّه، بذوق المتألّـهين، القول الثّـاني .

قوله: «حقيقة الوجود» الخ ٨/٢١.

أراد بها الحقيقة فى مقابل الظلّل"، بقرينة قوله: « لاتكثّر فيها ». و يمكن أن يراد بها الحقيقة فى قبال المفهوم. ويكون المراد من نفى التّكثّر فيها نفيه عنها، من حيث هى، من دون الإضافة إلى المماهيّات، و يجعل المراد من الكثرة هى الظلّمانيّة، لا النّورانيّة، كما مرّ تفصيله.

قوله: « فالمضاف إليه هو » الخ ١٧/٢١.

أى : وجود الواجب، تعالى <sup>ا</sup> .

قوله: « والإضافة » الخ ٢١/٢١.

أى : الفَيض المقدّس، والنّفس الرّحماني، والمشيّة السّارية، الّتي هي نفس الرّبط بالحقّ، ولأجل ذلك عبّر عنها بالإضافة .

قوله: « أنحاء الوجودات » الخ ١/٢٢.

أى: مراتب المشيّة، وأفياء الحقيقة.

قوله: « بل اصطلحنا » الخ ٢/٢٢.

قد سبقه في تسميتها بالرّوابط المحضة صدر المتألَّمهين، قدّه.

قوله: « إلّا فيالنّسب » الح ٨/٢٢.

أى : فىالنَّسب الإشراقيَّة الوجوديَّة ، والإضافات الإلهيَّة والنَّفحات الرَّحمانيَّة .

قوله : « لإنسّها تصير طرفا » الخ ٢٠/٢٢.

أى : لولوحظت بالاستقلال، بل الحق أنّه ، لا يمكن ملاحظتها كذلك أصلاً.

قوله: « بحيث لايخلو » الخ ١٢/٢٢.

لأن لكل نفس ، بل وجود سرّ معالحق ١، والمقيّد لايخلوعن المطلق، والمتعيّن عن الله متعيّن .

قوله: « بل لا نفسيّة » الخ ١٦/٢٢.

أى : من جهة أنّه آلة لحاظ وتقيّد صِرف. لأنّه من هذه الجهة ، كالنّسبة الحكميّة والإضافات المحضة .

١ ـ أي ب « الحق المخلوق به ، والمشية السارية » ، منه ، قده .

## غُرَرٌ فِي الوُجُودِ الذِّهْنِيِّ

قوله : «كون بنفسه و مهيّته» الخ ١/٢٣ .

أى : لابشبحه ، كما ذهب إليه القائل بالشبح .

فإن قلت : على ما أفاده ، قدّه ، يلزم أن يكون للمهيّة مهيّة ، لأنّه فسّرالشّيء بالمهيّة ، فيكون عطف قوله : «مهيّته» على «نفسه» ، وتفسيرها بها ـ مع إرجاع الضّمير في نفسه و مهيّته ، إلى الشّيء ـ مستلزماً لما ذكرنا .

قلت: إنها فستر الشيء بالمهية ، لأن الوجود العيني و التحقق الخارجي مما لا يمكن حصوله بحقيقته في الذهن ، كما بينا وجهه سابقاً بمالامزيد عليه . ولكن الضمير الراجع إليه باعتبار مفهومه العام \_ مع قطع النظر عن كونه في ضمن الموجود أو المشيء وجوده ، الذي هو المهية ، فتدبير ! \_ على سبيل الاستخدام . مع أنه ، يمكن أن يكون ما أفاده لبيان اختصاص الحكم ببعض أفراد الشيء ، لا أن المراد منه ، في ظاهر اللفظ و الإطلاق ، بعض مصاديقه . أو أن يكون المراد البعض ، مع جعل الإطلاق بحاله ، فتأمل :

#### قوله: «لم نقل في الأذهان للاشارة» الخ ٣/٢٣.

أى: قيام صور الأشياء و حقائقها الذهنية: إمّا مطلقاً ، بناء على كون إدراك النفس للصّور العقلية ، أيضاً ، بنحو الخلّلاقية و الفّعالية ، كما عند بلوغها إلى مقام إلاتّحاد معالعقل الفعيّال ، وصيرورتها عقلاً بسيطاً خلّلاقاً للصّور التفصيلية . أو بالنّسبة الى الصّور الحسيّة و المعانى الجزئيّة ، لو لم نجعل الوهم العقل المنزل فقط ، بناءً

على أن ّ إدراكها المعقليّات ، بمشاهدة أرباب الأنواع ، أو بالاتـّحاد بالصّور العقليّة كما ذهب إليه صدر متألّـهة الإسلام ، و اختاره المصنّـف ، قدّس سرّ هما .

و المراد: أن قوله: «لدى الأذهان» ليس ممحيضاً في الدلالة على القيام الحصولي الانطباعي ، بل يعميه ، و القيام الصدوري ، بل و الاتتحاد أيضا . و إن كان دلالته على الصدوري أظهر من الحلولي والاتتحاد . فأنه لاضير أن يقال: النفس حاضرة لذاتها ،أوعند ذاتها ولدى ذاتها . فهذه اللفظة من هذه الجهة ، أولى من قولنا: «في ذاته» . و إن كان قولنا: «في ذاته» أيضا يمكن أن يراد به الاعم من الصدوري والحلولي ، من جهة إرادة الظرفية المجازية و مطلق الاستقرار \_ كما في قوله \_ على نبيتنا و آله وعليه السلام \_ . «وَلا أعالم ما في نَفْسكُ ) من الآية \_ أو لأن «فيه» و «عنه» ، في البسيط واحد ، إلا أن الأول ما فظهر و دلالته أتم و أشمل .

قوله: « المبادى العالية لا سيتما مبدء المبادى » الخ ٤/٢٣.

المراد بالمبادى العالية العقول الكلية: من الطولية و العرضية ، و النقوس ظلية الكلية أيضاً بوجه. و نكتة قوله: «لاسيها» الخ هي أن فعالية العقول و النقوس ظلية عكسية ، و ليست مؤثرة في شيء بالاستقلال ، بل هي من جهات فاعلية الحق ، كما قال ، تعالى : « فَتَنَنْفُخُ وُ فيها فَتَكُونُ طَيْراً بِإِذنيي ٣ . فإنتها تحيى الموتى الآتي هي ماهيات سماوات الأرواح ، و أراضي الأشباح بنفخ حيوة الوجود ، بحول الله و قوته . فالفاعل الحقيق هو الحق تعالى . و أيضاً هو ، تقدست أسمائه ، برىء عن ملابسة ما بالقوة مطلقاً . و هذا بخلاف العقول و النقوس ، فإنتها غير بريئة عن ملابسة الإمكان ، ولو ذهناً . و أيضاً فاعليته ، تعالى ا أشد بمالايتناهي ، عن فاعليتها ، فلايتصور في ذاته الحلول و الانطباع أصلاً .

۱ - أي : «ادراك النفس».

٢ - المائدة (٥) ، ١١٦٠

٣ - المائدة (٥) ، ١١٠٠

قوله: «على المعدوم» الخ ٦/٢٣.

إنتها فستره بالمعدوم الخارجيّ ، حتى لايتوهتم ، أنّ المراد منه المعدوم مطلقاً . فإنّه ، لاصورة له ذهناً ولا تقرّر له خارجاً ، بلهو لفظ ظهر تحته العدم . وهو بالحمل الأولىّ معدوم ، ولكن بالشّايع موجود .

قوله : «بحر من زيبق» الخ ٦/٢٣.

إنها أتى بمثالَين ، لأن الأوّل مثال لما يمكن وجوده فى الخارج ذاتاً ، و الآخر لما يمتنع وجوده فيه .

قوله : «**و ثبوت شيء**» الخ ٧/٢٣ .

لاينتقض بالوجود ، لأنَّه ثبوت الشَّيء ، لاثبوت شيء لشيء .

قوله: «لأن كل ما يوجد في الخارج» الخ ١١/٢٣.

لاينتقض بالكليّات الذّهنيّة ، فإنّها ، من حيث وجودها فى النّفس الخارجيّة خارجيّة . فإنّ المراد بالخارج خارج الذّهن ، و بالموجود فيه الموجود بالأصالة ، مع أنّه سيجىء بيان الجواب عن هذا الإشكال على ماينبغى ، فتدبّر !

قوله: «مماً لحقه بالذات» الخ ١٧/٢٣.

المراد بما لحقها بالذّات ما لحقها ، لابتبع محلّها ، من الانقسام و نحوه ، و بما بالعرض ما لحقها، كذلك . فقوله، قدّه : « ممّـا» . بيان لقوله : « وغيرها » أو مطلقاً .

و الزّمان والمكان ممّا يلحقه بالعرض ، بناءً على ثبات بعض الأعراض . و أمّا بناء على عدم بقاء الأعراض زمانين ، أو تحرّك جميع ما فى عالم الكيان إلى حضرة الملكوت فالزّمانية تلحقها بالذّات . و أمّا المكانية ، وكونها فى الجهة ، تلحقه به بالعرض ، إلّا على تقدير أن يراد بالمكان مطلق الموضوع . و يكون الجهة ذاتية للحركات ، ويكون هو متحرّكاً بالذّات . أى : يكون موضوع الحركة العرضية متحرّكاً بالحركة الجوهريّة كما هو مختار صدر المتألّهين ، فتدبّر !

قوله: «فهو بهذا النّحو من الوحدة» الخ ١/٢٤.

إشارة إلى أن ّ صرف كلّ شيء واجد لما هو من سنخه ، بنحوالبساطة .

و قوله : «بهذا النَّحو» الخ .

أى : الوحدة السّعيّة الإطلاقيّة ، الّتي لا ثاني لها من سنخها .

قوله : «و إذ ليس في الخارج» ٣/٢٤.

أى : ليس الصِّرف فى الخارج ، لأنّه واحد بالوحدة الحقيّة الحقيقيّة ، و وجوده الخارجيّ بنحو الكثرة و الاختلاف و النيّناكر .

فإن قلت: يلزم من ذلك أن يكون الوجود الخارجي " أتم و أكمل من الذّهني مع أنّه ما به ينظر إلى الخارجي .

قلت: لاضير في ذلك ، لأن ما ذكر إنها هو على طريقة القوم . و التحقيق أن الصور الموجودة ، في الصقع الشامخ من الذهن ، فوق الصور الموجودة ، في عالم المواد الندى هو المراد هنا من الخارج ، فإنه أحد إطلاقات الخارج ، كما صرح به صدر المتألمين في الأسفار . و إلا ، لوكان المراد به مطلق الخارج ، فمن المعلوم أن وجوده العقلي بنحو الوحدة و البساطة ، و أنه أبسط مما في النفس بوجه . مع أنه لامنافاة على مذهب القوم أيضاً ، لأن دار النفس دار الكليات ، و ظرفها ظرف تكثير الواحد و توحيد الكثير . فمعني كون الصور الموجودة فيها مرائي للصور الخارجية ، كونها ملحوظة توحيد الكثير . و لاينا في ذلك أن تلاحظ بنحو يجمع شتاتها و متفرقاتها ، و أيضاً أن تصير في عين كونها مرائي لللحظة حالها . و لاينا في ذلك أن تلاحظ بنحو يجمع شتاتها و متفرقاتها ، و أيضاً أن الوجود . مع أن أقوائية الوجود الخارجي في مذهبهم ، منجهة ترتب الأثر على الشيء بسببه ا ، و عدم ترتب الآثار المطلوبة منه عليه ، في الذهبي ، لامن جهة عدم الاختلاط .

قوله : لأنَّه فيه بنعت الكثرة» الخ ٣/٢٤ .

قال ، قدّه : فى الحاشية «دفع لمّا يتوهمّم ، من أنّ صِرف كلّ حقيقة هو الكلمّيّ الطّبيعيّ » الخ ، فراجع إليه .

۱ - أى : «بسبب الوجود الخارجي» .

إن قلت : جعل صرف كل "حقيقة هو الكلتي الطنبيعي" الماهوي ، مما لا يلائم مذهبه ، الموافق للتتحقيق : من ضيق دائرة الماهيات و الكلتيات الطنبيعية ، و أنه ، ليست لها الوحدة السعية الإطلاقية \_ كما قال فيما سيجيء \_ و أنتى الماهية هذا العرض العريض ؟ بل صرف كل "حقيقة هو صرف وجوده الساذج ، المحيط الواسع ، إلا أن "صرافة كل "حقيقة بحسبها . و ليس المراد منه صرف الوجود الذي لاأتم "منه : مثلا صرف حقيقة البياض عبارة عن صرف وجود مطلق البياض ، و هو مرتبة من مراتب الفيض الإطلاق "الوجودي" ، المسمى بالفيض المقدس ، المحيطة المجميع مراتب البياض . ولكن وجودها في الخارج مشوب بحكم القوابل ، ممزوج بمزج المواد و متلون بلون الأشخاص الجزئية ، مخلاف وجوده في العقل ، فإنه بنحو الوحدة و البساطة .

قلت: لاغبار على كلامه ، قدّه ، لأن صرف كل وجود مما لا يمكن حصوله فى الندّهن ، بل الحاصل منه فيه العناوين الحاكية و المفاهيم المنتزعة عن ذاته أو حدوده . فالمراد منه الصّرف العنواني ، فإن الكليّيات الطّبيعيّة عناوين لوجودات الأشخاص و هويّاتها ، فهى منجهة لحاظها \_ محذوفة عنها الأجانب و الغرائب \_ آيات صرف الحقائق و ظهوراتها فى الأذهان ، فتدبيّر . مع أن كلامه ليس ناصًا فيا ذكر ، لإمكان أن يكون المراد : أن الكلّي الطّبيعي بما هوكذلك و موجود فى الخارج ، لا يمكن أن يكون صرف الشيء و حقيقته لأنّه محدود مضيّق ، و ذلك بخلاف الصّرف الموجود فى الذّهن فتدبيّر !

قوله : « ففى صقع شامخ » الخ ٣/٢٤.

أى : الصّقع العقلى ّ الّـذى هو صقع عنديّـتها ، مع مليك مقتدر ، وكونها تبيت عند ربّـها ، يُطعمها و يُسقيها .

و إنها قال فى صقع شامخ ، لأن أشمخ أصقاعها صقع فنائها فى ذات باريها وفنائها عن الفنائين و بقائها به ، و يعبّر عنه بالخني والأخنى ، و صقع عقلها البسيط، الخلّلاق

١ - أي : «المرتبة المحيطة».

### للصّور التفصيليّة ، فتأمل!

قوله: «كما اشتهر بينهم أنّ الذّ اتى ّ» الخ ١٢/٢٤.

أقول: الأوّل إشارة إلى عدم قبوله التّشكيك ، كما هو مذهب المشّائين، والثّانى إلى عدم انفكاكه عن ذى الذّاتى وكونه بـُدّاً لازماً له .

و عبدّروا عنهما ، بأنّ الطّبيعة الواحدة لا يختلف مقتضاها ، و بأنّ حكمها واحد و أنّ أفرادها متساوية الأقدام فى إظهار آثارها ، ليس بعضها فاقداً لها ،كما ورد عنهم أيضاً : أنّ حكم الأمثال فيما يجوز و فيما لايجوز واحد ، فتأميّل !

قوله: «كما تسوق إليه أدّلة الوجود الذّهني " الخ ١٧/٢٤.

فإن ّ الحكم الايجابيّ إنتها هو على حقائق الأشياء ، لاعلى أشباحها ، فلو تمـّت الأدّلة لدلّت على أن ّ الأشياء بماهيّـاتها وجوداً فى الذّهن.

قوله : «عين المعلوم بالذّات» الح ٥/٢٥ .

اختلفوا في أن المعلوم بالذات، هل هو الشيء الخارجي ، اوالصورة الذهبية . فذهب أكثر أهل التتحقيق إلى أنه الصورة الذهبية ، من جهة أنها معلومة و ومنكشفة للنفس ، أولا و بالذات ، و الموجود الخارجي ببعها ، ثانياً و بالعرض . و لأن العلم ، هو نحو من الوجود التجردي ، و الموجود الخارجي موجود بالوجود المادي الغير القابل للمعلومية بالذات ، فلذلك قالوا : أن العلم هي الصورة الحاصلة من الشيء عند العقل ، أو فيه . فالصورة ، إذن ، علم و معلوم بالذات ، و الشيء الخارجي ، معلوم بالعرض أي : بعرض صورته الذهبية . و لأنه ، قد يعلم ما لاوجود له خارجاً أصلاً ، اللهم أن يخصص بالعلم بالموجودات الخارجية . و لأن الموجود الخارجي ، لوكان معلوماً بالذات ، صار العلم به حضورياً ، لاحصولياً ، فتدبر ! و لانهم ذهبوا إلى اتتحاد العلم مع المعلوم بالذات ، و معلوم أن إدراك النفس ليس بمتحد مع الموجود الخارجي وأنه لاواسطة بينه و بين النفس ، بخلاف الخارجي .

و ذهب بعض إلى أنَّه الموجود الخارجي ": نظراً إلى أنَّ الصُّورة الذَّهنيَّة ما بها

ينظر إلى الموجود الخارجي"، و ليست مستقلة في اللّحاظ، و ما فيها ينظر، بخلاف الموجود الخارجي". و من هذه الجهة هي علم بالذّات، و الخارجي معلوم بالذّات. و لأنّا نعلم بالوجدان، عند الإحساس بالبصر: أنّ المرئي حقيقة الشّيء الخارجي"، عند القائلين بالانطباع، لا الشّبح الذّهني" ـ فكذا الامر في سائر الإدراكات، و فرق بين رؤية الشّيء و رؤية شبحه ـ و أنّ الصّورة الذّهنيّة عرض ذهني".

قوله : «لأنّ العرض عرض عام» ٥٠/٧.

هذا غير مسلّم ، عند القائلين بجنسيّة الجوهر و العرض ، وكونها جنسَين عاليين ، و انحصار المقولات و الاجناس العالية فيهـها . فإنّ الاقوال فى المقولاتكثيرة :

فذهب بعض إلى أنتها عشر مقولات : الجوهر ، و المقولات التسع العرضية . و قيل : أنتها أربع الجوهر ، و الكمّ ، و الكيف ، و النسبة .

و قيل : هي مع الحركة .

و قيل : هي منحصرة في الجوهر و العرض .

و جعل بعضهم الحركة خارجة عن المقولات كلّها ، و قيل : أنّها من مقولة الكيف، إلى غير ذلك من الاختلافات ، المذكورة في الكتاب ، و غيره ، في محلّه .

و القائل بجنسية العرض ، كالمحقق الدّاماد ، قدّه ، يجعله مهيّة ، شأن وجودها أن يكون فى الموضوع . فعلى هذا لايكون نحواً من الوجود ، بل مهيّة كذائيّة . و يمكن أن يفرق بين الجوهر و العرض ، بأن ّ الجوهر مهيّة مستقلّة ، يطرء عليها الوجود ، فى الحل أحياناً . و هذا بخلاف العرض . فإن ّ إطلاقه على المهيّات ، من جهة كونها غير مستقلّة فى الوجود ، وكون وجودها نفس الحلول و الوجود فى الموضوع ، فهو بالحقيقة بيان لنحو وجودها ، و الوجود خارج عن المقولات ، كما أفاده فى الحاشية . و لايفرق الحال بين أن يؤخذ فى رسمه الماهيّة ، أو يعبّر عنه بنفس الحال ، و الموجود فى الموضوع كما لا نخفى .

قوله: « بخلاف الكيف » الخ ٩/٢٥.

فإنّه جنس عالى، عند أكثر العلماء، غير من جعل العرض جنسأ لجميع الأعراض. قوله: « و مجنّساً بجنسين في مرتبة واحدة » الخ ١١/٢٥.

فإنه ، لوكان أحدهما فى طول الآخر ، مثل الجوهر والجسم المطلق والنّامى، مثلاً للحيوان ، أوكان أحدهما بالذّات والآخر بالعرض ، فلاضير فيه ، كما فى النّفس . فإنّها من مقولة الجوهر بالذّات ، و من حيثكونها عالمة و معلومة لذاتها بذاتها ، تحت مقولة الإضافة بالعرض، بل جميع الأشياء غير الحق ، تعالى ا ، داخلة تحت مقولة الإضافة بالعرض، فتأمّل !

قوله : « فأنكر الوجود الذّهنيّ » الخ ١٤/٢٥.

إنها أنكروه مطلقاً، ولو بنحو الشبح ، مع أن ّ أكثر الإشكالات مبنى على القول بوجود الحقايق، لا الأشباح، لأن ّ بعض الإشكالات: من قبيل صيرورة شيء واحد علماً ومعلوماً ، أو كليتاً وجزئياً ، لايبتني عليه ١.

قوله : « و يبطله العلم بالمعدوم » الخ ١٥/٢٥\_١٦.

إن قلت: المعدوم لاشبئية له ولاخبر عنه ، فكيف يعلم به . حتى يرد النقضبه؟ قلت : أوّلا ً ليس المعدوم بمنحصر في المعدوم المطلق ، بل الأعدام المضافة قسم منه . والإضافة إلى الملكات لايكني في العلم بها ، لأنتها مقابلة لها . كيف تكون الإضافة إلى المقابل مناط العلم بالشيء ؟ وما قيل : من أن الأشياء تعرف بأضدادها ومقابلاتها ، ليس معناه أن الإضافة إلى المقابل ، أو صورة المقابل يكني في العلم بالشيء . بل المراد أن في معرفة المقابل ، من حيث أنه مقابل ، معونة على حصول صورة المقابل الآخر في الذهن ، وأنتها تنفع في ذلك ، كذا قيل ، فتأميل! وثانياً المعدوم مطلقاً مما يحصل مفهومه في الذهن ، وعلى تقدير نفي الوجود الذهني لا يمكن العلم به أصلا ً .

إن قلت : المعدوم، له صورة فى المبادى العالية، فيمكن أن تحصل للنّفس الإضافة العلميّة إلى ما يوجد فيها، و إن كان معدوماً فى الخارج.

۱ - أى : « على القول بوجود الحقايق » .

قلت: المنكر للوجود الذّهني منكر لمطلق الوجود، في الصّقع الإدراكي ، في أي مُدرك كان: من المبادى العالية، أوالسّافلة. وعلى فرض تسليمه الوجود، في المبادى الأمريّة، لا يكنى في حصول الإضافة المقوليّة ، لعدم استشراف النّفس على تلكك المبادى . ولو جعلت عبارة عن الإضافة الإشراقيّة، فهي ممّا يؤكّد الوجود الذّهني ، ولاتنفيه أصلاً .

و بالجملة : لوكان المراد من الإضافة العلمية الإضافة الإشراقية ، كما يقول بها صدر المتألّة بين فى إدراك العقليّات ، بل المثاليّات ، فهى ممّا لايلائم مذهب المنكرين . والإضافة المقوليّة ، مع تأخّرها عن الطّرفين ، لاتصلح فى دفع المفسدة المذكورة ، إذ لا استشراف للنّفس على تلك المبادى ، حتّى تحصل لها إضافة مقوليّة الى الصّورالموجودة فيها . مع أنّه ، قد يحصل المفهومات الممتنعة ، مثل اجتماع النّقيضين ، لها ، وهذه المفهومات لاصور لها فى المبادى العالية .

قوله: « وعلم النَّفس بذاتها » الخ ١٦/٢٥.

لأن ّ الإضافة تستدعى طرفَين ، ولا تتصوّر بين الشّىء و ذاته . و من هنا أنكر بعضهم علم الواجب بذاته المقدّسة الوجوبيّة .

فإن قلت: قد صرّح صدر المتألّهين ، في علم الواجب ، تعالى ، بذاته: بأنّ بعض الإضافات كعاقليّة و المعقوليّة والعالميّة والمعلوميّة ، ممّا لأيقتضى تغائر الطّرفين أصلاً ، ولو اعتباراً. وعلى فرض الاقتضاء، فالتّغائر الإعتباريّ كافٍ .

قلت : أما أوّلاً مراده ، قدّه ، على ماقيل : الإضافة النّورية . وهي كون الشّيء نوراً فى ذاته ولذاته ، لا المقوليّة ، فإن "اقتضائها للطّرفيّن المتغائريّن ، ولو بالاعتبار ، بديهي ، لا يمكن إنكاره . وعلى تقدير أن يكون المراد مطلق الإضافة ، فالمراد أنّها لانقتضى الطّرفيّن المنقابليّن ، لا أنّها لا تقتضى طرفيّن ، ولومتغائرين بالاعتبار . والتّغائر الاعتباري تين الطّرفيّن ، ونفسه وذاته ممّا لا يتصوّر أصلاً ، حتى يكون طرفاً للعالميّة والمعلوميّة بالاعتبارين . فلايستقيم علم النّفس ، بل كل " مجرّد بذاته ، بناء على الإضافة أصلاً . معأن الإضافة المقوليّة

متأخّرة عن الطّرفَين . فلوكانت مناط تحقيّقها ، يلزم الدّور فتأمّل!

و إن كان مرادهم من الإضافة الإضافة النتوريّة إلى المبادى العالية ، فهى ، مع أنّها غير موافقة لمشربهم ، فقد عرفت أنّها ممّا يؤكّد الوجود الذّهني . فإن الإضافة النّوريّه ، بين النّفس ، وبين العقول الكلّيّة ومدركاتها النّفس الأمريّة ، لا تكون إلّا بتجلّى صورها النّوريّة فى ذاتها وحصول أنوارها فيها . أو باتّحادها باشعّتها و إشراقاتها ، وصيرورتها بسبب تلك الإشراقات مرآتاً يترائى فيها حقائق الأشياء .

فعلى ما ذكرنا يكون قوله، قدّه: وفى علم النّفس بذاتها ، من باب المثال . و يمكن أن تكون النّكتة فى الاختصاص بالنّذكر ، أنّه مساتم ، عند القائلين بالإضافة ، و إن أنكر بعضهم علم الواجب ، تعالى ، والمبادى العالية بذاتها ، فتأمّل! أو لعل بعض القائلين بهذا القول خصّصه بالعلوم الكونيّة ، ولم يجعل علوم المبادى الأمريّة من مقولة الإضافة ، من جهة أنّ علمها علم فعلى ، لا انفعالى إضافى .

## قوله: « إشارة إلى ما اصطلح عليه » الخ ١٧/٢٥.

أى اصطلح عليه بعض . والمراد به الفاضل القوشجيّ فى شرحه للتتجريد . والمراد بما اصطلح عليه الحصول ، لابنحو القيام بالنّفس ، بل مع القيام بالذّات : مثل حصول الشّيء فى المكان والزّمان ، كما سيصرّح به ، قدّه . وقد أوّل ، فى تعاليقه على الأسفار ، مذهب القوشجيّ ، بما يرجع إلى مذهب صدر المتألّهين : منأن مناط إدراك النّفس ، للصّور العقليّة ، الإضافة الأشراقيّة النّوريّة لأرباب الأنواع عليها . بالتّفصيل المذكور فى محلّه ، وسننقله فى محلّه ، إن شاءالله تعالى ، فانتظره!

## قوله: « فمع قطع النيّظر عن الوجود لايكون هناك مهييّة » الخ ١/٢٧.

أقول ماأفاده ، قدّه ، إنها يصح على القول بأصالة الوجود و اعتبارية المهيّة . فإنه على هذا القول الصّحيح ، والرّاى الجزل ، لولم يصدر الوجود من المبدء لم تكن هناك مهيّة أصلاً . و أمّا على القول بأصالة المهيّة و اعتباريّة الوجود ، فتصحيح ما أفاده يحتاج إلى تكلّف كثير . و غاية ما يمكن أن يقال في تصحيحه ما أفاده في الحاشية .

ولكنته عندى ليس بوجيه . لأن تقدم المهية المجعولة ، من حيث رتبة مجعوليتها ، على المهية ، من حيث رتبة مجعوليتها ، على المهية ، من حيث هى ، ليس بالوجود . وجعله من التقدم بالأحقية إنها يتمشى : على تقدير أن ينضاف إلى المهية ، فى مرتبة الجعل ، أمر يكون من سنخ الوجود والتحصل، حتى يكون هوموجوداً بذاته ، والمهية مجعولة و موجودة بتبعه بالعرض ، ويكون تقدمه على المهية بالأحقية . و إلا فن البديهي أن ضم المعدوم إلى المعدوم ، أو ضم العدم إلى المعدوم ، أو ضم العدم إلى المعدوم ، أو ضم العدم الما الموجودية . ولو لم ينضم إليه شيء من هذا الستنخ ، فالخلف أفحش .

مع أنيّه، ليس للوجود، عند هذا القائل، فرد أصلاً: لافرد ذهني ولا خارجي ، ومناط حمل الموجود على الماهيّات ، عنده، انيّحادها مع مفهوم الموجود . فكيف يتمشّى منه أن يقول : فمع قطع النيّظر عن الوجود لايكون هناك مهيّة الخ ؟

اللّهم " إلّا أن يقال: لمّا كان المجعول بالذّات، عنده، هى المهيّة، والوجود تابعاً لها في الجعل، ولا يمكن انفكاك الموجود عن المهيّة المجعولة، فلو قطع النّظر عن الوجود، أى الموجود، لم يكن مهيّة أصلاً. لأن "رفعه كاشف عن رفع المهيّة، من جهة بُدّيّته ولزومه لها. فيصدق أنّه، مع عدم الوجود بهذا المعنى، لاتكون مهيّة أصلاً، فتأمّل!

أو أن يكون المراد من الوجود حقيقة الوجود ، التي هو الحق" ، تعالى ا، شأنه ، أو النسبة الإشراقية النسورية إليها ، على ذوق المتألسهين . لكنته ، ليس بذائق من هذا الكأس الآوفى ، ولاله هذا القدح المعلمي .

قوله: « والوجود الذَّهنيُّ والخارجيُّ مختلفان بالحقيقة » الخ ٢٠١/٢٧.

أقول: هذا منه ، قدّه ، مع ذها به إلى أصالة المهيّة عجيب غريب! إذ ، لوكان مراده ، من الوجود الذّهنيّ والخارجي ، الحصص الذّهنيّة ، من الوجود الاعتباري ، وفع أنّه ، قدّه ، لايقول بذلك ، بل ينفى الفرد و المبدء الذّهني عن الوجود مطلقاً \_ فقد عرفت أنّه فى الوحدة والكثرة تابع للمهيّة . وإذا كانت المهيّة فى الاختلاف بالحقيقة تابعة له \_ فع أنّه ممّا لا يعقل ، بناء على أصالتها \_ مستلزم للدّور .

و إن كان المراد منه الموجود، أى: مفهوم الموجود، الله بعل اتتحاده مع الماهيات مناط صدقه عليها ، فعلوم أنه ، ليس على مذاقه ، إلا المهيات الخارجية و الذهنية . والمفروض أنها تابعة فى الاختلاف لغيرها ، وليس فى البين غيرها ، إلا المفهوم الاعتباري المحض ، الذى لا يمكن أن يصير منشاء للاختلاف أصلاً ، كما عرفت . و إن كان أمراً آخر، فليس على اعترافه فى البين شيء يصح أن يصير منشاء للاختلاف .

أللتهم ، إلا أن يقال : أنته ، قده ، تبدل رأيه في المقام ، واختار مذهب المشائين ، من أصالة الوجود و اعتبارية المهية ، و اختلاف أفراد الوجود بتمام ذواتها . أو اختار مذهب الفهلويين ، و أراد بالاختلاف بالحقيقة الاختلاف بالشدة والضّعف ، و الكمال والنسقص ، والتقدم والنسّاخير ، وغير ذلك ، مما يختلف به مراتب الوجود ودرجاته ، لكن لما كان ما به الاشتراك في الوجود عين ما به الاختلاف ، عبير عنها بالاختلاف بالحقيقة . أومراده بالذّهني والخارجي الوجود التتجرّدي الجمعي البسيط القرآني ، النّدي للماهيات ، عند فنائها في النقس ، و انتحادها مع وجودها ا ، المتحد مع وجود العقول المرسلة ، الكليّية ، الجامعة القرآنية ، الفاني فيها ، والوجود الفرقاني المادي . فإن المطلق بإطلاقه يغائر المقيد لأجل ضيقه وتقيده .

قوله: « بل الموجود الخارجي ّ » الح ٨/٢٧.

أراد بالموجود الخارجيّ المهيّة الموجودة فى الخارج ، فإنّ الوجود الخارجيّ ممّا يستحيل أن يوجد فى الذّهن ، بالوجوه المذكورة سابقاً .

و إنها عبّر بقوله: بحيث لووجد، إذ قد عرفت امتناع انسلاخ المهيّات الذّهنيّة عن الذّهن و وجودها فى الخارج و بالعكس. بل المراد وجود ما هو متّحد مع الخارجيّ والذّهنيّ فى المفهوم، كما مرّ شرحه مفصّلاً.

قوله : « و إذا وجدت الكيفيّة الذّهنيّة » الخ ٩/٢٧ .

إنهًا قال في الأوَّل: انقلب إلى كذا ، وفي هذا: بذاك التَّعبير \_ مع أنَّه لوكان مناط

۱ ـ أي : « سع وجود النفس ».

الانقلاب اختلاف الوجودين بالحقيقة ، فهذا المناط مشترك بينهما ، فوجب حصول الانقلاب في كلتا الصورتين \_ لأن حقيقة الأشياء عند الحكماء وجودها الخاص الخارجي . ويطلقون الحقيقة على المهيات ، باعتبارات حقيقة أن بل حقيقة الموجود الخارجي . فإذا صار الموجود الذ هني عين الخارجي ، لم ينقلب حقيقة الشيء ، بل رجع إلى أصله و حقيقته ، فتأمل !

قوله : « بأنَّه إنَّما يتصوّر هذا الانقلاب » الخ ١٠/٢٧ .

أى: الانقلاب بهذا النتحو: بحيث يقال للمهية الذهنية أنها عين الموجودة في المخارج، لكنتها انقلبت كيفاً، وللموجود الخارجي، أنه عين الموجود الذهني . فإنه، الخارج، لكنتها انقلب كذا. كما أنهم لو لم تكن مادة مشتركة ، لا يمكن أن يقال: هو هو صاركذا، أو انقلب كذا. كما أنهم أثبتوا الهيولي للاجسام ببرهان الفصل و الوصل ، من جهة أنه عند زوال الوحدة الاتصالية وحدوث هويتين متصلتين ، يقال: أنها كانتا هوية واحدة ، فصارتا بالفصل هويتين . ولا يقال: عدم الموجود الأول رأساً ، وحدثت هويتان أخرتان عن كتم العدم .

قوله: « لأنه قائل بأصالة المهيّة » الخ ١٥/٢٧.

أللّهم إلّا أن يقال: إنه، حصل له تبدّل الرّأى ، صدر عنه ما صدر ، فى مقام ردّ القائلين بأصالة الوجود تعجيزاً لهم ، وتعنّتاً عليهم ، كما قال صدر المتألّهين فى حق شيخ أتباع الرّواقيّين .

قوله : « نعم هذا حقّ طلق للوجود » الح ١٧/٢٧ .

أى: السّعة و الإحاطة ، والظّهور بالمراتب المتفاوتة ، والأحكام والآثار المختلفة ، وتبدّل آثارها بتبدّل درجاتها و مراتبها ونشئاتها ، وتبعيّة المهيّة له فى التّبدّل والاختلاف والأحكام الوجوديّة .

و ذلك لما نشاهد من الإنسان ، فإنَّه رفيع الدَّرجات ، ذوالعرش المجيد بحول الله

۱ ـ « هذا هو » ، خ ل.

وقوته ، و له مراتب متفاوتة ، من مرتبة النتطفية إلى آخر درجات الولاية . فإنه في مرتبة : جماد بالفعل نبات بالقوة ، و في مرتبة أخرى : نبات بالفعل حيوان بالقوة ، و في ثالثة : حيوان بالفعل إنسان بالقوة ، و في موطن آخر : إنسان بالفعل ملك و عقل مرسل بالقوة ، إلى أن يصير عقلاً بالفعل ، بل عقلاً فعالاً خالاً خالاً للعقول التفصيلية و له في كل مرتبة مهية أخرى ، ولكن كلها متحدة في الوجود الجمعي الاستيعابي السيعي الإنساني ، و مندرجة في حدة التام . فلا ضير على أصالة الوجود : أن ينقلب الموجود الخارجي ، من حيث ترتب الآثار المطلوبة ، و تصير فاقدة للآثار ، عندوجودها في الذهن ، لأجل أنه في الوجود الذهني موجود بالوجود التبعي التطفالي للنفس ، فتأمل !

قوله: «على المسامحة تشبيهاً» الخ ٤/٢٨.٥.

أى: لمّا وجدوا حقايق الاشياء و مهيّاتها فى موطن الذّهن ، موجودة بوجود واحد مبسوط ، هو إشراق النّفس و ظهورها ، غير قابلة اللتّجزّى و الانقسام ، منزّهة عن النّسبة و التّبدّل ـ وكان هذا الظّهور و الوجود منغمراً فى ذات النّفس و حقيقتها الوجوديّة الالهيّة الأخفويّة ، كانغار العرض فى الموضوع ، و شائوا تطبيق الكتاب القرآنى الانفسى مع الكتاب الفرقانى الآفاق ـ شبّهوا تلك الماهيّات بالكيفيّات الخارجيّة ، من حيث انغارها فى الموضوعات ، و عدم قبولها للتّجزى و النّسبة و القسمة ، فعبّروا عنها بالكيفيّات الذّهنيّة مسامحة فى التّعبير و التّفسير .

قوله: «فالعلم لمّاكان ستّحداً» الخ ٢٨/٥-٦.

إنيّا قيّد بقوله بالذّات ، ليخرج اتّحاده معالمعلوم بالعرض ، لأنّه متّحد معه ، لكن بعرض اتّحاده مع المعلوم بالذّات ، الّذى هىالصّورة العلميّة .

قوله: «و بين كونه عرضاً خارجياً ، لا في مقام ذاته» الخ ١٢/٢٨ ١٣-١٠. أما كونه عرضاً ، فلحلوله في النّفس ، كحلول العرض في الموضوع. و أمّا كونه

١ ـ أى ب «لما وجدوا حقايق الاشياء غير قابلة...»

عرضاً خارجيةً ، فلأن المراد بالخارجي ماتترتسب الآثار الخارجية عليه . وهو ممنا تترتسب آثار العرضية عليه في الذهن . و لانه من حيث قيامه بالنفس الخارجية خارجي . و أمناكونه عرضاً خارجياً ، لا في مقام ذاته ، فلأن عرضيته باعتبار وجوده لا باعتبار مهيته ، و الوجود خارج عن المهينات .

فإن قلت : الوجود ما به يتحقّق المهيّة ، و تتذوّت و يترتّب عليها الآثار ، فإذا كانت المهيّة باعتبار وجودها عرضاً و الوجود ممّا به يظهر آثار الماهيّات ، فيجب أن تكون باعتبار ذاتها عرضاً أيضاً ، و إلّا لم يكن الوجود تحقّق مهيّة العرض ، بل تحقّق مهيّة أخرى . ومحال أن تتحقّق مهيّة بوجود مهيّة أخرى .

قلت : نعم هذا إذاكانت موجودة بوجود ذاتها ، و لكن هذا الوجود لها تبعاً تطفّلاً ،كما أشرنا إليه ، و سيصرّح به .

قوله: «كما أنّ الجزئيّ جزئيّ» الخ ٢٨/٥١.

وكما أن المعدوم المطلق معدوم مطلقا بأحدالحـَملين ، و من أقسام الموجود الذَّهنيُّ بالآخر . وكما في شريكث الباريّ و الممتنع و أمثالها .

قوله: «الطّبايع الكلّيّة العقليّة» الخ ١/٢٩.

قال ، قدّه ، في الحاشية : «المراد بها الكلّيّات الطّبيعيّـة » الخ.

أقول التقييد بالطّبيعيّة لبيان ما هو الواقع فى المقام ، لا من جهة أنّ الكلّيّات العقليّة ، بمعنى الكلّي السّعى الاحاطى ، كالعقول الطّوليّة و العرضيّة ، داخلة تحت مقولة من المقولات . بل على ماهو التّحقيق ، من أنّها إنيّات صرفة و وجودات محضة ليس لهاكلّى طبيعى و مهيّة اصلاً ، فضلاً عن أن تدخل تحت مقولة من المقولات .

أو المراد: أن الجهة التى صارت بسببها المهيّات الكلّيّة غير داخلة تحت المقولة غير موجودة فى الكلّيّات العقليّة بالمعنى المذكور، و إن اشتركت معها فى عدم الدّخول. لأن ملاك عدم اندراجها تحت المقولة عرائها عن الوجودات الخاصّة بها، وكونها عارية عنها لا أثر لها أصلاً، حتى تندرج تحت المقولة. من جهة أن ملاك الاندراج تحتها عنده

قدة ، ترتّب أثر تلك المقولة كما سيصرّحبه . وهذا بخلاف تلك العقول المرسلة الكلّيّة و الكلمات التّامّة الإلهيّة ، فإنّها موجودة بالوجود الجمعيّ التّاميّ الأحديّ ، فتدبّر !

قوله : «و معقوليتها» ۱/۲۹ .

أى من حيث مفاهيمها.

قوله: «أى: وجود حالة أو ملكة» الخ ٢/٢٩.

أقول بناءً على مذهبه ، قدّه ، من اتتحاد العقل و العاقل و المعقول . فالمراد بتلك الحالة و الملكة ليس ما هوالمعروف عند القوم ، عند إطلاق هاتين الكلمتين : من الكيفية الرّاسخة ، و الغير الرّاسخة . بل المراد ما هو المعروف و المصطلح عند العرفاء . فإنهم يسمتون الدّرجات الحاصلة للنّفس الإنسانيّة ، في سلوكها العلميّ و العمليّ و سفرها بالاسفار الأربع المعروفة ، عند عدم رسوخها بالحال ، و عند رسوخها في النّفس ، و صيرورتها ذاتيّة و جوهريّة لها ، بالملكة .

فبناء على مذاقه ، قدّه ، من الاتتحاد و الحركة الجوهرية ـ لمّاكان إدراك النهس للعقليات ، في أوّل الجال ، عنده قدّه ، بالمسافرة إلى ديار المرسلات و عالم الأمر ومشاهدة النورية ، عن بمُعد ، من جهة لمعاتها الاشراقية و إضافاتها النورية ، و عند تأكد الاتتصال و حصول ملكته تصير مرأتاً يترائى فيها حقايق الاشياء ، و في آخر السير و البلوغ إلى المنتهى تتتحد مع أصلها ، و تصير عقلاً كليّاً مرسلا مضاهياً للعقل الاوّل ، بل مظهراً للمرتبة الاحدية و الواحدية ، و خسّلاقاً للعقول الكلية المرسلة و للخياليات بالمسافرة إلى عالم المثال المطلق و البرزخ المنفصل ، و مُنشأة للصّور النورية البرزخية عند تأكد الاتتصال ـ عبّر عن تلك الاضافات الاشراقية النورية ، في بدو حدوثها ، وعند رسوخها و تأكدها ، «بالملكة» .

ولكن لمّاكانذهابه إلى كونالصّور الذّهنيّة كيفيّات ، بالحمل الشّايع بالذّات، بناء على حفظ أصول القوم ، النّذى ، لولاه ، لخالفوه ابناء الجدال و أصحاب القيل والقال من أهل الاهواء و الآراء الباطلة السنّخيفة ، كما صرّح به المصنيّف ، قدّه ، في تعليقاته

على الاسفار ، فيمكن ان يكون المراد بر الملكة و رالحال معناهما المشهور عندالجمهور . و يكون المراد من المظهرية و المصدرية مايناسب الحال و الملكة بمعناهما . فإن الملكات البسيطة خلاقة أيضاعند القوم للصورالة فصيلية ، لكن لاخلاقية ايجادية ، بل إعدادية ، أو المنشأية و النشوية . و الحالات ، لماكانت غير قوية غير بالغة إلى حد الملكات فى المخلفية التقصيلية بالمعنى المعروف عند القوم ، جعلها مظهراً للصور ، لأن المظهرية تشبه الفاعلية أيضاً ، لكن فاعلية ضعيفة .

أو يكونا بالمعنى المعروف عنده ، الدّى بينه ، قدّه ، فى الحاشية . فيكون غرضه قدّه ، من هذاالأمرين الجمع بين ما أسسه ، قدّه ، مع أصول القوم : بأن يجعل المظهرية باعتبار الصور الجسيّة و الخيالية ، كما هو رأيه و مذهبه ، قدّه ، مع حفظ ما ذهب إليه القوم ، من كون العلم من مقولة الكيف : بجعل ما هو من تلك المقولة ، الصّفة النّفسانيّة ، المسمّاة بالعلم ، و بالحال أو الملكة عندهم ، مو وصيرورتهما منشاء لإدراك النّفس ، من العقليّات و الحسيّات و الخياليّات ، بالمظهريّة و المصدريّة ، و جعل ما يحصل بهما من المدركات ، من مقولتهما ، التّي هي مقولة الكيف ، من جهة عدم وجود لها في صقع النّفس ، عندهم ، غير وجود تلك الحالة و الملكة .

و معنى كونها كيفاً بالذّات ، كونها كذلك ، بحسب هذا الوجود الحالى ، أو الملكتي ، من جهة اتتحادها بهما ذهناً ، وكون هذا الوجود ، بناء على مذاق القوم ، مظهراً لآثار الكيف . و بالجملة : ليس هنا إلا وجود واحد ، هو وجود تلك الملكة ، او الحالة الادراكية ، الموجودة ، بوجودهما ، تلك المدركات النّفسية . و هذا الوجود و إن لم يكن الوجود الخاص الخارجي ، المتعلّق بتلك الماهيّات ، إلا أنّها لم يكن لها في صقع النّفس وجود آخر ، غير هذا الوجود ، و في هذا الوجود ، و في هذا الوجود ، و في هذا الوجود ، يترتّب عليها آثار الكيف بالذّات . و مناط الاندراج تحت المقولة ترتّب آثارها على المندرج تحتها فجعلت ، بحسب ذاك الوجود ، من مقولة الكيف .

فإن قلت : الوجود ليس بجوهر ولاعرض ، فكيف تكون الماهيّـــات ، بحسب ذاك الوجود مندرجة تحت مقولة الكيف ؟

قلت: نعم؛ لكن هوجوهر بعين جوهريّة الجوهر وعرض بعين عرضيّة العرض. فهذا الوجود، لمّاكان وجوداً لتلك الحالة، أو الملكة، وهما من مقولة الكيف بالذّات عندهم، فصارت تلك الماهيّات أيضاً مندرجة تحتها من جهة اتّحادها معها.

فإنقلت: فيجب من ذلك أنتكون تلك الماهيّات مندرجة تحت مقولةالكيف بالعرض، لا بالذّات. لأنّ المندرج تحتما بالذّات هاتان الصّفتان، لا تلك المدركات العقليّة و الخياليّة.

قلت: لمّا صارت المدركات موجودة بعين وجودهما ، و متّحدة معها ، و ليس هناك وجود آخر ، فلذلك جعلت من تلك المقولة بالذّات . و ذلك في الشّاهد ، كما أنّ الصّورة الحاصلة في سطح المرآت الظّاهرة فيها ، موجودة فيها ، و قائمة بها عندالقوم ولكن المُظهر لها ليس جوهر المرآت ، من حيث هو ، بل من حيث اتّصافها بالصّقالة ، التي هي من الكيفينّات . فبالحقيقة المظهر لها تلك الكيفينة ، و لمّاكانت هي موجودة بعين وجودها ، صارت من مقولة الكيف ، فتأمّل! و هذا بوجه مثل باقي صفات النّفس عندهم ، مثل الارادة و القدرة و نحوهما . فإنّ الارادة متّحدة مع المراد بالذّات ، مع أنّه امن مقولة الكيف عندهم . و المراد ، من حيث ذاته و مفهومه ، من مقولة أخرى ، مع أنّه ، من حيث وجوده النّفسي و اتتحاده مع الارادة ، من مقولة الكيف . و بالجملة ليس في البين إلّا وجود واحد، و هو وجود تلك الحالة أو الملكة ، و هما من مقولة الكيف عندهم بالذّات ، و ذلك الوجود بعينه ، وجود للمدركات الذّهنيّة ، فلذا جعلت من حيث الوجود من مقولة الكيف .

فإن قلت : قد اعترفت بعدم إمكان أن توجد مهيّة من الماهيّات ، بوجود مهيّة أخرى . فكيف تجوّز أن تكون المهيّات الذّهنيّة موجودة ، بعين وجود الكيفيّة النّفسانيّة .

قلت: ما منعته و استحلته هو أن يكون الوجود الخاصّ بمهيّة عينيّة بعينه وجوداً لمهيّة أخرى ، كذلك . و فى هنا صار الوجود الخارجى ، الحاصّ بمهيّة الحال و الملكة وجوداً ذهنيّاً لمهيّة أخرى ، هى مهيّة المدرك . فإنّ النّفس لاتصير ، منحيث وجودها الشّامخ الرّفيع ، النّذى توجد به ذاتها ، من حيث غيب هويتها المغربيّة ، مظهراً ، ولا مصدراً لتلك الصّور عندهم ـ و إلّلا صارت المندرجة تحت مقولة الجوهر ـ بل منحيث ظهورها بتلك الحالة و الملكة ، فلذلك صارت المدركات مندرجة تحت مقولة الكيف فتدبّر!

قوله : «فقد حُدّدا» الخ ٢٩/٥ .

تعليل للاندراج تحت مقولة الكمّ و الجوهر . لأن كون الأشخاص جواهر ، أو كميّات فى الخارج ، من جهة صدق مفهوم الإنسان والسّطح عليها . فإذا لم يكن الجوهر و الكمّ مأخوذ ين فيهما ، لم تكن الاشخاص كذلك ، كما هو واضح .

قوله: «كيف،ولو لم تؤخذ» الخ ٦/٢٩.

فإن قلت: ماذكره مبنى على وجودالكلتى الطّبيعى في الخارج. و إلّا، فيمكن أن تكون غير مأخوذة في حدّهما. مع أن يكون الأشخاص جواهر، وكمّيّات، في الخارج.

قلت : كَـــّـلا . إنّـهاكلمة ، قائلها قوّتكك الوهميّـة ، فإنّ النّـافين لوجود الكليّ الطّـبيعيّ في الخارج ، لاينكرون صدقه على أشخاصه ، و أفراده .

قوله: «إذ لم يكن أزيد من» الخ ٩/٢٩.

أى : من صدقه بالحمل الأوّلى الذّاتيّ على نفسه .

قوله: «و باعتبار اتّصاله» الخ ۱۲/۲۹ . ۳

المراد بالحدّ المشترك هنا : مايمكن أنيكون بداية لأحدالقسمـيّن ، و نهايةللآخر ، ولا يكون من جنسالأقسام ، ولا يزيد القسم بازدياده عليه ، ولا ينتقاصه منه.

۱ ـ أى : «و الاصارت تلك الصور».

مثل النّقطة بالنّسبة إلى الخطّ و الخطّ بالنّسبة إلى السّطح ، و السّطح بالنّسبة إلى الجسم التّعليميّ .

قوله: «نعم مفاهيمها لاتنفك» الخ ٢٩/٢٩.

أى: تصدق علما بالحمل الأولى دائماً .

قوله: «لكنته ما به ظهور الماهيّات و آثارها» الخ ٢/٣٠.

أى : هو جوهر بعين جوهريتها ، عرض بعين عرضيتها ، و متتحد معها ؛ و حكم أحد المتتحدين يسرى إلى الآخر .

قوله ، قدّه : «وهذا نظيرالمهيّات و الأعيان الثّابتة ، في نشأةالعلم الرّبوبيّ» الخ ٥٠/٣٠ .

أى: كينونة حقائق الأشياء ، فى الصقع الشامخ من النقس ، نظير كينونة حقائقها و مهياتها ، فى العلم الرّبوبي . حيث أنها ، مع وجودها التّبعى التّطفللي. لوجود الأسماء و الصفات ، معدومات . بمعنى أنها ليست موجودة بوجودها الخاص الخارجي العيني اللّذى به تظهر آثارها ، و يترتّب عليها ما هو المطلوب منها ، من اللّوازم الوجودية ، و الآثار الخاصة الخارجية . فليس فى نشأة العلم حيوان و لا إنسان و لاسماء و لا أرض عيني "، يصدق عليها تلك العناوين و المهيّات بالحمل الشّايع ، بمعنى أنّه يترتّب عليها آثار الحيوانية و الإنسانية و النّاطقيّة و نحوها . بل يصدق عليها تلك العناوين ، بالحمل الثولي الذّاتي فقط . و أمّا بالحمل الشّايع الصّناعي "، فالوجود للحق "، و الموجود هو ، تعالى ، ليس غيره .

ثم ما علم: أن تحقيق المرام من هذا الكلام، يتوقف على تمهيد مقدّمة. وهى: أنه، قد اختلف أهل النتظر مع أهل الشهود، في أن ذات الحق، تعالى، وحقيقته، هل هو الوجود المطلق السلا بشرط، أو الوجود بشرطلا، أي: بشرط عدم الاتتصاف بالفقدانات و النقائص و الحدود العدمية ؟

فذهب الحكماء إلى أنَّه الوجود «بشرط لا»، المعبِّر عنه بمرتبة الأحديَّة عندهم،

لكن الأحديّة «البّشرط الـتلائيّة».

و ذهب العرفاء إلى أنّه الوجود المطلق السّاذج عن كلّ قيد، حتّى قيد «البشرط لاثيّة»، أو «السّلا بشرطيّة». و يعبّرون عنه بالوجود المطلق السّاذج، و غيب الغيوب، ولا اسم و لا رسم له، و أمثال ذلك. و يجعلون مرتبة الأحديّة مرتبة ذاته. أعنى اولى رُتَب الحقيقة الغيبيّة المغربيّة، لكن الأحديّة «السّلا بشرط»، لا «بشرط لا» و هى مرتبة التّعيّن الأوّل، و حقيقة الحقائق و البرزخيّة الأولى، و مقام أو أدنى، و جمع الجمع و نحو ذلك من الألقاب. و يجعلونها مرتبة العلم الذّاتيّ الجمعيّ الكماليّ، و مرتبة ظهور ذلك من الألقاب. و مقام رؤية المفصّل مجملاً، بالإجمال الوجوديّ.

و يقولون: أن ذاته المقدّسة في هذه المرتبة تظهر بذاته لذاته على ذاته ، و يشاهد ذاته بالذاّت و الكمالاتُ المستجنّة في غيب ذاته ، من الأسماء و الصّفات و لوازمها، من الأعيان الثنّابتة و الصّور العلميّة بتبع شهود ذاته . فذاته مشهودة له تفصيلا ، و تلك الأمور بنحو الوحدة و البساطة و الإجمال الوجودي . و لكن لمّاكانت هذه المرتبة مرتبة الوحدة الصّرفة السّاذجة والأحديّة المحضة ، لاتحقت لكثرة فيها أصلا ولالتتعيّن ظهور مطلقاً ، إلا تعيّن واحد فقط ، هو أصل التعيّنات و محتدُ الظنّهورات . وهوكونه لذاته ، مطلقاً ، إلا تعيّن واحد فقط ، هو أصل التعيّنات و محتدُ الظنّهورات . وهوكونه لذاته ، فحسب . ثم بعد هذا الشّهود ، بعديّة رتبيّة لحاظيّة شهود ذاته بصور أسمائه و صفاته . و يعبّرون عنه برؤية المفصل مفصلاً ، باالتقصيل العلمي المفهوي ، و بمقام الواحديّة ومرتبة الجمع و مقام قاب قوسين ونحوذلك . و يسمّون التّجلّي ، الذي به يظهر تلك ومرتبة الجمع و مقام قاب قوسين ونحوذلك . و يسمّون التّجلّي ، النّذي به يظهر تلك الحقايق في ذلك الموطن الشّامخ ، بالفيض الأقدس كما مرّ سابقاً . ومنشأ ذلك العلم أيضاً علمه بذاته و أسمائه و صفاته ، من جهة كونه نوراً لذاته و لغيره ، علّة لكل ّشي \* . و في علمه بذاته و أسمائه و صفاته و صفاته و بلوازمها ، و هي المهيّات المعبّر عنها بلاعيان الثابتة . و يقولون : أنّه يجيء الكثرة في هذا المقام بما ششت .

و إنها يعبّرون عنه بذلك ، لأن حقيقة كل شيء عندهم نحو تعيّنه في علم الله . فهذه الصّور النّورية العلميّة أعيان الأشياء ، وحقائقها و ذواتها . و لأنّهم اصطلحوا على تسمية الوجود الجمعى الأحدى \_ الدّن لا يترتّب به على تلك الأعيان و الحقائق آثارها الخارجية الخاصة بها ، التي هي من آثار وجوداتها الفرقية المحدودة \_ بالثّبوت ، فلذلك يسمّونها بالأعيان الثّابتة . أو لأنتها لمّاكانت في هذه المرتبة موجودة بالوجود الجمعى "، الدّن لا يتغيّر ولا يتبدّل \_ لقوله ، تعالى ، لا يتبدّل القول لدّي الآية \_ عبّروا عنها عنها ، لذلك أو لأزليّتها ، بالأعيان الثّابتة ، أى الثّابتة أزلاً و أبداً . أو عبّروا عنها بذلك ، لأنتها «لامجعولة» ، بلا مجعوليّة الذّات و الأسماء و الصّفات . لان و زبدة الأعيان المتقرّرة في ذاك الموطن الشّريف من اللّوازم الغير المتأخرة لوجود الأسماء و الصّفات ، و من رقايقها المتقرّرة في ذاك الموطن الشّريف من اللّوازم الغير المتأخرة لوجود الأسماء و الصّفات ، و من رقايقها الخارجيّة ، باعتبار وجودها في العلم ، و من رقايقها الخارجيّة ، باعتبار وجود مصاديقها في العين . لكن "المتقرّر منها في تلك النّشأة نفس مفاهيمها ، لا وجوداتها الخاصّة المحدودة ، كما عرفت . و هذا معني قوله : « فليس في ذاك المقام» الخ .

و لكن الحق القراح أن في هذا المقام الشامخ الرقيع النّحو و الأعلى من كلّ شيء. ففيه حيوان و إنسان و ملكك و ملكك ، لكن على النّحو اللّذي يناسب ظهوراتها فيه . لأنتها موجودة بالوجود الجمعي الأحدى ، وهذاالوجود ، و إن لم يكن لها بالأصالة ، إلا أنتها موجودة بوجود باطن ذواتها ، اللّذي هو أقرب إليها من ذاتها ، و سنرجع إليه في مستانف الكلام ، إن شاءالله ، تعالى الله .

قوله: «الوجود الذَّهنيّ لها تبعاً» الخ ٢٠/٣٠.

أى : تبع الأسماء و الصّفات.

قوله: «و المهية قد علمت» الخ ١٧/٣٠.

أى: المهيّات و إنكانت محفوظة فى ذاك الموطن ، إلّا أنّها قد عرفت حالها أى : كونها اعتباريّة ، غير منشأة للآثار ، إلّا بتبع وجوداتها الخاصّة ، الّتى عرفت انفكاكها عنها .

۱ - ق (٥٠) ، ٢٩ : «ما يبدل القول لدى و ما انا بظلام للعبيد».

قوله: «صحيّة هذه السيّلوب» الخ ١/٣١.

و ذلك ، لأنتها موجودة بالوجود الجمعى البسيط ، النّدى للنّفس باعتبار مقامها الشّامخ الرّفيع . و هي مع العقول القادسة ، على ما قرّر عند أرباب التّحقيق ، وجودات صرفة و إنتيّات محضة ، مجرّدة عن المهيّة ، فضلا ً عن المادّة . و إذ ليست لها مهيّة وحد ، فلا تكون مندرجة تحت مقولة الجوهر و العرض . لأنتها من أحكام المهيّات و أقسامها وهي المذكورة في حدّهما . فهي ، عند وجودها بهذا الوجود ، مستقرّة عند مليك مقتدر ، تبيت عند ربّها يطعمها و يسقيها ، بل هي فوق الكونين و أرفع من الإقليمين و العالمين ، فضلا ً عن الجوهريّة و العرضيّة . و أيضاً أنّها ، من حيث وجوداتها في النّفس ، لاجوهر و لا عرض . لأن الوجود ليس بجوهر ولاعرض ، بل فوق الجوهريّة و العرضيّة . و العرضيّة . و أيضاً أنّها ، من حيث وجوداتها في العرضيّة ، لأنّها من أحكام المهيّة «يَدُالله فوق أينديهم ولاعرض ، بل فوق الجوهريّة و العرضيّة .

قوله: «مفاهيم المقولات، إمّا نفسها، أو جزئها» الخ ٣١/٤.

إن قلت: لايلزم، على ذلك التقدير، جمع المتقابلين. لأن صدق مقولة الكيف على ذلك التقدير، بالحمل الشايع الصناعي، وصدق تلك المقولات، من جهة كونها إما نفسها أو جزئها، بالحمل الأولى الذاتي؛ وقد عرفت أنه لامنافاة بينهما، وإن من شرائط التناقض، واجتماع المتقابلين، وحدة الحمل. قلت: مقصوده، قده أنه ، يلزم اجتماع المتقابلين، بحسب حمل واحد. لأن هذه المفاهيم والصور العلمية، لما كانت من مقولة الكيف بالذات، يجب أن تكون مأخوذة في مفهومها، وإلا لم تكن مندرجة تحتما بالذات، كما هو واضح. فهي، كما أنها كيفيات بالحمل المشايع، كذلك كيفيات بالحمل الأولى، من جهة أخذ مفهوم الكيف فيها. ولما كانت المقولات الأخر إماعينها أو جزئها، يلزم أن تكون بذاك الحمل أيضاً من المقولات الأخر، فبلزم منه جمع المتقابلين بحسب حمل واحد.

۱ - أي : «و الماهيات».

٢ - الفتح (٤٨) ، ١٠٠

فإن قلت : كونها فرداً للكيف بالذات لايقتضى حمل مفهوم الكيف عليها بالحمل الأولى ، لأنتها ليست نفس مفهوم الكيف فقط ، حتى يصدق عليها بذاك الحمل . لأن مناط ذاك الحمل الاتحاد فى المفهوم ، و مفهومها ، بحسب المهية ، الكيف و شيء آخر ، لكان فرديتها و أخصيتها عن مطلق الكيف ، وكونها نوعاً منه . كما أن الإنسان ، لكونه مركباً من الحيوان و الناطق ، لايصدق عليه كل واحد منها ، و لا هو عليها بالحمل الاولى الذاتى ، بل بالحمل الشايع . وكذلك زيد ، الذى هوفرد الإنسان ، لايصدق عليه الإنسان بالحمل الأولى ، لأنه الطبيعة مع التشخص و الهذية ، لا نفس مفهوم الإنسان فقط ، كما فى كل فرد و مصداق بالنسبة إلى مهية . فتكون كيفيات بالحمل الشايع ، وكل من مقولة خاصة بالحمل الأولى ، ولا ضير فيه ، كما عرفت . قلت : إنها ، و إن لم تكن كيفيات ، بالحمل الاولى ، لكن لاشكك أن مقولة الكيف مأخوذة فى حدها ، لمان كونها فرداً لها بالذات . وهى باعتبار مفاهيمها : إما أن تكون عين المقولات الأخر ، لموت هى جزء منها . فيلزم أخذ المقولين المتبائنة بن فى حد شيء واحد ، فيكون باعتبار الحمل الشايع مصداقاً لها ، و يلزم منه جمع المتقابلين بحسب حمل واحد . فيكون باعتبار الحمل الشايع مصداقاً لها ، و يلزم منه جمع المتقابلين بحسب حمل واحد . فيكون باعتبار الحمل الشايع مصداقاً لها ، و يلزم منه جمع المتقابلين بحسب حمل واحد .

فإن قلت: إذا كان مناط الاندراج تحت شيء، و صدقه عليه بالحمل الشّايع، ترتّب أثره عليه، فتلك الصّور لا يترتّب عليها آثار المقولات الأُخر، غير الكيف، فلا يصدق عليها بالحمل الشّايع، غير مقولة الكيف. وهي أيضاً من مقولات أخر بالحمل الأوّلى ، لوكانت نفس تلك المقولة، أو مركبّة منها و من غيرها، لوكانت المقولة جزبًا، و جوّزنا تركّب مهيّة واحدة مندرجة تحت الجوهر و العرض مثلاً ، بأن يكون جنسها من مقولة الجوهر و فصلها من مقولة العرض. وهي على ذاك التقدير لا يصدق عليها، باعتبار المهيّة، إحدى المقولتين: لابالحمل الأوّلي ، ولا بالشّايع. أمّا بالشّايع عليها، باعتبار المهيّة من حيث هي هي، ليست إلّا هي، لا أثر لها، حتى تندرج تحنها. و أمّا بالخمل الأوّلي ، و على التقديرين لا يلزم و أمّا بالحمل الأوّلي ، و على التقديرين لا يلزم و أمّا بالحمل الأوّلي ، فلأن مفهوم المقولة جزئها، لا عينها. و على التقديرين لا يلزم أخذ مقولة الكيف في حدّها ، من حيث كونها مفاهيم الأشياء و مهيّاتها ، لأنتها نفس

حدود الأشياء ، ولاحد للحد أصلا . مثلا : مفهوم الجوهر ، لو فرضنا اندراجه تحت مقولة الكيف بالذات ، لا يلزم منه أن تكون ا مأخوذة في مفهومه ، من حيث أنه مفهوم الجوهر ، بل من حيث كونه موجودا بوجود ، يترتب عليه آثار الكيف وهو من هذه الحيثية ليس مفهوم الجوهر فقط ، بل الجوهر الموجود بالوجود ، الذي يترتب عليه آثار الكيف . و من جهة أنه مفهوم الجوهر لايحد أصلا ، لأن الحد للحقائق ، لا للمفاهيم و العنوانات و الحدود . فلا يلزم ما أشرت إليه من جمع المتقابلكين بحسب حمل واحد .

قلت: مقصوده ، قدّه ، أنّه ، لوكانت المفاهيم الذّهنيّة مندرجة تحت مقولة الكيف بالذّات ، من حيث كونها مفاهيم الأشياء ، لا من حيث وجودها فى النّفس ، يلزم ما ذكر من المحذور ، كما يرشد إليه قوله : « و من حيث وجودها فى النّفس » الخ . و لزوم المحذور على ذاك التّقدير واضح . لأن مقولة الكيف يجب أن تكون مأخوذة فيها ، لكان فرديّتها لها ٢ بالذّات ، مع أن المفاهيم : إمّا نفس المقولة ، أو تكون المقولة جزء منها ، فتأمّل !

فإن قلت: ليس مقصوده ، قدّه ، ما ذكرت ، لمكان قوله: «صدق كلّ طبيعة على فردها» ؛ و من المعلوم أن صدق الطّبيعة على الفرد من حيث وجود الفرد ، لا من جهة نفس المفهوم . بل مراده : أنها إذاكانت فرداً للكيف بالذّاتكانت مقولةالكيف مأخوذة فيها و صادقة عليها . مع أنها ، إمّاالمقولة الأخرى جزئها ، لوكان المتصوّر نوع المقولة ، أو نفسها ، لوكان نفسها ، و يلزم منه اجتماع المتقابلين في حريم ذاتها : إحداهما مقولة الكيف ، و الأخرى مقولة أخرى . و يرد عليه ما أشرنا إليه .

قلت: لوكان مقصوده ماذكرت، لايتوجّه عليه إبرادأصلاً أيضاً. لأنّ الــّـلازم منه جمع المتقابلين في الواقع، على جميع التـّقادير. إذ لا يمكن أن يكون مفهوم الجوهر،

۱ ـ أى : «أن تكون مقولة الكيف».

٢ - أى : «لمقولة الكيف».

مثلاً ، مأخوذاً فيه مفهومالكيف ، و إنكان مصداقه جوهراً وكيفاً بالذَّات ، كمالايخفى فتدبّر !

قوله: «فما هذا الكيف بالذّات» الخ ٣١/٥ ـ ٦.

أى: لمّاكان كلّ ما بالعرض يجب أن ينتهى إلى ما بالذّات، فإذا كانت كيفيّات بالعرض، فما هذا الكيف بالذّات؟

قوله: «قلنا وجود تلكك المهيّات» الخ ٧/٣١.

أى: الوجود المنسوب إلى كلّ شيء ، ما به يتحقّق و يتكوّن ذلك الشيء . و وجود هذه المقولات فى النّفس ، إن كان الوجودالخاصّ بها ، النّدى به تظهر آثارها ، فهو مع أنّه مستلزم للانقلاب و مخالف مع الفرض و الوجدان ، من مشاهدة عدم ترتّب آثارها عليها ، ممتنع من وجهين :

أحدهما: أنّه على فرض تسليمه مستلز ملاجتهاع المتقابلين. لأنّه لوكانت المقولات، من حيث وجودها فى النّفس، من مقولة الكيف بالذّات، و مع ذلك ترتّب عليها آثارها الخاصّة بها، لكانت بحمل واحد، و من حيث ذاك الوجود مندرجة تحت مقولة الكيف، و مقولة أخرى بالذّات. و هو ممتنع قطعاً، مثل أن تكون بحسب وجوداتها الخارجيّة، كذلك.

و الثنانى : أن الوجود الخاص بهذه الماهيئات ممنا لا يمكن أن يكون سبباً لاندراجها تحت مقولة الكيف . لأن وجودكل شيء الما به يتحقق تلك المهيئة ، و تظهر به آثارها الخاصة بها ، فكيف يمكن أن يكون سبباً لاندراجها تحت مقولة الكيف مع كون كل منها من مقولة خاصة مخالفة للكيف ؟ و إن كان ذلك الوجود ظهورها على النفس و وجودها فيها ، أى : وجودها الذهني ، فمن المعلوم أن ذلك كون تلك الماهيئات و تحققها ، لكن بالوجود الذهني و الظهور الظلي . و ليس هو كون مهيئة الكيف و وجودها ، حتى يظهر به آثارها ، و يصير سبباً لاندراج تلك القولات ،

۱ - «سهية» ، خ ل.

باعتبار وجودها الذَّهني ، تحت مقولةالكيف . وهو ، من حيث أنَّه وجود، ليس بجوهر ولا عرض ، بل جوهر عرض ، بل جوهر بعين جوهر يتَّة الجوهر ، و عرض بعين عرضيَّة العرض .

قوله ، قدّه : «بل لعلّه وجود» الخ ۸/۳۱ . ٩ .

أى : لعلَّ ذلك الوجود ، النَّذي يظهر به آثار الكيف بالذَّات ، وجود خاصُّ تتحقّق به مهيّة خاصّة ، هي من مقولة الكيف بالذّات. و ذلك الوجودكيف ، بعين كيفيتها ، و تلكث المهيّة هي مهيّة العلم . و ذلكث الوجود وجودٌ تلكث المهيّة الكيفيّة بالذَّات ، و ظهورها للنَّفس ، و وجودٌ لتلك المهيَّات المعقولات للنَّفس بالعرض ، و ظهورٌ لها عليها ،كذلكك . و هذا ،كما أنّ وجود زيد وجود للمهيّة الإنسانيّة بالذّات و للمفاهيمالعرضيّـةالصّادقة عليها ١ ، مثلالكاتب و الضّاحكُ ونحوهما بالعرض . وذلكُ الوجود ، بالنّسبة إلى وجود تلكث الصّور ، كمال ثان و وجودٌ آخر للمهيّات الموجودة به فى النَّفس ، غير وجوداتها الخارجيَّة . لأنَّ وجودها فى الخارج كان متحقَّقاً ، و لم يكن هذاالوجود . فهذاالوجود بالنّسبة إليها «نورٌ على ٰ نورٍ »٢، فإنّ وجود النَّفس نور ، و ظهورها على النَّفس نور آخر . و قد ظهر من هذا أنَّ مراده ، قدَّه ، من كون هذا الوجود وجوداً آخر لتلك المهيّات ، أنّه وجودٌ آخر بالنّسبة إلى وجوداتها العينيّة ، لابمعنى أنَّها موجودة بوجودين : وجودها الخارجيُّ ، و وجودها الذَّهنيُّ ، بتبع وجود مهيّة العلم . فإنّ ذلكك ممتنع جدّاً ، و ليس مراده أيضاً بل ، بمعنى أنّ لتلكك المهيّات كَمَالَين : كَمَالَ أُوَّلَى ۗ ، و هوكونها موجودة في خارج النَّفْسَ \_ فإنَّ وجود كلَّ شيء كمال له ـ وكمال ثان ، وهو وجودها فى النَّفس ، و ظهورها عليها ، بتبع وجود مهيَّة العلم . و لمَّاكان ذلكُ الوجود حاصلاً لها بعد وجودها الخارجيَّ : إمَّا زماناً ، كما في الكلَّيَّات بعد الكثرة ، و إمَّا ذاتاً ، و إن تأخَّر عنه زماناً ، كما في الكلِّيَّات، قبل الكثرة

۱ - «عليه» ، خ ل.

٢ ـ النور (٢٤) ، ٣٥.

الظّاهرة العلى النّفس بإشراق الحق ، منجهة تأخّر رتبة الوجود الذّهنيّ عن الخارجيّ طبعاً . و لمّا لم تكن فى الخارج متّصفة بذلك الوجود العلميّ أو المعلوميّ ، عبّر عنه بالكمال الثّاني .

هذا على تقدير إرجاع ضمير «ظهورها» إلى تلك المهيّات المقولات. وأمّا لوكان مرجعه مهيّة العلم، هو ظهور تلك الوجود الخاصّ بمهيّة العلم، هو ظهور تلك المهيّة على النّفس بالذّات، ووجود لتلك المهيّة بالعرض. و لمّاكان هذا ظاهراً بقرينة المقام أو من قوله: «وهذا كمال ثان» الخ اكتنى به، قدّه.

و ظهر ممّا أفدناه لكث معنى قوله: «لأن وجودها فى الخارج كان» الخ. لأن ما أفاده بظاهره ينطبق على الكلّيّات بعد الكثرة ، و على ما شرحنا و بيّنا مراده يجرى فى جميع الكلّيّات ، كما عرفت . و يمكن أن يكون المراد من وجودها فى الخارج وجودها فى العوالم الكلّيّةالأمريّة و الإلهيّة ، سيّما بناء على ما ذهب إليه صدر المتألّهين ، قدّه : من أن إدراك الكلّيّات باتّصال النّفس بأرباب الأنواع ، و مشاهدتها عن بعد . فيكون المراد من وجودها فى الخارج ، وجود تلك الكلّيّات المجرّدة الأمريّة بوجودها النّفسي المراد من وجودها الذّهني ، النّدى عبّر عنه بالكمال الثنّاني ، وجودها الرّابطيّ العرفانيّ للنّفس فتديّر!

قوله ، قدّه : « لأن ّ وجود تلك الصّور في نفسه ، و وجودها للنّفس واحد » الخ ١٣/٣١ .

أقول: هذا مممّا صدّقه البرهان و الوجدان، و انعقد عليه اتّفاق أهل الحكمة و العرفان. فإن كلّ ماكانوجوده حالاً في شيء ،كحلول العرض في الموضوع، أوالصّورة في الهيولي و المادّة، و قائماً به كذلك ، لاككون الشّيء في المكان و الزّمان، يكون وجوده في نفسه عين وجوده لذلك الشّيء. و لا يكون له وجودان: يكون بأحدهما

۱ - أي : «الكليات الظاهرة».

۲ ـ أى : «ارباب الانواع».

موجوداً في نفسه ، و بالآخر موجوداً لغيره .

أللتهم إلا أن يكون الوجود للغير ، و الظنهور له و عليه كمالاً ثانياً له ، بعد كماله الأولى الذاتي النفسي . و لا يكون ظهوره عليه ، و وجوده له بحسب وجوده الذاتي ، وكماله الأولى ، كما في الوجودات الرّابطية الإشراقية ، التي للموجودات المجرّدة المرسلة الالهية بالنسبة إلى النفوس الجزئية أو الكليّة أو لمطلق مادونها ، بل للواجب ، تعالى ، لكلّ شيء . فإن كمال تلك المرسلات و كماله ، تقدّست أسمائه ، ليس بوجودها و وجوده ، تعالى ا ، الرّابطي العرفاني لهذه الأشياء ، بل بذاته الكمالية الوجودية . فإنه ، لوكان وجوده في نفسه غير وجوده لمحلّه ، لم يكن حلوله فيه مقتضي مهيّته و حقيقته ، لوكان وجوده وكونه . لأن المفروض : أن الوجود الارتباطي الحلولي ضميمة على وجوده وكونه ، فلم يكن بذاته حالًا في محلّه ، كما لا يخني . لأن المهيّة الواحدة لا يمكن أن توجد بوجود ين عرضيتين ، يكون كل واحد منه على سبيل مقتضي ذاتها ، كما هو واضح بوجود ين عرضيتين ، يكون كل واحد منه على سبيل مقتضي ذاتها ، كما هو واضح بوجود ين عرضيتين ، يكون كل واحد منه على سبيل مقتضي ذاتها ، كما هو واضح

و المقصود من هذه المقدّمة ، أنّه ، ليس هيلهنا وجودان ، تكون تلك المهيّة بأحدهما ظاهرة على النّفس ، و بالآخركيفاً نفسانيّــاً .

قوله : «و ليس ذلك الوجود و الظّهور» الخ ١٤/٣١ .

لمَّا تقرَّر : من أنَّ وجودها في نفسها و وجودها للنَّفس شيء واحد .

قوله : «لأن ّ وجودها الخارجي ّ» الخ ١٥/٣١ .

و ذلك لما مضى سابقاً ، من امتناع حصول الوجود العيني للأشياء في الذَّهن ، لاستلزامه الانقلاب ، وغيره من المُحالات .

قوله : «ومهيّاتها» الخ ٢٩/٣١.

و ذلك ، لأنَّه هو المفروض .

قوله : «و باعتبار وجوده الذَّهنيَّ» الح ١٦/٣١.

و ذلك لما مرّ ، من أنّ الوجود مطلقاً ليس بجوهر و لا عرض . و يرد عليه أنّ

وجودها فى النَّفس ، و إن لم يكن من حيث أنَّه وجود ، بجوهر و لا عرض ، و لكنَّه جوهر بعين جوهريّة الجوهر ، و عرض بعين عرضيّة العرض . و لمّاكان وجودها في النَّفس وجود مهيَّة العلم بالذَّات ، و هي من مقولة الكيف عند القوم ، و وجود تلكث المهيّات بالعرض ، فهو عرض بعرضيّة تلكث المهيّة العلميّة ، و مُظهر ٌ لآثار مقولة الكيف ، من جهة كون تلكث المهيّـة مندرجة تحتها ١ على أصولهم ، الّـتى ذلك الجواب الصّادر عن صدر متألَّمة الاسلام ، يكون مبنيًّا على مذاقهم و حفظاً لأصولهم ،كما اعترف به المصنَّف ، قدَّه ، فى تعليقته على الأسفار . و هذه المهيَّة ، باعتبار وجودها النَّـفسيُّ من المحمولات بالضّميمة بالنّسبة إلى النّفس ، فلا ضير أن تكون كيفاً ،كما هو واضح . و لكن هذا الكلام من المصدّف ، قدّه ، مبنيّ على ما هو التّحقيق ، من أنَّ إدراك النَّفس للصُّور العقليَّة باتَّجادها بها ، أو بوجودها الاشراقيُّ النُّوريُّ ، و للصُّور الحسّيّة ، بالمعنى الأعمّ من الحسّ الظّاهر و الباطن، بإنشائها للصّور النّوريّة في صقعها فإنَّه على ذاك التَّقدير ليس هيلهنا ، إلَّا تلكُ المهيَّات ، و هي كلُّ من مقولة خاصَّة ، على ما هو المفروض ، و ظهورها على النَّفس ، و هو وجودالنَّفس ، أو إشراقها و نورها الفعلي " ، في صقع ذاتها . و المفروض أنَّه ، ليس هو من حيث أنَّه وجود ، بجوهر و لا عرض . و المهيّات ، المقولات الموجودة بها ، كلُّ من مقولات خاصّة . و ليس ذلكُ الوجود الوجود الخاصّ بها ، حتّى يظهر به آثارها . و حقيقةالعلم ليست إلّا ذاكالوجود التُّـجرُّديُّ الإشراقُ ّ النُّـوريّ ، النَّـذي هو ، إمَّا عين وجودالنَّـفس ، أو إشراقها ونورها النَّذَى هو من صقع ذاتها و هويتها المجرَّدة عن المادَّة و المدَّة ، بل عن المهيَّة مطلقاً . و معلوم أنَّه ليس من مقولة الكيف على ذاك التَّقدير ، بل خارج عن المقولات كلُّها .

قوله : «و إنَّلا لكان ظهور نفسه» الخ ١٧/٣١ ـ ١/٣٢ .

أى : لوكان الظّهور والوجود للشّىء ضميمة تزيد على وجودالشّىء،لكان ذلك الظّهور ظهور نفسه ، لاظهور ذلك الشّىء . لأنّ المفروض ، أنّ ذلك الشّىء موجود

۱ ـ أي : «تحت مقولة الكيف».

و ظاهر فى نفسه ، و ذلك الظلمور ضميمة عليه . فهو مع قطع النظر عنه موجود وظاهر فى نفسه . و ذلك الظلمور يجب أن يكون ظهور نفسه ، حتى يمكن أن يصير ضميمة على وجوده . فهو إذن ظهور نفسه ، لا ظهور الشيء .

و يمكن أن يكون مرجع الضّمير في قوله: «و إلّا لكان» الخ، هو الشّيء، أي: لكان ذلك الشّيء ظهور نفسه، أي ظاهراً بنفسه، لا بذلك الظّهور. لأنّ المفروض أنّه موجود بدون ذلك الظّهور، و ذلك الظّهور ضميمة، تزيد على وجوده، بعد ظهوره و وجوده، فيكون الظّهور بمعنى الظّاهر.

قوله : «و ليس هنا أمر آخر» الخ ١/٣٢ .

أى : غير تلكث المهيّات ، و ذلكث الوجود ، النّذى هو ظهورها للنَّفس .

قوله: «و الكيف من المحمولات بالضّميمة» الخ ١/٣٢.

أى: هو من الأعراض الخارجية ، التي يحتاج حملها على الموضوعات إلى حيثية تقييدية خارجية : بمعنى ما يترتب عليها آثارها المطلوبة منها ، لا ما هو المقابل للظهور النقسى "، ولا ذهنية اعتبارية ،كالإضافات المحضة ، و لا من الخارج المحمول بالمعنى الأخص ، الدّى يُكتنى فى حمله على نفس شيئية الماهية ، أو حيثية تقييدية اعتبارية ذهنية ، منضمة إليها فى لحاظ العقل ، و اعتباره . فلا يمكن حملها على النقس ، أو على ظهورها ، من دون ضميمة ، أو مهية أخرى ، تكون موجودة فيها بالوجود الكينى ".

قوله: «كان مهيّة العلم إضافة» الخ ٢/٣٢.

و ذلك لما مر" ، من أن "ظهور شيء لشيء ، و وجود ذلك الشيء ، شيء واحد ، و أن حصول الشيء في المحل منشأ انتزاع اضافة الحالية عنه و المحلية عن محله . فلو لم تكن تلك الإضافة ، التي هي عبارة في المقام عن الإضافة العلمية ، التي هي مناط تحقق العلم هنا ، خارجة عن المقولات ، بجعلها عبارة عن الاضافة الاشراقية ، بل كانت اضافة مقولية ، كانت لا متحالة من مقولة الاضافة ، لامن مقولة الكيف . إذلا يمكن أن يكون ما هو من مقولة الاضافة ، و إضافة مقولية ، من مقولة الكيف . مع أن "المقصود تعين ما هو من مقولة الاضافة ، و إضافة مقولية ، من مقولة الكيف . مع أن "المقصود تعين

ما هو الكيف بالذَّات.

قوله: «و إذا كانت إضافة اشراقيته» الخ ٢/٣٢.

أى: لو لم تكن إضافة .قولية ، بلكانت إضافة إشراقية نورية ،كانت تلك الإضافة وجوداً و نوراً: هو إمّا عين وجودالنّفس ، بل وجود عين النّفس، أو إشراقها الفعلى المنبعث عن جوهر ذاتها . و على التّقدير ين خارجة عن المقولات كلّها ،كالنّفس التّي لا مهيّة لها ، و ليست بجوهر ولاعرض ، فضلا عن مهيّة الكيف .

قوله : «و هما وجود» الخ ٣/٣٢.

لأن النُّور هو الظنَّاهر بذاته و المُظهر لغيره ، و هذا خاصَّيَّة الوجود ، كما مرّ غير مرّة .

قوله : «و الوجود ليس مهيـّة» الخ ٣/٣٢ .

قوله: «فالحق أن كون العلم كيفاً» الخ ٣/٣٢ ـ ٤.

الفرق بين العلم و المعلوم هيلهنا ،كالفرق بين الفيض الأقدس المنبسط على هياكل المهيّات ، و الأعيان الثّابتة ، و التّعيّنات الّتى هى من لوازم الأسماء و الصّفات فى حضرة الواحديّة الأسمائيّة ، و مقام الجمع ، و التّعيّن الثّانى ، و بين تلك الأعيان ، و التّعيّنات الظّاهرة به بالظّهور العلميّ .

قوله: «انتما هو على سبيل التشبيه» الخ ٤/٣٢.

۱ - الانبياء (۲۱) ، ۳۰ : «و جعلنا سن الماء كل شيء حي».

أى : تشبيه الحقائق الذَّ هنيَّة بالموجودات الخارجيَّة ، على ما مرَّ ذكره في بيان مذهب المحقِّق الدُّوانيُّ . ولكن بين مذهبه ، قدُّه ، و مذهب المحقِّق فرق بيِّن . و ذلك لأنَّ المحقِّق يرى أنَّ الموجود الخارجيُّ مأخوذ في رسم المقولات ، و أنَّ الموجودات الذَّ هنيَّة ليست من أفرادها حقيقة ، فلا يمكن اندراجها ٢ تحت مقولةالكيف ، كذلك . بل تسميتها باسم الكيف ، أو سائر المقولات مبنيّة على المسامحة في التّسمية و التّوسع فيها و تشبيهاً للحقائق الذَّهنيَّة بالموجودات العينيَّة ، الَّتي هي من مقولة الكيف ، باعتبار مهيّاتها ٣ الموجودة بتلك الوجودات العينيّة ، من جهة اشتراكها معها في الوجود في الموضوع ، و عدم قبولها القسمة و النّسبة بذاتها . و ذلك ، مع ذهابه إلى أنّ العلم من سنخ المهيّة ، لا الوجود ، و أنّ تلكث الأمور ، من حيث أصل مفاهيمها ، كلٌّ من مقولة خاصّة حقيقة . لأن ّالأصل، في التّحقّق ومنشأيّة الآثارعنده، هي المهيّة لاالوجود . و المفروض أنَّ المهيَّة محفوظة في كلا الوجودَين ، و وجودها فيالنَّفس ، منجهة صدق مهيَّة العلم عليه ، لايصير سبباً لكونها من مقولة الكيف حقيقة، لأنَّ شرط اندراج الشَّيء تحت مقولة الكيف كونها موجودة في خارج النَّفس ، و إن كان هذا بوجه وجوداً خارجياً لها .

وهذا بخلافه، قدّه ، فإنه ، حيث يقول بأصالة الوجود و اعتبارية المهيّة ، و بأن إدراك النّفس للصّور العقليّة باتتحادها بها ، بالتّفصيل النّدى مرّ ذكره ، فهذه الأمور عنده بمنزلة الأعيان الثّابتة الظّاهرة فى حضرةالواحديّة ، و الوجود المنبسط عليها ،النّدى هو إشراق النّفس و نورها الفعلى " ، أو الذّاتى " بمنزلة الفيض الأقدس . فكما أن " ذاك الفيض الإلهى " و التّجلّى " الأسمائي ليس بجوهر و لاعرض ، فضلا " عن مقولة الكيف ـ وكذا الأسماء و الصّفات التي هى ملزومات الأعيان ، و الأعيان الثّابتة التي هي اوازم

۱ - «الوجود» ، خ ل.

٢ - أى : «اندراج الموجودات الذهنية».

٣ - أى : «باعتبار سهيات الموجودات العينية».

تلك الأسماء و الصقفات ، خارجة عن الخلق و النسب ، فضلاً عن المهيّات الخارجيّة وأحكامها \_ فكذلك هذا الظهور الإشراقيّ النّوريّ للنّفس ، والمهيّات المعقولة الظهرة بها ، ليست بجوهر و لا عرض و لا كمّ ولا كيف ولاغيرهما : من المقولات حقيقة . فعدم إطلاق الكيف عليها ليس من جهة أنّ المأخوذ في حدّ الكيف الوجود الخارجيّ ، بل لأنّ ذاك الوجود لا مهيّة له . لأنّه وجود النّفس ، الّتي هي ظلّ الله الأكمل الأترم وخليفته في أرضه و سمائه و حضرة تجليّاته . و المفهومات الظيّاهرة به أيضاً فوق الجوهريّة و العرضيّة موجودة بوجود وسيع فسيح ، الّذي ليس وراء عُبيّادانه في حضرة الإمكان قرية .

فجهة التّشبيه و المسامحة على مذاقه ، قدّه، تشبيه الكامل بالنّاقص . أي : تشبيه النَّحوالأعلى ، من كينونة تلكءُالمهيَّات في الدَّار الآخرة ـ الَّتي هي دار الحيوان ، « لوكانوا يعلمون» ، أى : دار حضرة الخنى و الأخنى و السّرّ الأتمّ الأسنى من النّفس الانسانيّة و الكلمة الالهيّة و الشّخرة المقدّسة الزّيتونيّة « الّتي لا شرقيّة و لا غربيّة » ، من جهة خلوصها عن عوارض الحدثان ، و عرائها عن غرائب الأكوان ، و تجرّدها عن أدناس المادّة و أرجاس التَّركيب و الازدواج مع غواسق الهيولى و ظلمة الهاوية ، و بالجملة من جهة بساطتها و سذاجتها و برائتها عن القسمة و النّسبة ـ بالكيفيّات الخارجيّة و الأعراض الغير النّسبيّة ، لكون نسبتها في هذا المقام الرّفيع الشّامخ فوق الكونَين و أعلى العالَمين و الإقليميّن و أرفع الحضرتين . و من جهة اندكاكها و فنامًا في النّفس و اتّحادها معها بوجه ، تشبُّهت اتَّحاد الهيأت الكيفيَّة الخارجيَّة مع موضوعاتها العينيَّة ، لأجل اتَّحاد العرض مع الموضوع ، إَّلا أنَّها هيأت نوريَّة و تعيَّنات ذانيَّة ، و من لوازم الذَّات أو الأسماء و الصَّفات لها ، بخلاف تلكث الهيأت الخارجيَّة و الكيفيَّات العينيَّة ، فإنَّها ضمائم الموضوعات و عوارض الموصوفات ، خارجة عن صميم الذَّات و حاقٌّ الحقيقة ، و هو أعلم بأسرار الخليقة .

قوله: «و أمّا المتروك فكونها كيفاً بالشّايع » الخ ١١/٣٢ ـ ١٢.

إذ قد عرفت أنسها على مذاقه، قدّه ، متسحدة مع ظهور النسفس، السّدى هو وجود و نور ، و ليس بجوهر ولاعرض ، فضلاً عن الكيف و غيره ، من الأعراض .

قوله: «و أمَّا المتروك فكونها مندرجة تحت المقولات» الخ ١٢/٣٢ ـ ١٣.

إذ قد عرفت أنتها فوق الجوهرية و العرضية ، خارجة عن الخلق و النسب ، و باعتبار الحمل الأولى مفاهيم الأشياء و مهياتها . و بناء على أصالة الوجود و سرابية المهية ، لايصدق عليها الجوهر و العرض ، ولا أنفسها بالحمل الشايع الله هو ملاك الفردية و الصدق، كما مر تفصيله و وجهه . و باعتبار الحمل الشايع متحدة مع وجود النفس و ظهورها ، الذى هو أيضاً ليس بجوهر و لا عرض ، بل خارج عن الحدين بائن عن الأمرين .

قوله : «فجوهرها جوهر حقيقي ") الخ ١٣/٣٢.

بيان لاندراجها تحت المقولات ، الدِّي الهو مذهب المحقِّق ، المتروك للمصنَّف .

قوله: «ولذا سكت في المتن» ١٣/٣٢ ـ ١٤.

أى: لأجل أن المأخوذ من مذهب صدر المتألّهين أحدالجزئين و المتروك الجزء الآخر ، أشرنا فى المتن إلى الجزء المأخوذ منه ، و سكتنا عن الجزء المتروك ، للإشارة إلى عدم ارتضائنا له .

قوله: «وحدتها مع عاقل مقولة و معتقدة» الخ ١٦-١٥/٣٢.

لمّا توهم أن تكرار المقولة فى المصراعين مستلزم للايطاء ، الّذى هو من المعايب للشّعر عند علماء العروض ، فسرّه بذلك لدفع هذا التّوهمّ : بأن المقولة مشتركة بين معان عديدة . فإنها من القول ، النّدى قد يستعمل بمعنى الحمل ، يقال : «يقال عليه» أى يحمل . و بمعنى ما تلفيظ به يقال : «قال كذا » أى : تلفيظ بكذا . و بمعنى الرّأى و العقيدة يقال : «قول الشّافعيّ» ، أى رأيه . أو «لا قول للميّت» ، أى لارأى له . و فى اصطلاح أهل الميزان يطلق على الأجناس القاصية للممكنات ، من جهة حملها عليها ،

۱ ـ أى: «الاندراج الذى».

فهى فى المصراع الأوّل بهذا المعنى ، و فى الثّانى بمعنى الرّأى و العقيدة . فذكرها فى المصراعين ليس من الإيطاء ، بل من باب تجنيس القافية الّذى هو من المحسّنات البديعيّة .

ثم آإنه ، على هذا القول يندفع جميع الاشكالات : من صيرورة الذهن متسهة باللسوازم العينية و الصقات الخارجية للأشياء ، و صيرورة شيء واحد جوهراً و عرضاً أوكيفاً و مقولة أخرى ، أو جزئياً وكلياً، و غير ذلك مما قيل في محله . و ذلك لأنه سيجيء أن مراد هذا القائل ليس اتتحاد الوجودات الخاصة ، العينية للأشياء والحقائق المعقولة ، مع الوجود الخاص بالعاقل ، ولامهياتها مع مهينه ، لوكان له مهينة . بل المراد انطواء وجوداتها ، من حيث أصلها و تمامها في ذلك الوجود الشامخ ، و فناء مهياتها فيه ، و انتحادها به كانتحاد الله متحصل بالمتحصل و النيء بالشيء.

و إن ذلك الاتتحاد و الانغار في مقامين: أحدهما في مقام الكثرة في الوحدة ، وفي مقامي السّر و الخفي و الأخفى ، أو التسمكن بعد التلوين بوجه ، بانطواء الوجود الفرقاني التقصيلي ، اللّذي للمعقولات ، في النّحو الأعلى ، من الوجود القرآني النّوري الإشراقي العقلي ، اللّذي هومطلع شمس هويته ، الحق ، تعالى ، ووجوهه التامة الباقية بعد فناء كل شيء . و الثناني في مقام الوحدة في الكثرة وطلوع شمس هوية النّفس من أفق فيضي الأقدس والمقدّس ومطلع غيب الحروف ، كما سيأتي شرحه وتفصيله . وعليه ، فلا يلزم انتصاف العاقل بلوازم الوجودات الخاصة ، من حيث أنّها وجودات خاصة محدودة ، يلزم انتصاف العاقل بلوازم مطلق الوجود الظاهر فيها ، ولما هو من لوازم الوجودات وخواصها الماصلة لها ، من إفاضة علمها الأمرية ، و بواطنها الإلهية ، على نحو مايناسب تحققها في تلك العلل والمقومات الوجودية ، لاعلى مايناسب تلك الوجودات المحدودة ، منجهة أنتها محدودة . وذلك ، كما أن الحرارة الأسطقسية ، ظهورها في الموطن العقلي ، منجهة أنتها محدودة . وذلك ، كما أن الحرارة الأسطقسية هو الحب الله الذاني والآثاري

ونحوها ، وفى حضرة المثال « نـَـارُاللهِ النُّـمُـوقَـدَة ، النَّــِـى تَـطَّـلِـع ُ عَـلَـى الأَفْـثـِـدَة » ، ، وفى النَّـشأة النَّـاسوتيّـة بهذه الصّورة الوجوديّـة ، المناسبة لهذا الموطن و النَّـشأة .

وكذا لايلزم صيرورة الشيء الواحد جوهراً وعرضاً، ولاكيفاً وغيره من المقولات لأن وجود العاقل المتحدة به ، والفانية فيه تلك المهيّات السّرابية خارج عن المقولات كلّها ، بل مبري عن المهيّة معري عن حدود الهوية . وتلك المهيّات أيضاً ، من حيث أنّها مفاهيم و مهيّات « وكسّراب بقيعة يتحسّبُهُ الظّمانُ مَاءً » ، ، مفاهيم النّهاء ومائيّاتها صرفاً . وليسلما الحكم والأثر في هذا الوجود الشّامخ الرّفيع . و وجوداتها الخاصة البشرط اللائية ، التي تحققها فيها ، ملاك منشأيّتها للأثر ، لم تتحد مع ذاك الوجود النوري ، حتى تسرى أحكامها إليه . ومن الجهة ، التي اتحدت به لم يبق أحكام حدودها و تعيّناتها الخيّاتة ، فلم يبن أحكام المذكور أصلاً .

نعم قد عرفت: أن تلك الحقائق، فى ذلك الموطن الأعلى والأفق الرقيع الأسنى، فوق الجوهرية والعرضية، ومتصفة بكمالاتها الحقيقية، وصفاتها الوجودية، بنحو أعلى وأشمخ من اتتصافها بها عندكونها موجودة بالوجود العينى الخارجي . وهكذا صيرورة الواحد كليّا وجزئياً . لأن وجود العاقل كلّى سعى ، وجزئي منطقي ، ولا منافاة بينها أصلا . وتلك المهيّات المتحدة به ، من حيث مفاهيمها ، مع قطع النظر عن وجود العاقل ، النّدى فنت واندكت جبال إنيّتها فيه، وإن كانت مبهمة كليّية قابلة للصّدق على الكثيرين ، لكنتها من حيث فنائها فيه ليس لها خبر ولا أثر ، حتى تكون جزئية أو كليّة باعتبار ذاتها . و وجود العاقل ليس وجوداتها ، بالذّات ، حتى تكون بحسبه جزئية باعتبار ذاتها . و وجود العاقل ليس وجوداتها ، بالذّات ، حتى تكون بحسبه جزئية

١ - ألهمزة (١٠٤) ، ٧ .

٢ - النور (٢٤) ، ٣٩ .

٣ - « بها » ، خ ل.

<sup>؛</sup> ـ « ليسَ وجوداً لها »، خ ل.

متشخّصة ، و من حيث ذواتهاكلّيّـة .

وبالجملة ليس فى البين، إلا وجود العاقل الجامع لجميع وجودات المعقولات، بنحو أعلى وأرفع ، المنطوية فيه بساطها الخارجية ، و المترائية فيه خضرتها ونضارتها العينية ، والمترائية فيه حقائق الأشياء . وهوليس بجزئي ، ولاكلي ، بالمعنى الذى هو من خواص المهية وملائم معها ، وإن كان كلياً بمعنى آخر . وتلك المهيات السرابية التي هي متصفة بالكلية والجزئية بالمعنى المذكور معا . بل يمكن أن يقال هي أيضاً غير متصفة بالجزئية والكلية بهذا المعنى: أما من حيث اتتحادها بوجود العاقل ، فظاهر ، وأما من حيث النظر إليها مع قطع النظر عن وجوده ، فهى ليست بشيء ، والكلية والجزئية من أحكام الشيء ، فتدبر .

قوله: « أى وحدة الصّور المعقولة بالنّذات » ألح ٣٢/٥١٥. .

قال، قدّه، في الحاشية: « قيدناها بذلك لأنه ، لم يذهب أحد إلى اتتحاد العاقل والمعقول بالعرض » الخ ، المراد من المعقول بالعرض هي الموجودات الخارجية العينية ، الموجودة بوجوداتها الخاصة الفرقانية . فإن "بعضهم ، و إن حمل كلام القائلين بالاتتحاد على ذلك ، إلا أنه ، لما كان هذا محالاً لا يتفوه به جاهل ، فضلاً عن عاقل . قال : ، قده ، لم يذهب إليه أحد ، ليظهر بطلان ذاك الحمل ، و أن مراد القائلين به ليس ذلك أيضاً .

فإن قلت: قد اشتهر فى ألسنة أهل الوحدة والعرفان ، القول بفناء السّالك فى نهاية سيره و سلوكه ، وسفره من الخلق إلى الحق فى الحق ، بل فناء مطلق العقول ، بل كافّة الموجودات فى وجوده ، تعالى . وكذا اشتهر فى ألسنة أهل الإشراق القول بفناء النّور الضّعيف فى النور القوى ، وفناء كل معلول فى علّته الذّاتيّة ، بل كل عاشق و محب الضّعيف فى النور القوى ، وفناء كل معلول فى علّته الذّاتيّة ، بل كل عاشق و محب حقيق فى معشوقة و محبوبه ، و اتّحاد الفانى بالمفنى فيه فى هذه الأمور . فعلى قولهم ، لاضير فى القول باتّحاد العاقل بوجود المعقولات ، وفنائها فيه بهذا النّحو من الاتّحاد .

۱ - أي : « المهيات » .

وكذا ذهب جمع من المشائين إلى أن النفس عند تعقلها للمعقولات تتحد مع العقل الفعال . و الظاهر من مذهبهم: اتحادها مع الوجود الخارجي العيني الشخصي ، الذي له . وايضاً قد تظافر منهم القول: بكون «بسيط الحقيقة كل الأشياء» وفسر وها ابالوجودات . وكذا ولاشكت ، أن كلية البسيط بالنسبة إلى كل الوجودات ، لا يمكن إلا باتحاده بها . وكذا ، إذا اتصل شيء بالبسائط العقلية الأمرية ، وأرباب الأنواع ، والمثل الأفلاطونية \_ ألتي هي أيضاً واجدة لوجودات برنامجانها ، ونموذجانها بنحو أعلى \_ واتحد بها ، يتحد مع وجودات جميع الأشياء ، فكيف قلت : لا يقول بذلك جاهل ، فضلا عن عاقل؟

قلت: ليس المراد من الاتتحاد ، فيما ذكر من الأمثلة ، الاتتحاد المحال المصطلح ، بل المراد به فيها: إمّا الاتتحاد معانوجود الرّابطي للحق ، تعالى ـ النّدى هو فيضه المقدّس ومشيّته السّارية ـ أو للعقل الفعّال بالنسبة إلى النّفوس الجزئيّة ، بل الكليّة أيضاً بوجه. و إمّا تبدّل الوجود الظلماني بالوجود النّوراني الحقّاني ، والتّخلّق بأخلاق الله ، تعالى ، ومظهريّة أسمائه وصفاته ، أو جامعيّة الوجود بصرافته الحقيقيّة ، وسذاجته النّوريّة للوجودات الفرقانيّة المتكثرة بنحوالكثرة في الوحدة ، ووجود تلك الكثرات بنحوالوحدة بالوجودات الفرقانيّة المتكثرة بنحوالكثرة في الوحدة ، وجود المعلول تحت سطوة شمس ذات بالوجود الجمعي الأحدى الكمالي ، أو مقهوريّة وجود المعلول تحت سطوة شمس ذات العلّة ، و انمحائه حكما وطمسه ومتحقه وجوداً ، مع بقائه مهيّة و إمكاناً و إنيّة ، كما قيل :

سيه روئى زممكن در دو عالم جدا هركز نشد والله أعلم و فى جميع هذه الصور لم يتحقق الاتحاد الممتنع المحال : بأن تتحد الفعليةان الخارجيةان، ويصير الإثنان واحداً حقيقياً ، كما لايخفى . و بالجملة الاتحاد المصطلح : اما بتجافى العالى عن مرتبته العالية واسقراره فى الأفق الدّانى للسّافل، و إمّا بإلقاء السّافل لتسفّله ، واتّحاده بحدّه مع العالى . و إمّا بصيرورة الفعليّةين العرضيّةين فعليّة واحدة .

١ - أي : « وفسرو الاشياء ».

۲ ـ أى : « واتحد » .

و جميع هذه الفروض ممّـا يمتنع تحقـّقه برهاناً ، بل وجداناً . والأمثلة المذكورة ليست من هذا القبيل ، كما لايخني ، فتدبـّر!

قوله، قدّه: « والمعتمد في اثبات مطلبه ما نقل عن إسكندر » الخ ١٧/٣٢ .

أى: إسكندرالأفريدوسي ،اللذى هو أيضاً من أعاظم تلامذة المعلم الأوّل . وقد بالغ الشّيخ ، قدّه ، فى مدحه و تعظيمه ، واعتمد عليه فيما أفاده فى تفسير كلام المعلم وشرح مرامه .

قوله: « من باب اتّحاد المادّة » الخ ۱۷/۳۲.

فإن تركيب المادة مع الصورة اتحادى عنده ، لا انضاى ، كما ذهب إليه أكثر المشائين من الحكماء . والاتحاد المنصور بدواً : إمّا اتحاد المتحصّل مع المتحصّل ، أو اتتحاد اللامتحصّل مع المتحصّل . وعلى التقادير : إمّا أن يكون اتتحاد الأمرين مع الآخر ، أو في أمر ثالث ، هو المتحصّل أو اللامتحصّل أيضاً . وهمع هذه الأقسام باطل ، إلا إنشين منها : وهما اتتحاد الله متحصّل مع المتحصّل ، مثل اتتحاد المهيّات مع الوجود وفنا ثها فيه ، واتتحاد السلامتحصّل مع السلامتحصّل في المتحصّل ، مثل مثل وجود مهيّت يَن بوجود واحد ، كاتتحاد الجنس والفصل والنوع في وجود واحد : هو وجود الفرد مثلاً . واتتحاد الملادة مع الصورة من القسم الأوّل من القسمين الصّحيحين . فإن المادة ، لما كانت قوّة الوجود ، وقوّة الشيء ليست شيئاً في حياله ، فهي فانية في الصورة من القضايا المادة ، كاند كاك الله شيء وفنائه في الشيء والاتتحاد بهذا المعني فيها من القضايا التي قياساتها معها . فإن التركيب الانضاع ي بين الشيء والله شيء مما لا يتصور أصلاً ، فلابد أن يكون التركيب بينها انتحادياً ، كاتتحاد الفيء مع الشيء ، من جهة فنائه فيه .

فإذاعرفت هذا، فنقول: لمّاكانت النّفس فى مرتبة العقل الهيولانى بمنزلة الهيولى الأولى بالنّسبة إلى الصّور العقليّة والعلوم الحصوليّة، بلهى مادّتها عندهم، والتّركيب بين المادّة والصّورة اتّحادى، لاانضهاى، فالنّفس عند تصوّرها بالصّور العقليّة تصير متّحدة بها، كاتّحاد المادّة بالصّورة العينيّة، لكن لا بأن يكون لكلّ واحدة منهها وجود آخر،

وتتتحدان هوية \_ فإن ذلك قد عرفت محاليته وامتناعه ، وأنه ليس مراداً للقائلين بالاتتحاد \_ بلكاتتحاد قوة الشيء بفعليته . فإن النه من جهة كونها قوة الصور العقلية ومادتها ، تصير متتحدة بها وفانية فيها بأن يفيض من الحق بتوسيط العقول الفعالة والذوات المرسلة الأمرية عليها ، وجوداً نورانياً ، ظاهراً بذاته و منظهراً لغيره ، من الصور العقلية ، في ذاتها وحقيقتها ، لابأن يكون هناك وجودان ، بل وجود واحد ، هو وجود النهس و تلك الحقائق المتراثية فيها .

وبالجملة، معنى ذلك الاتّحاد أن تصيرالنّفس مرآتا، ترائى فيها حقائق الأشياء، لامهيّةً فقط ّ، بل مهيّة ً و وجوداً ، لكن بالنّحو النّذي مرّ ذكره و بيانه . فكما أنّ معنى اتتحاد المادّة بالصّورة ، ليس إلاأن يتبدّل وجودها الظّلانيّ المحض الصّرف ، الّذي هي قوّة الوجود واستعداده وشأنيّته إلى وجود فعليّ نوريّ ، وفعليّة وجوديّة ـ لكن لافعليّـة صرفة ساذجة ، لأنَّ الصُّور الماديَّة مادامت في عالم الفرق و حضرة النَّاسوت لايمكن عرائها عن المادّة بالكلّيّة ، كما يدلّ عليه برهان التّلازم، بل ارتقاء المادّة من حدّ القوّة المحضة السَّاذجة إلى فعليَّة مترفَّعة عن درجة القوَّة ترفُّعاً ما يحسب درجة وجودها إلى أن تصمر مترفَّعاً محضاً وفعليَّة خالصة صرفة مطلقة \_ فذلك ، معنى انتَّحاد النَّـفس بالصُّور العقليَّة ترفُّعها عن حضيض القوَّة والعقل الهيولانيَّ ، و الظُّلمة الَّلازمة لتلكُّ المرتبة من وجودها ، إلى مرتبة أخرى نوريّة ، ووجدانها لفعليّة حقّة وجوديّة ، مظهرة لمهيَّة معقولة أو المهيَّات المعقولة ، ولوجوداتها أيضاً بنحو الرَّتق والجمع ، لا بنحو الفتق والفرق . لكنتها أيضاً مادامت غيرخالعة للنتعلين ، غير مترفّعة عنالإقليمين ، غير ناضّة لجلباب البدن ونشأة الطّبيعة ، لاتصير فعليّة صرفة ، و إنّيّة ساذجة محضة . و بعد ما فنت عن ذاتها ، وخلصت عن الغواسق الظَّلمانيَّة والأرجاس الهيولانيَّة . وعرت عن القيود الكونيَّة ، وألقت عصا التَّسيار ، واتَّصلت بجنَّة الخلد ودارالقرار، ورجعت إلى موطنها الأصليُّ ومقرَّها الأوَّلَىٰ ، واطمئنَّت بمشاهدة مالاعين رأت ، ولا أذن سمعت ولا خطر

۱ - أى: « ترفع النفس » .

على قلب بشر ، من السّبحات الإلهيّة والأنوار الجبروتيّة والنّلاهوتيّة ، تصيرفعليّة صرفة و إنيّة محضة ساذجة بحول باريها وقوّة مبدعها ومبقيها ، يترائى فيها حقايق الأشياء كلّها برُمّتها وجملتها .

فإن قلت: قد اختار ، قدّه ، فى الفريدة الخامسة ، الدّى يبحث فيها عن المهيّة ولواحقها ، مذهب المشّائين: من أن التركيب بين المادّة والصّورة انضهامى ، لااتّحادى ، فكيف خالف ما اعتقده هنا ؟ إلّلا أن يقال بعدوله عن تلك العقيدة فيما بعد ، فيلزم أن يعدل عمّا اعتقده: من اتّحادالعاقل بالمعقول أو ايبقى عنده بلادليل . لأن مسلك التّضايف ، على ما سيصرّح به ، غير تام عنده . واذا لم يكن التّركيب الإنتّحادى مرضيّاً عنده ، فبأى دليل يثبت ما ادّعى من الاتتحاد ؟

قلت: أمّا أوّلاً ، فليس الطّريق عنده ، قدة ، لإثبات اتتّحاد العاقل بالمعقول منحصراً في مسلكي التّضايف والتركيب الاتتّحاديّ بين المادّة والصّورة ، بل لإثبات هذا المطلب العاليّ والدّرّالغالي طرق عديدة ومسالك كثيرة ، غير المسلكيّن المذكوريّن ، قدأشار إلى إثنيّن منها في الشّرح والحاشية ، و إلى الباقي في حواشي الأسفار و الشّواهد وغيرهما . وأمّا ثانياً ، فما اختاره فيما بعد هذا ألمبحث ، من التّركيب الإنضاميّ ، ليس ممّا ينا في ما ذهب إليه هنا ، من الاتتّحاد . لأن مراده فيما سيأتي عدم ذهاب حكم المادّة مطلقاً ، بعد حصول الصورة فيها . بل تكون مرتبة القوّة ودرجتها وأحكامها ، التي هي من لوازمها ، مفوظة في عين اكتسائها بالصورة في الجملة ، معالقول بفنائها فيها وانمحائها تحتها وانمحاقها عند عند علوع شمس الفعاييّة ـ وعدم اندكاك جبل انيتّها عند عندها . فإن بقاء هيكل القوّة عند طلوع شمس الفعاييّة ـ وعدم اندكاك جبل انيتّها عند تجليّها وتحقيّقها ، بجميع آثارها وخواصها ولوازمها وحدّها ـ كبقاء الشيّء في جنب الشيّ ، عمل المنتفوّه به جاهل فضلاً عن عاقل .

فالمذهب اللذى اختاره، قدّه، فى باب التّركيب، أمر بين الأمرَين، ومسلك بين المسلكَين، يشبه ما اختاره صدر المتألّهين فى مسألة بقاء صور العناصر فى المركّبات

۱ - «اذ»، خ ل.

والمواليد، أوعدم بقائها فيها، منزوالها بسذاجتها وحدّها ، وبقائها بذاتها منكسرة الحقيقة، ممحوقة الوجود ، مندكَّه الهويَّة تحت سطوع النُّور الصُّوريِّ، النَّذي للصوَّرة الطُّوليَّة المفاضة عليها . فكذلك يقول ، قدّه ، بأن تركيب المادّة مع الصّورة ، من قبيل تركيب اللّا شيء مع الشّي ، كما يقوله القائلون بالاتتحاد . لكن لاكاتتحاد اللَّاشيء الصّرف و العدم السَّاذج والسَّراب المحض الخالص، مثل اتَّحاد المهِّية مع الوجود، حيث أنَّ المادَّة قوَّة الوجود، و قوة الوجود، لها حظ من الوجود. وهذا بخلاف المهيّة بالنّسبة إلى الوجود والجنس إلى الفصل؛ إذ ليس لهامن كونهها، من حيث هي ومن جهة ذاتها ، حظ من الفعلية والوجو دأصلاً، بلهي سراب محض ، ولاشيء خالصوفييء صرف . فإنَّ القول بالاتـّحاد المحض وعدم المنافاة والمباينة بينحيثيّة القوّه، بمعنى الشّأنيّة والإمكان الاستعداديّ والفعل، ممّالايوافقه العقل الصّريح والوجدان الصّحيح . بل مراد القائلين بالاتّحاد ، على ما صرّح به المصنّف فىحواشى الأسفار والكتاب وغيره ، أنَّ المادَّة ، لمَّا كانت قوَّة محضة ، فهي من هذه الجهة لاتأبي عن الاتَّحاد مِع الصُّورة ، الَّتي هي الفعليَّة ، و إن كانت ذاتها باقية ، بعد زوال الصُّورة والاتّحاد، بفعليّة أخرى . مع أنّه ، يمكن ذهابه إلى عدم الاتّحاد فى المواد الجسمانيّة ، دون النَّفس مع الصُّور العقليَّة، من جهة أنَّ حديث العلَّيَّة بين المادَّة و الصُّورة، و غير ذلك ممَّا النزم به المشَّائون ، مناف ِ للقول بالاتَّحاد المحض ، بخلاف النَّفس مع الصَّور العقليَّة : حيث أنَّ التَّركيب بينهما ، لمَّا كان من قبيل التَّركيب بين الشِّيء والفيء ، لايمكن القول بانضمامها إليها، كانضمام الشّيء إلى الشّيء . وحيث دلّ الدّليل، كدليل الفصل والوصل والقوّة والفعل، على بقاء المادّة عندالتّركيب معالصّورة في الجملة، ذهب، قدّه، إلى بقائها بعد التّركيب، لكن ممحوّة الوجود، مطموسة الآثار، ممحوقة الهويّة، بوجه يشبه بقاء صورالعناصر بعد التّركيب فى المولّـدات .

فهو، قدّه، يذهب فى العقل الهيولانى \_ بالنسبة الى ارتجالها الى دار الآخرة، والحيوان، وصير ورتها عقلاً بالملكة والفعل والمستفاد \_ إلى هذا النّحومن الاتّحاد، وهذا القدرممّا يكفيه فى إثبات اتّحاد العاقل بالمعقول، وأنّه، ليس التّركيب بينهها، من التّركيب الانضهاميّ،

بالمعنى المعروف، ومن قبيل التركيب بين الشي مع الشيء، مع بقاء حكم النفس في الجملة، ما دامت غير منسلخة عن قيو دالبدن وحدوده، غير بالغة، إلى ما قيل: «وكأنهم، وهم في جلابيب من أبدانهم، قد نضوها » الخ. فإنه، لوقلنا بالاتتحاد الصرف المحض، يجب تبدّل ذات النفس، عند زوال الصور العقلية عنها، وعندالسهو والنسيان، وعند ردّها إلى ارذل العمر، لكيلا يعلم بعد علم شيئاً. فيجب الذّهاب إلى إتّحادها بها، هذا النّحو من الاتّحاد، كذا قيل، فتأمّل.

لكن يرد عليه ، قدّه ، أنّ إثبات الاتتحاد بما ذهب إليه الإسكندر وجمع من المحققين ، كسيّد المدّقيقين وصدرالمتأليهين وأتباعها ، وكثير من العرفاء الشّاغين ، يكون من المصادرة على المطلوب الأول . لأنّ المشّائين ، القائلين بكون النّفس فى بدو فطرتها بمنزلة الهيولى الأولى بالنّسبة إلى الصّور العقليّة ، ليسوا قائلين بأنّها بالنّسبة إليها مادة حقيقة . بل قالوا بكونها بمنزلة المادّة الأولى بالنّسبة إليها ، من جهة كونها خالية عن كافّة الصّور العقليّة ، فى مبدء الفطرة ، كخلو الهيولى فى حدّ ذاتها عن كافّة الصّور العنصريّة والجسميّة وغيرها ، و إن كان بين الخلوّين فرقاً بينناً ، من جهة أنّ خُلُو الهيولى عن كافّة الصور في هذه النّشأة ممنع عندهم ببرهان التّلازم ، مخلاف النّفس بالنّسبة إلى العلوم الحصوليّة ؛ و لكن مع ذهابهم إلى كون الصّور العقليّة أعراضاً قائمة بالنّفس ، كهيام الكيفيّات الخارجيّة بمحالها العينيّة . و عليه ، فكيف يمكن النزامهم بكون النّفس ، في الكيفيّات الخارجيّة بمحالها العينيّة . و عليه ، فكيف يمكن النزامهم بكون النّفس ، في مرتبة العقل بالهيولى ، مادّة حقيقيّة للمعقولات ، و أنّ التّركيب بينها اتّحادى " ، ماتتحاد المادّة بالصّورة ، هذا !

قلت : يمكن أن يكون مراده ، قدّه ، أنّه بعد ما ثبت وقوع الحركة فى مقولة الجوهر - و أنّ الجسم و الجسمانيّ ، بلكلّ ما فى عالم الطّبيعة و نشأة الجواز ، متحرّك ذاتاً و حقيقة إلى دار الآخرة و الحيّوان ، و أنّ النّفس ، من جهة نفسيّتها ، حكمها حكم الأجسام الطّبيعيّة، فهى متحركة ذاتاً و جوهراً من حدّ العقل بالقوّة إلى حدّالعقل بالفعل و المستفاد ـ و معلوم أنّه ، لوتصوّر للنّفس حركة جوهريّة ، لكانت فى الصّور

العقليّة ، فيجب أن يكون حلولها ا فيها، إن كانت حالّة ، لاكحلول العرض فى الموضوع بل كحلول الصّورة فى المادّة ، و بضميمة ماثبت منالتّركيب الاتّحاديّ ثبتالاتّحاد.

أو نقول: لمّاكان السّلازم من كون قيام الصّور العقليّة بالنّفس، كقيام الأعراض بالموضوعات، أن تكون النّفوس الإنسانيّة في جوهر ذاتها و كمالاتها الذّاتيّة متساوية الأقدام \_ حتى يكون نفس خاتم النّبيّين و الرّسل مساوية مع أرذل النّفوس في جوهر الذّات وكمالاتها الذّاتيّة، و أن لايتفاوت حال النّفوس بحسب جوهر الذّات والحقيقة من أوّل نشوها إلى آخركمالها، و هذا ممّا يكذّبه الوجدان و البرهان إلى غير ذلك من المحالات \_ فيجب أن يكون الفيام، لاكقيام الأعراض، فبضميمة القول بالاتتحاد يتم الدّليل، فتكون كلّ واحدة من المقدّمتين برهانيّة، لا إلزاميّة و جدليّة محضة، حتى يلزم المصادرة على المطلوب الأوّل، فتدبّر!

قوله ، قدّه : «و أمّا مسلكك التّضايف» الخ ١/٣٣ .

أقول: هذا المسلك ، له تقريرات ، يتوقيف بيانها على تمهيد مقدمات:

منها أن الصور العقلية وجودها فى نفسها، و وجودها للعاقل ، شيء واحد ، و إلا لم تكن معقولة بذاتها . لأن المفروض ، أن ذاتها بذاتها معقولة و لا يكون لها شأن غير المعقولية . فلوكان وجودها فى نفسها غير وجودها للعاقل ـ والفرض ، أن مناط معقوليتها وجودها للعاقل ـ فلم تكن من حيث وجودها فى نفسها معقولة ، بل من حيث وجودها للعاقل . فلم تكن معقولة بذاتها ، هذا خلف . مع أنه ، ننقل الكلام إلى الجهة التي هي بها معقولة بالذات . فإنها . لوكانت وجودها فى نفسها ، و وجودها للعاقل شيء واحد ، ثبت المطلوب ، من أن المعقول بالذات وجوده فى نفسه ، ووجوده للعاقل شيء واحد ، وإن لم تكن كذلك محتاج إلى جهة أخرى . تكون بها معقولة بالذات ، فتدبر !

و منها ما تنبُّه به المصنّف ، في هذاالكتاب و تعليقاته على كتب صدر المتألُّهين .

۱ ـ أى : «حلول الصور العقلية» .

قال ، قدّه ، فى مبحث علمه ، تعالى ، بذاته ، بعد نقل مسلك التّضايف: « إلّا أن يراد بإضافة المعقوليّة » الخ . و هو ، أنّ المعقول بالذّات ليس إلّا نحواً من الوجود التّجرّديّ عن المادّة ، و أنّ ملاك المعقوليّة تجرّد الشّيء عن المادّة تجرّداً منّا . و هذه المقدّمة ممّا انّفقت عليه كلمات المحققين ، و دلّت عليه الأدّلة و البراهين .

و الثّالثة : أنّ المتضائفيّن متكافئان فى الوجود و درجة الوجود ، بمعنى أنّه ، لوكان أحدهما موجوداً فى موطن ، يجب أن يكون الآخر موجوداً فيه ، ولوكان أحدهما بالفعل ، فيجب أن يكون الآخر كذلك ، و إن كان بالقوّة ، فيجب أن يكون الآخر كذلك ، و إن كان بالقوّة ، فيجب أن يكون الآخر كذلك ، و إن كان بالقوّة ، ويجب أن يكون الآخر كذلك ، و هذه المقدّمة ممّا صدّقها البرهان ، بل البداهة و الوجدان . لأن ذلك من لوازم التّضايف ، و اقتضاء مفهومه .

و الرّابعة : إنّ الصّور المجرّدة العقليّة متّصفة بالمعقوليّة ، بمعنى الوجود التّجرّدى النتورى ، مع قطع النظر عن عاقليّة النّفس ، بلكلّ شيء غير ذاتها المجرّدة المرسلة . لأن ّ النّفس ، و أفكارها ، و حركاتها علّة إعداديّة ـ لاعلة ايجاديّة مستقلّة ـ لحصول الصّور العقليّة . فإذا استعدّت لإفاضة تلك الصّور ، و فاضت عليها من المبدء الفعّال الصّورة النّوريّة المجرّدة ، و الوجود النّوريّ التّجرّديّ ، اتّصفت تلك الصّورة ، الصّورة ، بالمعقوليّة ، لحصول ملاكها في ذاتها ، مع قطع النّظر عن عاقليّة النّفس ، بل عن ذاتها أيضاً .

فاذا تقرّرت هذه المقدّمات. فنقول: هذه الصّورة المعقولة وجودها فى نفسها ، وكونها معقولة شيء واحد، بحكم المقدّمة الأولى . وهى معقولة فى حدّ ذاتها ،مع قطع النظر عن عاقليتة النفس ، بحكم المقدّمة الرّابعة الشّابتة ، بدلالة المقدّمة الثّانية ، عليه ، من جهة حصول ملاك المعقوليّة لتلك الصّورة فى حدّ ذاتها و جوهر حقيقتها . والمتضائفان متكافئان ذاتاً ، و وجوداً بحكم المقدّمة الثّالثة ، فاذا اتّصفت فى حدّ ذاتها بالمعقوليّة ، فيجب أن يتحقّق بإزائها عاقليّة ، لمكان التّضائف . و لا يمكن أن تكون تلك العاقليّة عاقليّة النّفس ، لفرض حصول هذه المعقوليّة مع قطع النّظر عنها ، و لا يمكن حصول

أحد المتضائفين ، مع قطع النظر عن الآخر ، و لا عاقلية أخرى ، لعين ما ذكر في عاقلية النفس ، بل بطريق أولى . فيجب أن يتحقق تلك العاقلية ، التي بإزاء هذه المعقولية في مرتبة ذات تلك الصورة ، و يلزم من هذا أن تكون عاقلة و معقولة بذاتها ، و أن لا تكون مباينة مع النفس ، مغايرة معها . لأن المفروض أن وجودها في ذاتها ، و وجودها للننفس ، واحد ، و أنه ، ليس هناك إلا عاقلية و معقولية واحدة . معأنة لوكانت النفس غير تلك الصورة ، و انصفت بعاقلية أخرى ، غير العاقلية الحاصلة للذات تلك الصورة ، فهو ، مع كونه خلاف الفرض و الوجدان ، مستلزم للمطلوب لأنا ننقل الكلام إليها ، حتى ينتهي إلى عاقلية ، تكون عين معقولية تلك الصورة . فنبت ما ادعيناه ، من الاتحاد ، و هذا أحد التقريرين .

والتقرير الآخر: إن هذه الصورة المعقولة. قد ثبت بالمقدمة الثانية ، أن وجودها وجود تجردي نوري إدراكي ، مستقل الوجود ، من جهة كونها معقولة بالذات مع قطع النظر عن النقس ، بحكم المقدمة الرابعة . فلوكانت مباينة مع النقس ، مغايرة لها ، كما ذهب القائلون بحلولها فيها و قيامها بها ، لم يكن وجودها ذلك الوجود الشديد الإدراكي النوري المستقل بذاته ، كما هو واضح ظاهر ، مع أنه كذلك ، كما ظهر مما الإدراكي النوري المستقل بذاته ، كما هو واضح ظاهر ، مع أنه كذلك ، كما ظهر مما مهدناه من المقدمات . فيجب ، حينئذ ، أن لاتغاير النهس ، و تكون متحدة معها وجودا وهو المطلوب . وهذا البرهان ، بهذا التقرير ، لايتوقيف على المقدمة الثالثة وحديث التضايف ، ولكن بالتقرير الأول يحتاج إليه ، كما ظهر مما بيناه و شرحناه . ولما كان المشهور في تقريره ، في ألسنة من تأخير عن صدر المتأليهين ، والمستفاد من كلماته في ظاهر النظر ، هذا التقرير ، سمّى البرهان ببرهان النيضايف ، من جهة أن إحدى مقدماته المقدمة الثالثة .

والمصنّف، قدّه، قدأورد على هذا البرهان: أوّلاً بالنّقض بالعلّة والمعلول، والمحرّك والمحرّك ونحوهما. فإنّ المعلول بالذّات متّصف، فيحدّ ذاته وحريم حقيقته، بالمعلوليّة. وكذا العلّة الذّاتيّة، في جو هرذاتها وحقيقتها، متّصفة بالعليّة. وهكذا، المتحرّك بالذّات

والمحرّك بالذّات متّصفان ، فيحدّ ذاتها ، بذ ينك الوصفين . فلواقتضى تحقّق أحد المتضايفين فى مرتبة ، تحقّق الآخر فى تلك المرتبة ، لزم تحقّق العليّة فى حريم ذات المعلول ، والمحرّكيّة فيحدّ ذات المتحرّك ، وبالعكس . وهذا ممّا لايتفوّه به جاهل ، فضلاً عن عاقل ، وإلّا لزم صيرورة شيء واحد علّة ومعلولاً ، وعرّكاً ومحترّكاً ، منجهة واحدة ، وهذا ممتنع عقلاً ومحال بديهة أله . وثانياً ، بالحلّ : بأن تحقّق أحدالمتضايفيّن فى مرتبة لايستلزم تحقّق الآخرى . في عاقليّة المرتبة ، بل تحقيقة مطلقاً ، سواء كان فى هذه المرتبة ، أو فى مرتبة أخرى . فنى عاقليّة النفس لذاتها - وكل مجرد قائم بذاته لذاته فى مرتبة ذات العاقل - تحقيق المعقوليّة ، و بالعكس. وفى عاقليّة النفس - وكل مجرد كذلك لغيره - العاقليّة متحقيّقة فى مرتبة ذات العقول بالذّات وحقيقته ، لا فى مرتبة ذات العاقل ، بناء على القيام الحلولى الارتسامى ، بل الصدورى أيضاً . وذلك يكنى فى صدق التضايف ، وتحقيقه بين العاقليّة و المعقوليّة ، ولا يحتاج إلى تحقيقها فى مرتبة واحدة ، حتى يثبت الاتتحاد ؛ وهذا خلاصة تقرير ما أفاده ، قدّه ، فى ردّ هذا المسلك .

ولكن يرد عليه ، أو لا أن تقرير هذا البرهان لا يتوقف مطلقاً على التشبث بذيل حديث التضايف . بل قد عرفت ، أنه بإحد التقرير بن لا يحتاج إليه . وهو، قده ، قد اعترف به في حواشي الأسفار وغيره . واما ثانياً ، فلأنكئ قد عرفت ، مما ذكرناه في شرح هذا البرهان ـ بالتقرير ، الذي يتمسك فيه بذيل حديث التضايف ـ أن صدر المنالهين قده ، لم يتمسك بمجرد التضايف بين العاقلية والمعقولية ، ولزوم تحقق أحد المتضائفين في المرتبة ، التي تحقق فيها الآخر على اتتحاد العاقل بالمعقول ، بل بوجود التضايف بينها واتصاف الصورة المعقولة بالمعقولية ، مع قطع النظر عن عاقلية النفس ، ـ وأنه ، بحكم التضايف بين الأمرين يجب أن يتحقق بإزاء أحدهما المتضائف الآخر ، ولوكان في مرتبة أخرى ، لكن لا بحيث يتحقق أحدهما مع قطع النظر عن الآخر ، فإنه مناف للتضايف بينها بالبديهة . فإنه لو تحقق بنوة وزيد لعمرو ، مع قطع النظر عن أبوة عمرو ، له ، لكان نسبة بالبديه . من حيث بنوته لعمرو وغيره ، نسبة واحدة ، كما لا يخني . بل بحيث كلما تحقق زيد ، من حيث بنوته لعمرو وغيره ، نسبة واحدة ، كما لا يخني . بل بحيث كلما تحقق

أحدهما تحقق الآخر مضائفاً إليه وبالعكس، لامتصفاً بأحد المفهومين، مع قطع النظر عن الآخر. والأمر في العاقلية والمعقولية في النفس، والصور العقلية، سبيله على خلاف ذاك السبيل، كما مر ذكره وشرحه. فالعاقلية، التي تجب بحكم التضايف بازاء معقولية الصور العقلية لا يمكن أن تكون عاقلية النفس، ولا عاقلية غيرها، لثبوتها ١، مع قطع النظر عنها. فيجب أن تكون عاقلية تلك الصور لذاتها، و إلا تحقق معقولية "بلا عاقلية. وهذا ممتنع بحكم تكافوء المتضائفين، وثبت المطلوب بذلك بضميمة ما مر من التقرير.

و بهذا الوجه ، بعينه ، يندفع النقض بالعلة والمعلول ، والمحرّك والمتحرّك ، وأمثالها . وذلك ، لعدم إمكان اتصاف المعلول بالذّات بالمعلولية ، مع قطع النظر عن علته الذّاتية . لأن قطع النظر عنها مستلزم للحكم بانتفائه وعدمه ، فكيف عن معلوليته ، التتى هي وصف له ، متأخرة عن ذاته وتأخر ذاته عقلا " ، لما ثبت أن المعلول بالذّات نفس الرّبط بالعلة ، لاشيء له الرّبط و في حيال العلة ، و إلا لكان في ذاته ، إمّا مستغنيا نفس الرّبط والفيئية ، دفعاً للدّور والتسلسل . وهكذا الأمر في المتحرّك بالذّات مع الحرّك بالذّات ؛ مع أنّه ، يمكن أن يقال ، كما قال بعض العارفين ، أن العلّة الذّاتية متحققة فيحد ذات المعلول بالذّات . هذا ممّا له مؤيّدات ممّا ذكر في الحكمة و العرفان في باب آخر ، و إن تأبي عنه العقول العاميّة ، بل أكثر الأذهان والأفهام ، إلّا أن المقصود منه دفع الاستبعاد ، وكسرسورة العناد . والعجب منه ، قدّه ، قد تنبّه بعدم ورود هذا الإيراد على صدرالمتألّه في في في الأسفار و غيره . ومع ذلك استمر على هذا الإيراد على صدرالمتألّه بن في تعاليقه على الأسفار و غيره . ومع ذلك استمر على هذا الإيراد ، وتثبت عليه في هذا الكتاب ، وأحاله على ما ذكره في هذه الحواشي .

فإن قلت : الصُّورة المعقولة بالذَّات،سبيلها بعينه سبيل المعلول بالذَّات. فإنَّها،

١ \_ أى : « لثبوت سعقولية الصورالعقلية ».

۲ - أي : « بانتفاء المعلول ».

على القيام الصدورى ، معلولة للنفس فيكون سبيلها بعينه سبيله . وأمّا على تقدير القيام الحلولى ، فالنّفس، و إن لم تكن علّة ايجاديّة لها ، إلا أنّها لمّا كان وجودها فى نفسها ، ووجودها للنّفسشيء واحد، فهى معقطعالنيّظرعن النّفس ، وعاقليّتها لاتكون بموجودة ، فضلاً عن أن تكون معقولة ، مع أنّه ، لوفرضنا عدم النّفس لزم منه عدم الصور الحاليّة فيها والصّفات القائمة بها ، كما هو واضح جدّاً ، فكيف قلت : أنّها مع قطع النّظر عن النّفس وعاقليّتها متّصفة بالمعقوليّة ؟

قلت: المطلوب ثابت على كلا التّقديرَين: أمّا على تقدير القيام الصّدوريّ، فلأنّ النَّفس، لو لم تكن واجدة في ذاتها لحقايق تلكث الصَّور المفاضة عنها ، لا يمكن إفاضتها عنها . لأنَّ معطى الشَّىء لا يمكن أن يكون فاقداً له ، بل هذا أحد البراهين و الدَّلائل على ثبوت الاتّحاد ، حيث أنّ العقل البسيط الإجماليّ خيّلاق للصّور التّفصيليّة عندهم، وحيث أنَّ العلَّـة واجدة فيذاتها لما تفيضه،من وجود المعلول،وكمالاته . فيجب أن تتَّحد كافَّة الصُّور العقليَّة مع ذات النَّفس،وحقيقتها في مرتبة العقل البسيط. وأمَّا على تقدير القيام الحلولى"، فلأن مناط المعقولية ، لمّاكان التّجرّد عن المادّة ـ. وهذا النّحومن الوجود التَّجرُّديُّ قد حصل لهذه الصُّور، ولو بإعداد النَّفس، وحركاتها الفكريَّة ـ فبعد حصوله لها تحتاج ، في اتَّصافها بهذا الوصف ، إلى ملاحظة النَّفس . وكون وجودها في نفسها عين وجودها للنَّفس ، ليس بمناف الدلك ، بل هو ممَّا يؤكَّده و يقوَّيه . و ذلك ، كما أنَّ البياض مثلاً هو أبيض و بياض بذاته ـ و الأنوار العرضيَّة منوَّرة بذاتها ، مع قطع النَّظر عن مـَحالَّها ، متَّصفة بهذه الصَّفة ، و لا تحتاج فى اتَّصافها بها إلى ملاحظة مَـحالّـها ، ولاينافي ذلك كون وجوداتها رابطيّـة قائمة بغيرها ـ فكذلك الحال في تلكث الصُّور العقليَّة . فإنَّ مناط المعقوليَّة كون الشيء نوراً في ذاته ، و النُّور ظاهر بذاته ، و مُظهر لغيره بنفسكونه نوراً ، لامن جهة أخرى .

فإن قلت: نعم ، الأنوار العرضيّة القائمة بالمَحال ّ الجسمانيّة ، سيّما الأجسام المظلمة المنوّرة بسبب قيامها بها ، و إن لم تكن في اتّصافها بالنّوريّة محتاجة إلى محالّها ،

لكنتها فى وجودها محتاجة إليها . فإذا قطع النتظر عن محالتها ، لم تكن موجودة ، فإذا احتاجت فى وجوده المحتاجت فى وجوده عتاج إليه للشّى المحتاج إلى الشّى فى وجوده محتاج إليه فى اتتصافه بصفاته الذّاتية و العرضية . فإنّه لو لم يكن موجوداً لم يكن شيئاً ، حتى يتّصف بشيء ، و ثبوت شيء لشيء فرع لثبوت المثبت له .

قلت: أوّلاً عدم الاعتبار ليس باعتبار العدم. و قطع النّظر عن المحلّ غير ملازم لعدم المحلّ ، حتى ينتنى القائم به بانتفائه. مع أنّ انتفاء الحالّ بانتفاء المحلّ مطلقاً غير مسلّم، و إن قيل بامتناع انتقال العرض ، لجواز تبدّل وجود الحالّ بوجود ، يستغنى به عن المحلّ ، فتأمّل !

و ثانياً ، لو احتاج الحال في اتتصافه بصفاته الذاتية إلى المحل ، لزم الدور . لأن المحل محل الأنوار العرضية لأن المحل محل الأنوار العرضية في اتتصافه بطرد الظلمة إلى قيامها به . فلو احتاجت هي إليه في اتتصافها به ، لزم الدور . و ثالثاً ، احتاج الحال الى المحال السركاحتياج الثم عالى عاتمه الفاعلية ، حت

و ثالثاً ، احتياج الحال ۗ إلى المحل ليس كاحتياج الشّيء إلى علّـته الفاعليّـة ، حتّـى يمتنع النّـظر إليه مع قطع النّـظر عن محلّـه .

و بالجملة: نسبة الصور العقلية إلى النفس ، على تقدير القيام الحلولي ، بوجه ، نسبة الأنوار العرضية إلى متحالتها الجسمية . فكما أن نورية هذه الأنوار ، وكونها ظاهرة بذاتها و مُظهرة لغيرها ، ثابتة لها في حدّ ذاتها ، فكذلك العاقلية و المعقولية يجب أن تكون ثابتة لهذه الصور ، في حريم ذاتها وجوهر حقيقتها . إذ ملاك العاقلية ، و المعقولية فيها شيء واحد و أصل فارد . و هوكونها نوراً بذاتها ، لمكان تجردها عن المادة و عوارضها ، التي هي سبب الاغبرار و الظلمة ، و منشاء سواد الوجه في الدّارين . و أيضاً ، كما أن القيام بالغير في تلكك الأنوار غير مانع عن كونها نوراً ، و ظاهرة بذاتها ، و مُظهرة لغيرها ، فكذلك في تلك الصور النّورية .

فإن قلت : نعم تلك الصّور معقولة بذاتها، من جهة تجرّدها عن الموادّ و غواسقها و لكنّها ليست قائمة بذاتها . و قد تقرّر عندهم ، أنّ شرط العاقليّة للذّات و للغير، القيام بالذّات ، كما يرشد إليه ماورث عنهم من القاعدة المعروفة ، المبرهن عليها في محلّه إنّ كلّ مجرّد قائم بذاته عقل و عاقل و معقول بذاته . فلا يمكن تحقّق العاقليّة لها في مرتبة ذاتها ، من جهة فقد شرطها ، فلابدّ أن تتحقّق في مرتبة ذات النّفس ، الّتي هي محلّها .

قلت: لمّا تسلّمت تحقّق المعقوليّة لهذه الصّور ، مع قطع النّظر عن النّفس ، حقّ القول عليك أن تصدّق بقيامها بذاتها . لأنّها ، لوكانت قائمة بغيرها ، لم تتحقّق المعقوليّة لها في مرتبة ذاتها . مع قطع النّظر عن كلّ شيء غير ذاتها . لأن شرط العاقليّة بناء على ما تصوّرته ، القيام بالذّات . فهذه الصّور لا يمكن أن تكون عاقلة لذاتها ، فيجب أن يكون عاقلها شيء آخر ، حتى يمكن أن تتصف بالمعقوليّة ، لمكان التّضايف بين العاقليّة و المعقوليّة ، و إذاً كانت معقولة لغيرها ، لا لذاتها ، مع أنّها ، لوكانت معقوليّتها في ضمن عقل الغير لها ، لم تكن مع قطع النّظر عن الغير متّصفة بها ، هذا خلف .

فإن قلت : لانسلم أن هذه الصور معقولة بذاتها . لأن شرط المعقولية التجريد عن المادة ، كما سلمت . و هذا التجريد و الانسلاخ لا يحصل لهذه الصور ، إلا بتجريد محجرة ، و تعرية معر إياها عن أرجاس المواد و غواسق الهيولي . و ليس المجرد هنا إلا النفس . وهذا التجريد و التعرية منها ، إياها ، ليس إلا في ضمن معقوايتها إياها ، بلهو بوجه عين عقلها لها ، فكيف يمكن أن تتصف بالمعقولية معقطع النظر عن النفس حتى تثبت العاقلية لها بذاتها ؟

قلت: أمّا أوّلا : إنّا نتكلّم على الكلّيّات ، قبل الكثرة ، بأحد معانيها المفاضة الله على النّفس من المبدء الفيّاض ، من دون عمل منها . و ثانياً : قد عرفت أن تجريدالنّفس إيّاها علّة إعداديّة لحصول المعقوليّة لها ، لا علّة إيجاديّة ، و أنّها ، بعد ما حصلت ، لا يحتاج في اتّصافها بها إلى عمل من النّفس ، و لا إلى ملاحظة عاقليّة النّفس أصلا ، كما ثبت في المقدّمة النّانيّة . فبضميمة باقي المقدّمات يثبت المطلوب ، فتدبّر !

١ \_ أي : «الكليات المفاضة».

فإن قلت: الحاصل من الأشياء فى النّفس ليست إلّا المهيّات المحضة ، و المفاهيم الصّرفة السّرابيّة ، الّتى ليست هى ، من حيث هى ، إلّا هى . و أنّى لها النّوريّة ، الّتى هى ملاك التّعقّل نحو من الوجود . و هذا التّى هى ملاك التّعقّل نحو من الوجود . و هذا الملاك ليس متحقّقاً للمفاهيم السّرابيّة ، و المهيّات الجوازيّة ، إلّا بوجود النّفس ، أو إيجادها . فهى العاقلة لها ، وهى معقولة أيضاً فى ضمن عقلها إيّاها .

قلت: ليس مرادالقائلين بحصول المهيّات الكليّة فى النّفس عند تعقيّلها لحقايق الأشياء لا وجوداتها العينيّة ، أنّها منفكة عن كافيّة الوجودات ، متحقيّقة فى النّفس فإن ذلك مميّا لا يعقل أصلاً . بل مراد القائلين بقيام الصيّور بالنّفس و حلولها فيها ، أن عند إدراك النّفس لحقايق الأشياء يحصل فى النّفس أعراض نفسانيّة ، قائمة بالنّفس بمنزلة الكيفيّات الخارجيّة ، تلك الصيّور مُظهرة لتلك المهيّات ، و وجودها فى النّفس و المتتصف بالمعقوليّة ، حقيقة " . ذاك الوجود النّوريّ التّجرديّ ، لا تلك المهيّات الموجودة بها . و تلك الوجودات النّوريّة لا شكت فى اتتصافها بالمعقوليّة ، فى حدّ الموجودة بها . و اللّك الوجود النّوريّة الما ، بل ، لو سئلت الحق " ، أنّ هذه الصوّر مُعطية للعاقليّة ، كما أنّها معقولة بذاتها ، فيجب أن تكون عاقلة بذاتها أيضاً ، الصوّر مُعطية للعاقليّة ، كما أنّها معقولة بذاتها ، فيجب أن تكون عاقلة بذاتها أيضاً ، حتى تصير هى بسببها عاقلة ، و بذلك يثبت الإتتحاد الّذى ادّعيناه بضميمة المقدّمات السّالفة ، فتدبر !

مع أن هذه المفاهيم ، لما كانت فانية فى وجود النّفس و ظهورها ، و قائمة بفيضها الأقدس \_ و قد تقرّر أن تركيب المهيّة مع الوجود اتّحاديّة \_ فبذلك يثبت الاتّحاد أيضاً .

هذا غاية ما يمكن أن يقال فى هذا المقام . و لكن الحق أن هذه المقدّمات ، إنها تثبت الاتتحاد بالمعنى الذى أفاده صدرالمتألّهين ، لوكان المعقول صورة نوريّة إدراكيّة ، قائمة بذاتها مجرّدة عن الكونيّن ، مبرّاة عن الإقليميّن ، معرّاة عن الحضرتين ، لاالمفاهيم الكلّيّة السّرابيّة . وقد حقّقنا ذلك فى تعليقاتنا على الأسفار ، فتأمّل فى أطراف ماذكرناه

حتى يتضح لك جليّة الحال!

قوله: «هو أنّ الموجود في الخارج و الموجود في الذّهن» الخ ٣/٣٣.

أقول: ناهيك في ذلك قولهم: «أن أنحاء الوجودات أربع ، وجود في الخارج و وجود في الذ هن الخ ، وأيضاً الوجود الذ هني و الخارجي يشتركان في أن كل واحد منهما وجود للمهية المحفوظة في كليهما الموجودة بهما، إلا أن أحدهما يترتب به على المهية آثارها و الأخر ليس كذلك . فوزانهما في كيفية تحقق المهية بهما واحد ، مع أنه لو كانت الصور الحاصلة في مرآة النفس أعراضاً ، قائمة بها ، لم يكن لحقايق الأشياء وجود في صفحة الأنفس ، كوجودها في صفحة الآفاق ، إذ ليس الخارج موضوعاً ، ولامادة للأشياء الخارجية . بل المواد ، و الموضوعات ، و الصور ، و الأعراض القائمة بها ، كلها حاصلة في الخارج ، بمعنى كونها مرتبة من مراتبه ، لا أشياء في حالها .

فإن قلت: فرق بين وجود الأشياء في الخارج ، و بين وجودها في النفس. لأن وجودها في الخارج ، بكونها مرتبة من مراتبه . لأن المراد بالخارج ليس شيئاً يكون كالظرف ، بالنسبة إلى الموجودات فيه . بل المراد به الوجود الذي يترتب به على الأشياء آثارها ، المطلوبة منها : من الوجودات الخارجة عن موطن النفس الإنسانية ، و غيرها وهذا بخلاف الوجود الذهني ، فإن المراد به الوجود في مشاهد النفس الإنسانية ، و مواطنها الإدراكية . و هذا لا يمكن ، إلا بالحصول فيها و القيام بها . و بالجملة : كونها موضوعة ، بالنسبة إلى تلك الصور ، ملحوظ في حصولها فيها و القيام بها ، و ذلك مخلاف وجودها في الخارج .

قلت: ما ذكرته مممّا يؤكّد الاستدلال ، ويؤيّد الما ادّعيناه: منكون معنى وجود الأشياء فى حضرة النّفس ،كونها مرتبة من مراتبها ،كما فى الخارج. لأنّه ،كما أنّ الموجود الوجود الله عن مراتبه ـ من أجل أنّ المراد

١-و انما جعل ذلك مؤيداً لما أفاده ؛ لانه ، مقنع للعقل المنور ، و لا يكفى لاقناع أبناء الجدل و الجدال و أصحاب الاهواء و الاحوال ، منه ، ره.

٢- الظاهر : «كما أن معنى الوجود في خارج النفس . . .»

به الوجود ، الذي يترتب به على الشيء آثاره ـ كذلك يجب أن يكون معنى الوجود في النقس كون الموجود فيها مرتبة من مراتبها : من جهة أن المراد بالوجود الذهني ، والنقسي ، وجود لا يترتب به على الموجود به آثاره المطلوبة ، وخواصه المرغوبة منه . وهذا مما لايمكن ، إلا بأن يكون الوجود للنقس ، لا للشيء المتقرر لديها . لأنه لوكان الوجود وجوداً للمهية الموجودة في النقس بالذات ، لامتنع أن لايترتب به عليها آثارها سيما على أصالة المهية ، و اعتبارية الوجود . لأنه ، على هذا يكون ذلك الوجود وجوداً خارجياً لها . والنتحو الواحد لوجود المهية الواحدة ، مما لا يمكن أن يختلف في ترتب الآثار و عدمه . و هذا بخلاف مالوكان الوجود للنقس . لأنه يمكن أن لايترتب على الموجود به بالعرض آثاره المطلوبة . من أجل عدم تحققه بالتحقيق الخاص به ، فتدبتر !

قوله: «أنَّ الذَّهن أي النَّفس النَّاطقة» الخ ٦/٣٣.

أقول: الذّهن، قد يطلق و يراد به: قوّة للنّفس، تتحرّك البها في مراتب الصّور الحاصلة فيها ، لأجل تحصيل المقدّمات المنتجة للمطلوب ، أو للإجزاء المحصّلة للحدود. وقد يطلق و يراد به: النّفس. و لمّاكان مشتركاً بين الأمرين، وكان المراد منه، هنا، المعنى الثّانى، فسرّه بها، لإبانة ما هو المقصود منه.

قوله : «ثم أنّ مراد القائل باتّحاد المدرك» الخ ٧/٣٣ ـ ٨ .

المراد ، من التتجافى عن المقام ، إلقاء النقس لمقامها الشامخ ، الرقيع الأعلى ، اللذى هو مقام تجردها ، و بساطتها الأمرية ، و سداجتها الوجودية ، و عنديتها عند مليك مقتدر ، و نزولها عنه ذاتاً ، فى مرتبة الموجودات الخارجية و المادية ، و الذوات المنهمكة فى الحركة و الزمان ، و التغير و الدور ، و الزوال و التجدد : بناء على ما توهمه بعض ، من أن المراد للقائل بالاتحاد ، اتحاد النقس مع المعلوم بالعرض ، الذى هى الموجودات العينية . أو النزول بذاتها فى مرتبة الصورالتقصيلية العقلية ، أو الخيالية

۱ - أي : «تتحرك النفس بها».

و الحسنية . لأنتها ، و إن كانت من صقعالنفس ، إلا أنتها من مراتبها ، التي دون مقام شامخها الأمرى و الخفي و الأخنى . فالمراد من اتتحاد تلك الصنور بها ، هو ما أفاده ، قده ، بقوله : «بل يستعمل ذلكك » الخ.

و نظير هذا المقام ، معبّر عنه فى الواجب ، تعالى ، فى عرف العارفين ، بمقام رؤية المفصّل مجملاً . و مقام التعبّن الأوّل ، و البرزخيّة الأولى ، و حقيقة الحقايق . و يمكن أن يكون المراد منه مرتبة غيب مغرب النّفس ، و نفس حقيقته البسيطة الوجوديّة السّاذجة ، من دون ملاحظة شيء أصلاً . فإنّ هذه المرتبة أيضاً ، لكونها مرتبة بساطتها الوجوديّة ، و صرافتها المحضة ، كلّ الوجودات و الحقايق ، التي دونها . إلّا أنّها ليست مقام مشاهدة المدركات ، لاجمعاً ، و لا تفضيلاً . فلا يمكن عدّها من مراتب الإتحاد أللّهم ، إلّا أن يكون المراد منه الانطواء المذكور فى كلامه ، أو يكون المراد من الاتتحاد المصطلح . بل الحق أنّه ، فى الحاشية ، لا الاتتحاد المصطلح . بل الحق أنّه ، فى جميع المراتب . وحدة ، لااتتحاد . كما لا يخنى .

قوله : «كانطواء» الخ ۲۳/۳۳.

و لأجل هذا الانطواء، قالوا: العقل البسيط الإجمالي"، خــ ّلاق للصّور التّفصيلية. فإنّه ، لولا اشتهالها في حدّ ذاتها على تلك الصّور بنحو أعلى، أي: بنحو البساطة الصّرفة من غير لزوم كثرة ، و تعدّد نسب هذا الانطواء، ولالزوم اتتصافها بأحكامها و خواصّها و آثارها ، التي هي من لوازم وجوداتها الخاصّة الفرقانيّة ، كاشتهال الملكة البسيطة ، الحاصلة لها في علم من العلوم ، على المسائل و أجوبتها ، لما صارت خــ ّلاقة لها و موجدة لتفاصيلها في مرتبة ظهورها بالفيض الأقدس النّفسيّة . و المراد بهذا الانطواء انطواء وجوداتها و فعليّاتها في وجودها البسيط و فعليّتها الصّرفة ، لاظهور مهيّاتها فيها . لأنتها مقام "لا اسم ، ولا رسم ، ولا تعيّن للنّفس فيه . بل ظهورها إنّها هو في مرتبة الواحديّة الأسمائيّة لها ، التي هي مقام ظهورها بصور أسمائها و صفاتها . نعم ، تلك المهيّات أيضاً منطوى البساط ، و مقبوضة الأيديّ في هذه المرتبة ، و متّحدة بهاكاتتحاد الـ ّلا شيء مع منطوى البساط ، و مقبوضة الأيديّ في هذه المرتبة ، و متّحدة بهاكاتتحاد الـ ّلا شيء مع

الشّىء. لأنتها ، لمّاكانت لامتحصّلة صرفة و مبهمة محضة ، تتّحد مع الوجود ، الّذى هو متحصّل خالص ، و فعليّة ساذجة ، و تفنى فيه بحيث يصّح أن ينتزع منها كمالاتها على النّحو الّذى يليق بهذه المرتبة الشّامخة الرّفيعة ، لكن لا بحيث يظهر فيها رسومها ، و أسمامًا و تعيّناتها و حدودها .

قو'ه : « و ثانيها في مقام الوحدة في الكثرة» الخ ١١/٣٣.

أى: مقام ظهور النقس ، بوحدتها الذّاتيّة ، و تجلّيها بالتّجلّى الجمعى ، الوحدانيّ النّوريّ ، المعبّر عنه بالفيض الأقدس ، على ذاتها ، بصور أسمائها و صفاتها علماً ، لاوجوداً . فالمراد من الوحدة وحدة النّفس ، من جهة أمر هاالواحدة ، و تجلّيها الوحدانيّ . و من الكثرة مراتب ذاك الفعل الوحدانيّ ، و الفيض النّوريّ ، و التّجلّي الأحدى من العقليّة ، و الوهميّة و الخياليّة و الحسيّة .

قوله: «انبسط على كلّ المدركات» الخ ١١/٣٣ ـ ١٢.

أى : كانبساط نورالشمس على مراتب أشعتها، لاكانبساطه على الأجسام المظلمة الحاصلة قبل انبساطه . و بالجملة : الانبساط اللّذى يتحصل المنبسط عليه بنفس ذلك الانبساط ، لاقبله بانبساط آخر منها ، أو من غيرها . اللّهم من إلا باعتبار تقدّم قوّتها على المدركات، اللّي هي بعد الكثرة ، فتأمّل!

قوله: « بلا تجاف ٍ » الح ١٢/٣٣.

أى : عن مقام غيبها المغرب ، و مرتبتها التي لااسم ولارسم لها بحسبها ، المعبدر عنها بمقام السّر والخني والأخنى ، وإلقائها لهذا المقام الشّامخ الرّفيع . لأن تجافيها عن تلك المرتبة ، الدّي هي مرتبة ذاتها لا يمكن ، إلّا بانعدام حقيقتها وصيرورتها ، موجودة بوجود آخر ، دون وجودها الذّاتي الأصلي . لما عرفت : من أن كل مرتبة من مراتب الشّدة والضّعف مقوم لدرجات حقيقة الوجود، و مراتبها النّوريّة الوجوديّة ، بمعني ما ليس بخارج عنها . مع أنّه ، لا يتصوّره يهنا مادّة مشتركة ، وعلى فرضها لا يمكن الحركة الانتكاسيّة في مراتب الوجود و درجانه . لأنّها متحرّكة بذاتها إلى غاياتها الذّاتيّة ، وكمالاتها الطّوليّة .

والحركة التسفيلية فى المراتب الطولية مستلزمة لاجتماع النقيضين والمتنافيين، أو لانعدام المتحرّك أصلاً و رأساً. مع أنتك قد عرفت: أنه ، لا يزيدها كثرة العطاء إلا جوداً وكرما ، ولا ينقص منها ولا يزيد عليها من حيث كمالها الذّاتيّ ، من جهة تلك الإفاضة والإجادة ، شيء أصلاً.

### قوله: « بل كل مدرك » الخ ١٢/٣٣ .

فإن ذلك الاتتحاد، كما عرفت، إنها يكون بالاتتحاد مع فيض النقس وظهورها. وهولكونه رفيع الدّرجات، ذا العرش المجيد، له في كل يوم، بل آن من الأيّام والآنات الرّبوبيّة، والإلهيّة والدّهريّة والزّمانيّة، تشأنات و تجلّيات. وله في كل شأن ظهورات و بروزات، يتّحد في كل منها مع مهيّة من المهيّات، ومفهوم من المفاهيم، ويتعيّن بتعيّن من التعيّنات. فيصير تارة معقولاً، و تارة موهوماً، و تارة متخيّلاً، أو محسوساً.

### قوله: « حتّى المعقول متّحد مع » الخ ١٣/٣٣ .

لمّاكانت النّفس في الإدراك التّعقلي مستكفية بذاتها و باطن ذاتها، والمعقولات المرسلة الكلّيّة مشابهة لجوهر ذاتها، و مجانسة لحقيقتها المجرّدة الأمريّة، كان حسبان اتتحادها مع حقيقتها النّوريّة، في مرتبة ذاتها ومقامها السّر و الخني والأخنى، أقوى من حسبان الاتتحاد، في مرتبة إدراكاتها الوهميّة و الخياليّة والحسيّة. وكان هذا الظّن أيضاً من بعض الظنّن، حيث أن مرتبة غيب مغرب ذات النّفس و حقيقتها المجرّدة الله وتيّة وحضرة أحديثها الذّاتيّة، ممّا لااسم لها، ولارسم، ولا نعت لها، ولا وصف، ولاخبر لشيء، ولا أثر، ولاظهور للمفاهيم الكلّيّة والمعقولات المرسلة أصلاً. لأنتها مقام ظهورها بالصّرافة الوجوديّة، والسّذاجة الذّاتيّة، والله بشرطيّة المقسميّة، و انمحاء كافّة التّعيّنات وقاطبة الأسماء والرّسوم.

فإن قلت: لمّا تقرّر فى ألسنة الحكماء ـ المستشر قين، بأنوارعالم الجبروت، و إشراقات قواهر أعلون الملكوت ـ أنّ النّفس ومافوقها إنّيات صرفة ووجودات محضة، وتطابقت

ألسنة جماهير حزب الحكمة وآل المعرفة ، على أن صرف الوجود صرف كمالات الوجود ، وأن بسيط الحقيقة كل الأشياء وتمامها ، فيجب بحكم سالف هذه المقدمات ، وقاصف هذه الأصول ، أن تكون النفس في مرتبة ذاتها وجوهر حقيقتها ، واجدة لحقيقة كل معقول ، وجامعة لإنتية كل موجود ، يمكن أن يناله الحس ، أو العقل بكنه جوهر ذاته ، وتخوم قوام هويته ، بنحو أبسط و أعلى ، أى : بنحو الأتحاد مع ذاتها المرسلة ، لابنحو الانضام إليها ، بعد قوام جوهر ذاتها و حقيقتها ، وإلا لم تكن واجدة لها في قرار مكين الذات ، وغيب غيوب الحقيقة .

قلت: نعم، لكن ذلك الوجود والوجدان، إنها هو بانطواء بساط الوجودات، وانمحاء تشخصات الكثرات في وجودها البسيط الساذج، و اندكاك جبال الإنتيات تحت سطوع نورشمس ذاتها، التي ليس لها في الخارج و الذّهن شبيه ولا نظير كما قال المولويّ القيروميّ:

شمس در خارج اگر چه هست فرد

میتوان هم مثل او تصویر کـرد شمس جان کــو خارج آمد از أثــیر

نبودش در ذهن و در خــارج نظیر

- لابظهور المفاهيم المرسلة، والكليّات الماهويّة، في هذا الموطن الشّامخ والحضرة الرّفيعة الإلهيّة، بنحو الكثرة والتّفصيل، واتتحادها بكثرتها معالجوهرة البسيطة النّفسيّة. وبالجملة: هذا الانطواء باعتبار مقام الكثرة في الوحدة، ومن جهة العقل البسيط الإجماليّ، وانمحاء وجودات العقول التّفصيليّة، وانطواء إنيّيّاتها فيه ؟ وكما أفاده بقوله «أحدهما» الخ. وما أفاده هنا، إنيّا هو، بحسب مقام الوحدة في الكثرة والظّهور، بكثرة المفاهيم والأسماء والرّسوم، وحضرة الواحديّة النّفسيّة، التي هي مقرّ مجيىء الكثرة، كم شئت، ومما شئت، والتّبحلي بحقايق المعقولات المرسلة، والمهيّات الكليّة، فندبّر تعرف!

قوله: « لامعه في مرتبة السّرّ والخَّفيّ » الخ ٣٣٪ ١٤.

أقول السّر في اصطلاحهم، قد يطلق: على فناء ذات النّفس في ذات الحق تعالى، والخنى : على فناء صفاتها، والأخنى : فنائها عن الفنائين، وقد يطلق على مقام قرب الفرائض و النّوافل، و الفناء عن القُربيّن، و بالجملة، مقام « أبيت عند ربى يطعمنى ويسقينى » . وقد يطلق السّر : على الوجود المُفاض على كلّ شيء، أو الحصّة، التّي للنّفس، من الفيض الإطلاق المنبسط على هياكل الأشياء، المسمّى عندهم بالفيض المقدّس . وقد يطلق على معان أخرى، مذكورة في مـقارة .

والمراد منها أهنا: حاق ذات النّفس، و مرتبة غيب غيوبها، وحضرة أحديّتها الذّاتيّة، وظهورها بالوحدة الصّرفة، والأحديّة المحضة، والبساطة السّاذجة، ومقام مغرب ذاتها وصفاتها الذّاتيّة الإطلاقيّة، من جهة كونها عين الواحد، لا منجهة كونها نعت الواحد، فالأخفى حاق ذاتها. ومرتبتها التّي : لا اسم لها ولارسم. والخفي مقام أحديّتها الذّاتيّة، الله بشرطيّة. والسّر أحديّتها، البشرط اللّائيّة.

وبعبارة أخرى: الأخنى نفس ذاتها الصّرفة، وحقيقتها السّاذجة، من دون لحاظ شي أصلاً، والحنى للحاظ ذاتها من حيث كونها لذاتها، فحسب، وظاهرة بذاتها لذاتها، من دون ظهور آخر أصلاً. والسّر مقام عقلها البسيط الإجمالي ، و مرتبة أحديتها السّاذجة، البشرط اللائية، وظهورها بصفة الوحدة الصّرفة، والتّجرد المحض، وسلب المادة و النّقائص المادية. أو السّر مقام أحديتها. والخنى مقام ذاتها مع أسمائها، الذّاتية، من جهة كونها عين الواحد. والأخنى مقام غيب مغرب ذاتها، وكنه حقيقتها.

وقيل أن المراد من الجميع شيء واحد ، هي مرتبة غيب ذاتها وهويتها المغربية اللهية ، وحاق حقيقتها الأمرية .

وقيل: الأخنى مقام إلهيتها و ربوبيتها ، والخنى جهة لاهوتيتها ، والسّر جهة جبروتيتها ، والسّر الأعلى ، المعقولات المرسلة متتحدة بها فى مرتبة ظهورها ، بالدّهريّة الأيمن ، الأعلى ، والملكوتيّة الرّفيعة العليا .

۱ - « سنه » ، خ ل .

وقيل: الأخنى حاق ذاتها، و الحنى مقام غنائها عن العالَمين. والسَّر مقام فيضها الأقدس الأنفسي . والمعقولات المرسلة متّحدة بها في مرتبة فيضها المقدّس.

وقيل: الأخنى مقام طرح الكونــين ، والفناء عن الحضرتـين ، و الخنى انمحاء الصّفات ، و السّر انمحاق مطلق التّعيّنات ، وانطاس رسوم الخلقيّة .

وقيل: السّرّ مقام الجمع، والخنى ّ حضرة جمع الجمع، والأخنى غيب مغرب ذاتها، الصّرفة .

وقيل أقوال أخرى؛ « ولِكُل ۗ وِجْهَة ۗ ، هُوَ مُوَلَّيها » · . قوله : «وسنخ باقكالنَّهْس » الْحَ ١٧/٣٣.

أقول: إنتاقال، «كالنّفس»، لأنّ الكلام في اتتحاد المدرك بالمدرك ليس مخصوصاً بالنّفس وحدها، بل يجرى في كلّ مدرك بالنّسبة إلى كلّ إدراك، حتى أنّ القائلين باتتحاد العاقل بالمعقول ذهبوا إليه في علم الحق ، تعالى، بالأشياء، قبل ايجادها في صفحة الأنفس والآفاق. والمراد، من الاتتحاد في الجميع، واحد، هو ما أشار إليه، قده، من انطواء الكثرة في الوحدة، وظهور الوحدة في الكثرة، واتتحاد المدركات مع النّور الفعلي للمدرك في المقام الثنّاني، فالأصل المحفوظ في كلّ إدراك، عند الظّهور بالنّور الإدراكي ، ذات المدرك، بوحدتها السّعية الإطلاقية، فيكون الكاف تمثيلية.

ويمكن أن يكون الإتيان بها للإشارة إلى عدم انحصار الأصل المحفوظ فى النّفس ، بل مشيّتها السّارية ، ونورها الفعلى "، من حيث أصل حقيقتها الظّاهرة فى جميع المراتب ، أصل محفوظ وسنخ باق بالنّسبة إليها . وكذلك باطن ذات النّفس ، النّدى هو العقل الكلّي ، وباطن باطن ذاتها ، النّدى هومن ورائهم محيط ، هو « حَيْرٌ حَافِظاً وَهُو أَرْحَمُ الرّاحِمين » ٢ . وجعل كلمة الكاف للتشبيه ، أيضاً ، ممكن ، بأن يكون المراد من السّنخ الباقى ، النّجلي الذّاتي والصّفاتي للنّفس ، الذّى هو روح التّجلي الفعلي وأصله ، وهو

١ - البقرة (٢)، ١٤٨ .

۲ - يوسف (۱۲) ، ۲۶.

كالنّفس من جهة اتّحاده التّام معها .

قوله: « وأمَّا المفاهيم، فهي مثار الكثرة » الخ ١/٣٤.

إن قلت: قد تقرّر فى مقارّه ، أن "الاتحادالمتصوّر ، الذى يصدّقه العقل المضاعف ، ولا يكذّبه الوجدان الصّحيح الصّريح ، من الأقسام الأربعة ، أو السّتة للاتحاد ، هو اتحاد اللامتحصل مع المتحصل . ومعلوم أن "اللامتحصل ، بناء على المذهب الفَحلُ والرّأى الجَزْل ، منحصر فى المفاهيم والمهيّات الكلّيّة الإبهاميّة المنطقيّة . ففى كلّ موطن وموقف ، قيل باتحاد المدرك مع المدرك ، يجب أن يكون بلحاظ المفاهيم و المهيّات ، لا بلحاظ الوجودات والفعليّات ، فكيف التّوفيق بينه ، وما أفاده هو ، قدّه ، هنا ، مخالفاً لما أفاده في سائر المقامات؟

قلت: لامنافاة بينهما أصلاً. لأن مراد القائل بالاتتحاد ليس اتتحاد المفهوم والمهية وجوداً إذ ذلك، ممّا يمتنع عقلاً، ولا يتفوه به جاهل، فضلاً عن العاقل. لأن سنخ المهيّات، والمفاهيم مباين مع سنخ الوجود، فكيف بمكن القول بصيرورة أحدهما عين الآخر. بل المراد منه، أن يصير المفهوم فانياً فى الوجود، وتابعاً له فى الموجودية والتقرّر، و منتزعاً عنه ومنجعلاً بجعله، وظاهراً بتبع ظهوره على تقدير مجعوليّته، مع بقاء البينونة العزليّة بينهما. فإنها مثار الكثرة والبينونة بذاتها وحقيقتها. فهى فى عين موجوديّها بنور الوجود، وفنائها فى حقيقته النّوريّة البسيطة، و جمع شتاتها، وربط متفرّقاتها، وانجبار كثرتها ونقصانها، بوحدة الوجود، باقية، من حيث ذاتها وحقيقتها، على ظلمتها الأصليّة وكثرتها بينونتها الإنى ٢ كما قيل: سيه روئى ز ممكن در دوعالم الخ.

و بالجملة المراد من ذلك الاتتحاد اتتحاد المهيّات فى الوجود ، لا فى المفهوم ، ولا انقلابها إلى الوجود ، كما لايخنى . قال ، قدّه ، فى الحاشية : « ولك أن تجعل العقول التّفصيليّة » الخ . أى : تجعل المراد من قوله : «كانطواء العقول التّفصيليّة » الخ ، النّفوس البالغة إلى

۱ ـ أي : «المهيات» .

۲ ـ « الذاتية » ، خ ل.

حدّ العقل بالفعل، وبالعقل البسيط الإجماليّ ، العقل الفعيّال ، المفيض لمرتبة العقل بالمستفاد على النيّفوس الإنسانييّة والعقول البالغة إلى المرتبة المذكورة ، ومبدئها ومقوّمها . وهي منطوبة فيها ، كانطواء الفرع في الأصل ، والمعلول في العليّة . أو تحمل العقول التقصيلييّة على العقول المفارقة ، أي : أرباب الأنواع ، والعقول العرضية والتيّفصيلييّة : على العقل الكليّ ، أي : العقل الأوّل ، أو مطلق الكليّة الطولية ، فإنيها أيضاً أصل العقول العرضية ، ومبدئها . فإنيها صادرة عنها بجهانها المشاهدية والحبيّة والعبيّة والإشراقييّة ، و نحوها ، و إنيّا حمله على ذلك ، لأن من القائلين بالاتتحاد من ذهب إلى أن النيّفس في إدراكها للصور العقليّة تتبيّحد مع العقل الفعيّال ، ومراده من الاتتحاد أيضاً ، هو الاتتحاد مع الوجود الرّابطيّ والإضافة الإشراقيّة النيّورييّة للعقل الاتتحاد أيضاً ، هو الاتتحاد مع الوجود الرّابطيّ والإضافة الإشراقيّة النيّورييّة للعقل الفعيّال . أو انطواء وجودها في وجوده الجمعيّ البسيط ، ونقطة رأس مخروطه الرّفيع الأعلى ، بنحو الوحدة والبساطة ، كانطواء الصور العقليّة التقصيليّة في العقل البسيط الإجماليّ في كتاب النيّفس . فأراد أن يشير إلى أن مأخذ القوليّن واحد ، و مآلها إلى أصل فارد .

وقال أيضاً في الحاشية: « وممّا يؤيّد ذلك التّبدّلات» الخ . إنهاجعلها مؤيّدة، لأنّ الدّليل النّقليّ ، القابل للتّأويل ، لايصير دليلاً في العقليّات ما لم يعاضده الدّليل العقليّ ، أولاينافيه .

إن قلت: تصحيح ماورد في هذا الباب ليس بمنحصر في الذّ هاب إلى اتتحادالعاقل بالمعقول، بل يمكن تصحيحه مع القول بالعلم الارتسامي . وذلك ، بأن يجعل ملكة اتتصال النّفس بالعقل الفعّال ، المفيض لهذه الصّور ، بعون الله و حوله و قوّته ، باقية عند ارتحال النّفس إلى عالم الملكوت ودار القرار . فيفيض عليها صور تلك المعقولات ، أو تنحفظ فيها صورها ، من جهة بقاء ذاك الاتتصال و الارتباط الوجودي ، فتصير جهاتاً لخ للقية النّفس لما يناسب تلك الصّور، من النّعيم السّرمدي ، أو العذاب الأبدي .

قلت : أوَّلاً ، الصَّور المفاضة ، من العقل الفعَّال على النَّفوس الإنسانيَّة ، بعد

ارتحالها إلى عالم الملكوت ، ليست ممّا يناسب نشأة الحركة و الزّمان ، و الموجودات الغير القارّة ، حتى تصير منشاء لخلاقية النّفس ، بالنّسبة إلى الصّور المذكورة ، بل المفاض منه ما يناسب جوهر ذاتها ، من الكلّيّات الثّابة أ . وثانياً ، لولم تصر تلك الملكات ذاتية للنّفس ، وجوهريّة لها ، ولم تتّحد بما ذكر من الصّور ، لم تكن ملاعة لجوهر ذاتها وسنخ حقيقتها ، بحيث تتنعتم أو تتعذّب بها ، ذاتاً وحقيقة وأيضاً ، لم يتحقّق سبب خلود لها فى العذاب الأبدى والعقوبة السّرمديّة . لأنتها ، إذا كانت تلك الملكات عرضيّة ، وكلّ عرضيّ يزول ، والقسر الدّائم غير جائز فى العناية الرّبانيّة ، فيجب زوال موجب العذاب ، والأوّل إلى الرّحة الأزليّة الإلهيّة . بل يمكن أن يجعل هذا الأمر دليلاً آخر على إثبات الحركة الجوهريّة ، واتّحاد العقل بالمعقول ، فافهم ، « وَ لاتكنُن ْ مِن َ النّعَافِلينَ » أ .

فإن قلت: قد أفاد صدر متأليهة الإسلام فى الأسفار، فى الفصل الذى عقده ابيان كيفية ربط الحادث بالقديم، ما ملخيصه: أن كثيراً من الأشياء ليس معقوله مشاكلاً مع محسوسه ومتخيله. وذلك، مثل الزمان، والحركة، والمقدار، وأمثالها. حيث أن المعقول منها كلتى بات ثابت، ليس مصداقاً لعدم القرار، و التجزي، والتجدد، والتحريم، بالحمل الشايع، بل لو سألت الحق : جميع الوجودات الشخصية والهويات الوجودية، حكاياتها الذهنية وصورها الإدراكية، لاتطابق مع المحكي عنها فى الآثار والأنوار، حيث أن الوجود العيني، والتقرر الخارجي، مما لا يمكن حصولها - بهوياتها العينية، وحقايقها الخارجية، المتقررة فى صفحة الآفاق - فى صفحة النفس. فكل ما يحصل منها، فى مدارك النفس ومجاليها الإدراكية. لايشاكلها فى الاثر، ولايوافق الخبر الخبر، و إن طابقها فى المهية. وعلى ماحقيقه، قد، الاتكون الصور الإدراكية، الحاصلة من تلك الأمور، متصفة بالتجدد والدثور واللاقرار، حتى يصح ما أفاده، قده، من تلك الأمور، متصفة بالتجدد والدثور واللاقرار، حتى يصح ما أفاده، قده، من

١ - « من الصور الكلية الثابتة القارة » ، خ ل.

٢ - الاعراف (٧) ، ٢٠٥ .

صيرورة التّبدّل والتّبجدّد ، ذاتيّاً للنّـفوس المدركة لتلكث الصّـور ، بالبيان الّـذى أفاده في الحاشية .

قلت: أو لا أفاده صاحب الأسفار، قدة ، إنها هو في المدركات العقلية ، لا الحسية والخيالية ، كما صرّح به في ذلك الفصل . والقائل بالاتتحاد ، إنها يقول به في جميع الإدراكات النقسانية ، إلا أنه ، كما كانت نشأة النقس الناطقة ، والكلمة الإلهية ، والرّوح الأمرى ، من حيث أمريتها وتجرّدها التام الكامل ، غير ملائمة للخياليات و الحسيّات ، وهي بالنسبة إليها بالمنظر الأعلى والأفق الأرفع ، جعلت خلاقة فعالة بالنسبة إليها . وذلك بخلاف العقليّات ، التي هي في أفق النقس و مشاكلة مع ذاتها المرسلة الكليّة . فلذلك ذهبوا إلى اتتحادها معها ، من جهة المجالسة الذّاتية ، والمشاكلة الوجودية . و إلا ، فالخلاقية الإيجادية لاتتحقيق بدون تقرّر أصل هذه الصور المجعولة للنفس في المجالى الإدراكية الخيالية والحسيّة في حاق ذات النفس وقرارمكين الرّوح : للنفس في المجالى الإدراكية الخيالية والحسيّة في حاق ذات النفس والاعتراف بأن الصور الخيالية و الحسيّة ، التي تحصل في مشاهد النفس ، من الحركة والزّمان وأمثالها ، تصير متحدة مع النفس بالتفصيل الذّي مرّ ذكره ، يظهر اكث صقة ما أفاده المصنّف ، قده ، كما لايخفي .

وأمنا ثانياً ، ما أفاده صاحب الأسفار ، قدّه ، لاينافي ما حققه المصنف . لأن صيرورة تلك الصور العقلية ، والمهينات الكلينة ، منسلخة عن آثارها المادية وحدودها الوجودية ، إنها هي في مقام انطواء كثرتها في أحدية النفس ، ووحدتها ، و بحسب وجودها في الصقع الشامخ العقلي . فإن وجودها في هذا الموطن الرفيع الشامخ ، على ما يناسب هذا المشهد الشريف . وأمنا في مقام الوحدة في الكثرة ، و بروزها عن باطن ذات النفس في يوم تبلى السرائر ، فيظهر آثارها و خواصها في نشأة الملكوت الأسفل ، وعالم المثال الصتعودي ، بالصور المناسبة لها ، والملائمة إيناها . ذلك ، كما أن انطواء بساط وجودات الأشياء في الوجود الأحدية ، والواحدية الأسمائية ،

ليس بحيث يترتب عليها آثارها الخارجية الفرقانية. بل ظهورها فيها ، على حسب ما يناسب ذلك المقام الشامخ ، ولكن عند بروزها فى حضرة الفيض المقدس ، والنفس الرحماني ، تصير بحيث تترتب عليها آثارها المطلوبة ، وخواصها المرغوبة ، ويبرز ما كمن فيها من اللوازم الوجودية والخواص النفس الامرية ، على حسب مايناسب نشأة الأعيان وعالم الخارج ، فافهم ، إن كنت من أهله!

### في تعريف المعقول الثّاني وبيان الاصطلاحين فيه

قوله ، قدّه : «غرر في تعريف المعقول» الخ ٢/٣٤ .

أقول: البحث عن المعقولات الشانية \_ التي لا يحاذيها شيء في الخارج ، سيتها المعقولات الثانية المنطقية . في الفلسفة الأولى ، التي موضوعها الموجود المطلق ، بما هو موجود \_ إمّا من جهة أن لها حظياً من الوجود العيني ، على ما حققه صدر المتألّهين ؛ قده ، و إمّامن جهة أن المراد من الموجود مطلق الموجود ، الأعم من الله هني والخارجي . و ذلك ، كما أن البحث عن العدم والمعدوم ، إنهاهو من جهة وجود مفهومهما في الأذهان . مع أن حظ تلك المعقولات من التقرّر و الوجود ، أوفى و أكمل من المفهومات العدمية . لأنتها أحكام الموجودات ، و أحوالها النّفس الأمرية ، بخلاف العدم و المعدوم ، كما هو واضح لا يخني أ .

قوله: «أى في عقلنا» الخ ٢٠/٣٤.

إشارة إلى أن ّكلمة «با» هيهنا بمعنى «فى». فإنّه أحد معانيها ،كما أشار إليه ابن مالكتُ بقوله:

بالبا استعن ، وعد ، عوض ، ألصق

و مثل مع ، و عن ، و فى ، بها انطق

قوله : «و ساير موضوعات المنطق» الخ ١٣/٣٤.

أقول : و ذلك مثل الجزئيّة و القياسيّة، و الاقترانيّة و الاستقرائيّة والتّـمثيليّة و نحوها .

فإن قلت: الجزئيّة المنطقيّة وصف الأشياء الخارجيّة ، و الموجودات العينيّة ، النّي هي عين التّشخّص ، لم يوجد . و هي التّي هي عين التّشخّص الهذيّة ، بمقتضى أن الشّيء مالم يتشخّص ، لم يوجد . و هي بوصف الجزئيّة ، ثمّا لا يمكن أن يوجد فى الذّهن ، حتّى تعرضها الجزئيّة فيه ، فكيف جعلت الجزئيّة من المعقولات الثّانية المنطقيّة ؟

قلت: كون المفهوم ، بحيث يمتنع فرض صدقه على كثيرين ، أو لا يمتنع ، من خواص الموجودات الذّهنيّة . إذالمفهوم بما إنها هو في الذّهن . و أمّا عدم إمكان حصول فعروض الجزئيّة و اتّصاف المفهوم بها إنها هو في الذّهن . و أمّا عدم إمكان حصول الجزئيّات ، بماهي جزئيّ في النّفس ، فلا ينافي ذلك . لأنّ امتناع حصولها فيها إنها هو بحسب هويّاتها الخارجيّة ، لا بما هي مدلولة للألفاظ ، و ما يفهم منها عند إطلاقها ، بالنّسبة إلى العاليم بوضعها لها ـ و بعبارة أخرى . الحكم بامتناع فرض الصّدق على الكثرة إنها هو على الموضوعات الحاصلة في النّفس . فإنّ وجود الموضوع ، بما هو موضوع ، وكذا المحمول ، بما هو محمول ، وكذا الحمل و الصّدق ، إنها هو في موطن الأذهان ، فكذا الجزئيّة ، النّبي هي عبارة عن امتناع فرض الصّدق على الكثرة ، من عوارضها فكذا الجزئيّة ، النّبي هي عبارة عن امتناع فرض الصّدق على الكثرة ، من عوارضها فمني كون الزيد جزئيّا : أنّه ، إذا لاحظه النّفس و ادركت مفهومه ، حكمت بأنّ فهومه ممّا يمتنع فرض صدقه على الكثرة ، لا أنّه ، مع قطع النّظر عن حصول مفهومه في النّفس ، يكون كذلك خارجاً ، كما لا يخني المفهومه عمّا يمتنع فرض صدقه على الكثرة ، لا أنّه ، مع قطع النّظر عن حصول مفهومه في النّفس ، يكون كذلك خارجاً ، كما لا يخني المنتوث .

فإن قلت : قوله : «فى عقلنا» الخ يدل على أن قيام الأشياء بالنسفس حلولى عنده مع أنه صرّح بخلاف ذلك فى مبحث الوجود الذ هني .

قلت: أوّلاً ، ما أفاده هنا إنها هو على مذاقالقوم، و ذاك التّعريف أيضاً منقول عنهم . و ثانياً ، المراد أن موطن العروض ، بالنّسبة إلى موضوعاتها المتّصفة بها ، إنها هو فى العقل ، و ذلك لاينافى أن يكون حصولها فى النّفس بطريق الخـتّلاقيـّة و الفعاليّة ،

١ ـ أى : «الاشياء الخارجية».

كما لا يخفي ، فتدبتر !

قوله: «و الجزئي ليس معرّفاً» الخ ٣٤/٥٠.

أقول: و ذلك ، لأن التعريف بالمهية ، و للمهية . و المهية إنها تطلق على الصور الكلية ، دون المفاهيم الجزئية . و لأن التعريف إنها يكون بالحدود و الرسوم ، و مقسمها : المقول في جواب «ماهو» ، اللذى هو كلتى . والجزئي بما هو جزئي ، غير ممكن الحصول في العقل . و أيضاً ، هو لدثوره و تبدله ، لا يمكن أن يصير مقصوداً في باب المعرفات و التعريفات . و أيضاً ، تعريف الكليات مميا يغني النفس ، عن تعريف الجزئيات . و لكونها غالباً مرهونة بالعوارض المادية ، الغير الملائمة لذاتك الأتم ، لايفيدك معرفتها كمالا فلسفيا .

فإن قلت: إن كان الأمر، كما قلت، بأن كان السَّوَّال بما هو عن الكلَّيّات، فكيف جعل الحكماء النَّوع مقولاً على الكثرة المتَّفقة بالحقيقة، النَّتى هي الأشخاص الجزئيّة غالباً.

قلت: المسؤول عنه، بماهوفيها، إنها هي مهيّاتها الكلّيّة، وحقيقتها النّفس الأمريّة، لاهويّاتها الشّخصيّة، كما هو واضح جدّاً.

قوله: «لأنه إذا عقل عارضاً» الخ ٦/٣٥.

إنها قيده بذلك ، لأنه قد يعقل ، من حيث هو هو ، لامن حيث كونه عارضاً لشيء ، كما أنه قديعقل مفهوم الكليّية المنطقيّة ، لامن حيث عروضها للمفاهيم والكليّيات العقليّة ، مثل الحيوان و الإنسان مثلاً . ولكنّها إذا عقلت ، من حيث كونها عارضة لاتعقل إلا عارضة لمعقول آخر ، فتدبّر !

قوله: « و أن لا تكون من الأمور العامّة » الخ ١٣/٣٥.

قال قدّه فى وجه ذلك فى الجاشية: « لأنّه إذا لم يكن عروضها » الخ. أقول توضيح ذلك أنّه ، لوكان العروض فى الخارج ، يجب أن يكون المعروض ، فى حدّ ذاته، خيلواً عنالعارض. و إلّا يلزم منعروضه له ، تحصيل الحاصل بغير ذلك الحاصل،

أو الدّور و التسلسل . مع أنه ، لو لم يكن فى ذاته خيلواً عنه ، لم يكن عارضاً عليه ، هذا خلف . و يلزم عليه ، أن لايكون الشّىء الخارجي " ، فى حدّ ذاته ، شيئاً ، و أن لاتكون الشّيئية من الأمور العامّة .

وأميّا قوله (في الحاشية) «و ليس المراد» الخ (ص ٣٥) ، فدفع لتوهيم أنّ لزوم نفى العموم من طرف الضّميمة ، لامن طرف المنضم إليه : بأن يقال ، الشّيئيّة المنضّمة إلى مثل الإنسان و الفرس و البقر ، و أمثالها في الخارج ، يكون \_ لمكان وجودها الخارجيّ و مساوقة الوجود مع التّشخّص خارجاً \_ خاصّاً جزئيّاً ، فلا يكون من الأمور العامّة . فدفع هذا الحسبان و التّوهم ، بأن "نني العموم على تقدير الانضام والعروض الخارجيّ ، لا يمكن من طرف الضّميمة . لأن "عموم الشّيئيّة إنّا هو بحسب مفهومها ، لا من حيث وجود مفهومها في ضمن أفرادها . و هي إذا كانت ضميمة خارجيّة ، كانت خصوصها من جهة أفرادها ، و عمومها من جهة مفهومهاالصّادق على أفرادها ، ولامنافاة بينها أصلاً بل كل عام " يجب أن يكون كذلك . ومثال ذلك ، كما في البياض ، فإن "عروضه على الجسم في الخارج ، و هو باعتبار أفراده خاصّ ، و باعتبار نفس مفهومه من الكليّيّات و المفاهم العاميّة .

أللتهم "، إلا أن يكون المراد أنه حينئذ لا يكون صادقاً لأفرادها الخارجية ، التي هي عبارة عن تلك الضّها ثم . لأنتها الوكانت مصداقاً للشّيئيّة في الخارج و المفروض أن كلّ ما هو مصداق لها عيناً ، يكون عارضاً لها عيناً ويجب أن يكون عارضاً لتلك الضّميمة ، المتأصّلة أيضاً . و السّلازم منه أن لا تكون تلك الضّميمة من دون عروضها شيئاً ، مع أنه ننقل الكلام إليه ، فيدور أو يتسلسل . و لكن ذلك الحسبان و التّوهتم فاسد جدّاً ، حيث أنّه يمكن أن يقال ، من قبل الذّاهب إلى العروض الخارجيّ ، بأن فاسد جدّاً ، حيث أنّه غير أفرادها الذّاتية . و أمّا بالنسبة إليها ، فهي أشياء بذاتها لامن جهة عروض الشّيئيّة عليها ، فتدبّر !

۱ ـ أى : «أفرادها الخارجية».

قوله (فى الجاشية): و إن لم يكن شيئاً منها ، لزم الثّالث ؛ و هذا هو الخيلو فى الواقع» الخ (ص ٣٥) أى ليس هذا الخلو باعتبار مرتبة المهيّة من حيث هى ، حتى يقال بحوازه . من جهة أن عدم جواز خيلو الشّىء عن النّقيضين ، أو ما فى حكمها ، إنّا هو بحسب الواقع ، لا بحسب مرتبة من مراتبه ، بل هذا الخيلو باعتبار نفس الأمر و باعتبار التتحقّق الواقعي النّفس الأمرى ، الّذي لا يمكن الخيلو عنها فيه ، أصلاً .

## في أَنَّ الوجودَ مُطْلَقٌ وَ مُقَيَّدٌ ، وكذا العَدَمُ

قوله : «في أنّ الوجود مطلق» الخ ١٧/٣٥.

المراد من الإطلاق والتقييد: أعم من الإطلاق و التقييد، بحسب المفهوم والوجود. و لكن الإطلاق السّعى الإحاطى لايجرى فى العدم ، كما هو واضح ظاهر. و لذلك خصّ القسمة إلى الإطلاق و التقييد ، فى العدم ، بالمفهوم . إذ لا حقيقة عينية له ، حتى يتصف بالإطلاق و التقييد المفهوى و الوجودى ، باعتبار حقيقته بالمعنى المقابل للمفهوم ، أو المقابل للظلّل لايتصف بالتقييد، إلا بلسان : «ما رَمَيْتَ إذْ رَمَيتَ» ، فتدبّر !

قوله: «الجامع لكلّ الوجودات بنحو أعلى» الح ٧/٣٦.

أقول: المراد هنا بحقيقة الوجود، الحقيقة في قبال الظلّل ، بقرينة قوله: «الجامع لكل الوجودات». لأنه ، لوكان المراد بهاالفيض المقدّس ، أو الأعم منه ، ومن الفيض الأقدس ، المعبّر عن المعنى العام بالرّحمة الرّحمانية ، و الوجود العام ، لماكان قوله هذا في محلّه . إذ ليس الوجود، بهذا المعنى ، جامعاً لكل وجود، إلّا أن يكون المراد الجامعيّته النّسبيّة اوجامعيّته لكل وجود، دونه ، أى لغير وجود الواجب ، تعالى شأنه . أويكون المراد جامعيّته . بالمعنى الأعم من الاحاطة و الحكاية ، أو الأعم من الحامعيّة بالأصالة أوبعين المامعيّة الحق من أجل فنائه التّام فيه ، تقدّست أسمائه ، و في كل تكلّف .

ثم آن المراد من جامعيّة وجود الحق ، لكل وجود بنحو أعلى ، ما مر شرحه كراراً ، فراجع إلى ما مر ذكره سابقاً !

١ - الانفال (٨) ، ١٧.

۲ ـ «بتبع» ، خ ل.

# في أحكام سَلْبيّة للِوُجود

قوله : «في أحكام سلبيّة للوجود» الخ ٨/٣٦ .

هذه الأحكام السّلبيّة بالنّسبة إلى الوجود بمنزلة الصّفات الجلاليّة بالنّسبة إلى حقيقته . و هذه الأحكام ، بعضها راجع إلى مفهومه ، و بعضها إلى حقيقته ، بـِكـيلا معنيـَها .

قوله: «نعم مفهومه عرض ، أي عرضي " الخ ١١/٣٦.

أى عارض فى التصور، بالنسبة إلى المهيّة ، فى ظرف التّخلية و التّعمّل الشّديد، بالتّفصيل الّذى مرّ ذكره . و قد مرّ أيضاً الفرق بين الخارج المحمول ، و المحمول بالضّميمة ، كما فى الشّيئيّة و أمثالها .

قوله: «والوجود ليس وجوديًّا» الخ ١٧/٣٦.

أى : ما له وجود زائد عليه . لأنّه على ما مرّ موجود بنفس ذاته ، لا بوجود زائد عليه .

قوله: «و لا غاية البُعد و الخلاف» الخ ١٧/٣٦ - ١/٣٧.

أقول: و ذلك ، لأن نوره وسع كل شيء ، حتى نقيضه و مقابله ، كما مر شرحه سابقاً . ولأنه ، لو تصور غاية الخلاف بينه و بين مفهوم ، فإما أن تكون بينه و بين المهية ، أو بينه و بين العدم . و المهية ، و إن كانت غير مجانسة معه بوجه ، إلا أنها فانية فيه ، متحدة معه وجوداً ، فلا يمكن أن تكون بينه و بينها غاية الخلاف . و العدم قد عرفت أنه مشمول نوره ، في الوجود الذهني باعتبار مفهومه . فقوله : « و لذا تخلية

المهيّة » الخ إشارة إلى عدم حصول غاية الخلاف بينه وبين المهيّة ، و أنّ نوره الفعلىّ نافذ فى أعماق الأشياء: « وَهُوَ الَّذى فــى السَّماءِ إله » الآية ا

قوله : «و الوجود لا مهيّة نوعيّة» الخ ٢/٣٧.

أقول: لأن الوجود ليس من سنخ المهية ، فلا مهية له أصلاً ، نوعية كانت ، أو غيرها . و قد مر أنه ، ليس بنوع و لا جنس ، ولاعرض عام ولاخاص ، ولاكلى ولاجزئى ، وليس له جنس ولانوع ، و بالجملة :كل ماهو من عوارض المهية وأحكامها و ما مقسمها شيئية المهية ،كما مر تفصيله .

قوله : «بل لا ثاني له» الخ ٣/٣٧.

لمّاكان هذه الأحكام ثابتة للوجود ، من حيث حقيقته بالمعنى الأعم ، فيصدق فيها أنسّها لا ثانى لها .

أمدًا الحقيقة في قبال الظلّل ، فكونها لا ثانى لها ظاهر ، لأنتها واجب الوجود بالله التها ، الواجب من جميع الجهات و الحيثيّات ، المحيط بكل شيء ، و ليس ورائها شيء ، حتى يتصوّر لها ثان في دار التّحقّق. لأنّه ، ليس في الدّار غيرها ، وغيرظهوراتها و أفيائها ، شيء . و أمّا الحقيقة في قبال المفهوم ، الّتي أتم مصاديقها ، بعد الحقيقة بالمعنى الأوّل ، الفيض المقدّس و النّفس الرحماني ، فلأن الحقيقة بالمعنى الأوّل أصلها و تمامها ، فهي ليست بثانية لها . و المهيّة و العدم ليسا شيئاً ، حتى يكونا ثانياً لها . أمّا العدم ، فواضح ، و أمّا المهيّة ، فهي فانية فيها ، فناء الـتلا متحصّل في المتحصّل ، و لا شيئيّة لها ، في قبالها . و المراتب الوجوديّة ، و الدّرجات النّوريّة ، الّتي ظهرت من انبساطها وسعتها ، فهي لا يمكن أن تكون ثانية لها ، إذ لاقوام لها دونها .

و بالجملة ، كما أنه لايتصوّر التّكرّر ، و الثّانى لحقيقة الوجود فى قبال الظّللّ ، لايتصوّر التّكرّر و الثّانى لظلّها النامّ . بعين الدّليل، الّذى يدلّ على عدم تصوّر الثّانى و التّكرّر ، لأصلها و تمامها . وكما أنّ الحقيقة ، بالمعنى الأوّل ، صرف الوجود و تمامه

١ - الزخرف (٣٤) ، ٨٤.

فكذلك ، ذاك الظّهور الظّلّى الوجودى لها ، بحكم : «أَلَمْ تَرَ إِلَىٰ رَبِّكَتُ» الآية . صرف النّور و الوجود ، من جهة كونه فانياً فى الحقيقة ، بالمعنى الأوّل و تبعها . بل هو صرف ، بعين صرافتها و سذاجتها ، كما لا يخنى .

قوله : «ثم لماكان وجهالسلوبالاُخر» الخ ٩/٣٧.

أقول: وجه ظاهريّة السّلوبالأُخر، أنّ مرجعها إلى سلب المهيّة، أوالإمكان عن حقيقة الوجود، بأى معنى كان. و عدم اتّصافها ٢ بهما واضح جدّاً. و هذا بخلاف ننى الأجزاء عنه: حيث أن كثيراً من أرباب البحث والنّظر، زعموا، أنّ إثبات الأجزاء غير ملازم لثبوت المهيّة، أو الامكان لها، من جهة حسبان أنّ الاحتياج إلى الأجزاء، غير مستلزم للإمكان مع أنّ ننى الامكان للحقيقة، بالمعنى الشّامل للفييض المقدّس و الأقدس، لم يكن بيّناً عندهم، بلكان ٣ بأحد معانى الإمكان غير جائز عنه.

وكان المقصود ، هنا ، إثبات بساطة حقيقة الوجود مطلقاً ، بل مراتبها و درجاتها من حيث كونها موجودة و مرتبة منها ، كما أن صدر متألقة الإسلام عمم البحث بقوله : «فصل فى أن الوجودات حقايق بسيطة» الخ . و لم يكن إثبات البساطة ، بالمعنى المنظور ظاهراً من نفى المهينة عن حقيقة الوجود، بل كان محتاجاً معه إلى بيان زائد، فلذلك جعل هذا البحث غير ظاهر و استدل عليه ، بقوله : «وكذا لاجزء له» الخ .

قوله: « اذ النّسبة بين المشخّص و الطّبيعة النّوعيّـة) الخ ٢/٣٨.

أى: كانت النسبة بين المشخّص و الطّبيعة النّوعيّة ، النّسبة بين الفصل والطّبيعة الجنسيّة ، من حيث أن ّاحتياج النّوع إلى المشخّص له \_ سواء كان ، أنحاء الوجودات، أو العوارض المسميّاة عندهم بالمشخيّصات، أو شيئاً آخر ، مميّا جعلوه من المشخيّصات \_

١ - الفرقان (١٥) ، ه ٤ .

٢ ـ أى : «اتصاف حقيقة الوجود».

٣ ـ أي : «كان نفي الاسكان».

<sup>؛</sup> \_ أى : «سواء كان المشخص».

ليس في قوام ذاته و تجوهر حقيقته ، بل في وجوده ، و تحصله الشخصي "، في موطن الأعيان ، لا في الاشارة العقلية ، إلا أن الفرق بينه و بين الجنس هو أن إبهام الجنس ، في الاشارة العقلية ، و في الوجود العيني "، أيضاً ، ولكن إبهام النوع ، إنها هو ، بحسب الوجود الشخصي "، في ضمن الأفراد في الأنواع الغير المنحصرة الأفراد . فلو كانحقيقة الوجود نوعاً ، لاحتاجت إلى مشخص غيرذاتها . لأنها تصير حينئذ مهية كلية ، وكل "مهية كلية لا يمكن أن تتشخص بذاتها ، و إلا لم تكن مهية كلية . وفرض كونها منحصرة في فردواحد ، مع أنه غير مطابق للمقام ، من جهة ذهاب بعضهم إلى تكثر أفرادها ، لا ينفي احتياجها إلى مشخص غير ذاتها . غاية الأمر ، يكون المشخص لازماً لمهيتها ، كما لا يخني ، ويكون احتياجها الحياجها إلى المشخص ، من جهة كونها نوعاً في مهيتها ، لا في وجودها . ومن حيث أن احتياجها عين الوجود و الإنية ، يصير مقوم وجودها بعينه مقوم ذاتها و حقيقتها ، فيلزم ما قيل من انقلاب المقسم إلى المقوم ، هذا خلف .

فإن قلت: ما أفدته ، إنها يصح و يتم ، لو لم نجعل حقيقة الوجود نوعاً ، لأنها لو فرضت كذلك ، كانت مهية كلية ، كمااعترفت به . وكل مهية كلية ، مقوم ذاتها ، غير مقوم وجودها ، فلايتم ماادعيت : من أنه يلزم أن يكون على ذاك التقدير مقوم وجودها ، بعينه ، مقوم مهيتها .

قلت: إن ماادّعيناه كان على فرض تسليم و تجويز أن تكون حقيقة الوجود متّصفة بالنتوعيّة ، مع قطع النّظر عن أن ذلك من خواص المهيّات الكليّة المقابلة للوجود . ولكن كون حقيقة الوجود ، على جميع التّقادير ، غير محتاجة إلى وجود زائد ، وكونها موجودة بنفس ذاتها ، ممّا لا يمكن إنكاره و صرف النّظر عنه ، أو تسلّم خلافه ، كما لا يخني أ . فلذا ما تحاشينا عن إلزام المحذور المذكور ، على تقدير تسليم جواز اتّصافها بالنّوعيّة .

فإن قلت : على تقدير كونها موجودة بذاتها تكون مشخّصة بذاتها أيضاً . مع أنّه على هذا التّقدير ، يكون مقوّم وجودها بعينه مقوّم ذاتها وحقيقتها ، فلايتمّ ما ذكر من

لزوم قلب المقسّم إلى المقوّم .

قلت: المقصود أنه ، يلزم على تقدير اتسافها بالنتوعية الجمع بين المتنافيين ، و لزوم القلب على تقدير الجمع ، فتأمّل! على أنّ الحقّ الاقتصار على عدم إمكان اتساف الوجود بلوازم المهيّات ، و أحكامها و خواصها: من النّوعيّة و الجنسيّة و نحوهما ، فتدبّر! و هذا الإشكال مع جوابه يجرى فى فرض جنسيّته أيضاً ، فتأمّل تعرف!

## في أَنّ تكثّر الوجود بالمهيّات ، و أَنّه مقولٌ بالتّشكيك

#### قوله : «غرر في أنّ تكثّرالوجود» الخ ٤/٣٨.

أقول: إن لحقيقة الوجود كتثرتين: إحديهما الكثرة النتورية ، الحاصلة لها من بسطها و ظهورها بالمراتب المختلفة ، و الدرجات المتفاوتة ، من كونها رفيع الدرجات ، ذا العرض المجيد. و هذه الكثرة من لوازم تشكيكها الخاصي " ، و الأخص الخواصي " و ثانيتهما الكثرة الظلمانية ، الحاصلة من تشابكها مع الأعدام ، و امتزاجها مع المهيات و تلونها بلون زجاجات القابليات . و الكثرة الأولى ، لما كانت نورية ، حاصلة عند ظهورها بالمراتب الطولية ـ و هي متحدة ، ذاتاً و حقيقة " ، مختلفة ، ظهوراً ، كما قيل : جان كركان و سكان از هم جداست

#### متحد جانهای شران خداست

فهى غير قادحة فى وحدتها الذّاتية الحقة الحقيقية ، بل مؤكدة لتلك الوحدة النتورية ، الوجودية . كما أن كثرة النّفس ، باعتبار ظهورها بالقوى الإدراكية ، وشؤونها الذّاتية ، من العلمة و العمالة ، لاتقدح فى وحدتها الكمالية التّامية . و ذلك بخلاف كثرتها ، من جهة اتتحادها مع البدن الظلّهاني الجرماني . فإنتها مانعة عن نيلها بكمالها العقلي ، و تجردها التّام الوجودي ، بخلاف الكثرة الثّانية ، فإنتها موجبة لتشتّت نورها ، و تكثّر ظهورها ، و تفنّن بروزها ، و تكدّر شروقها . فهى الكثرة بالحقيقة و التّعدد فى الواقع ، لابالمجاز و التشبيه . فلذلك لم يعد ، قدة ، الكثرة الأولى من أقسام تكثّرها ، و خصّ الكثرة بالحاصلة من «كثرة الموضوع» .

و لمّاكان للموضوع إطلاقات عديدة \_ منها ، موضوع الأعراض ، أى : المحلّ المستغنى عن الحالّ ، و منها ، مقابل المحمول . و منها ، غير ذلك من المعانى التّى تذكر في محلّها \_ و ذهب بعضهم إلى أنّ نسبة الوجود إلى المهيّة ، نسبة العرض إلى موضوعه ، و ظنّ أنّ ذلك مستفاد من كلام الشّيخ ، و تلميذه : في كتاب التّحصيل ، حيث أطلق على الوجود لفظ العرض ، تشبهاً و مسامحة ، فسرّ ، قدّه ، الموضوع بما يقابل المحمول ، حتى لا يذهب و هم السّامع إلى أنّ المراد به هنا : المعنى الأوّل .

وكون المهيّة موضوعاً ، و الوجود محمولاً عليها ، إنيّا هو باعتبار مفهوم الوجود و ما يحصل منه في الذّهن ، عند تصوّره له . لأنّه ، قد مرّ غير مرّة ، أن حقيقة الوجود و أصله ممّا لا يمكن حصولها في النّفس ، و أن ما يحصل منه فيها هي حكايته المنتزعة عن مراتبه و درجاته . و هي ، لكونها أمراً اعتباريّا انتزاعيّا ، تكون في الذّهن وصفاً للمهيّة تابعاً لها ، محمولاً عليها . و إلّا ، لو نظرنا إلى الواقع و حقيقة الوجود ، و ما هو مصداق له حقيقة و في نفس الأمر ، لكان الأمر بالعكس . و لذلك قال صدر المتألّهين : إن معنى الإنسان موجود ، الوجود قد عرض له تعيّن الانسانيّة . فمرجعه إلى ثبوت المهيّة و حملها على الوجود ، لا ثبوت الوجود لها ؛ و قال بعض العارفين : من و تو عارض ذات وجوديم .

قوله: «الميز إمّا بتمام الذّات» الخ ١١/٣٨.

قد مرّ أنّ هنا قسمَين آخرَين : أحدهما ، الميز بالإطلاق و التّقييد ، و التّعيّن و السّعيّن . و السّانيّ ، الميز بالأصليّة والعكسيّة ، و الشّيئيّة والفَيئيّة . و قد ذكرنا شرح ذلك فيما سبق ، فراجع !

قوله ، قدّه : «فاعلم أن كلّ المفاهيم . . . على السّواء» الخ ٣٩/٥-٦ .

أقول: إن صدر متألّهة الاسلام ـ بعد ما ذكر الاختلافات، الحاصلة بين أتباع الرّواقيّين و المشّائين، في باب عقده لبيان مشكّكيّة الوجود، و أنحاء الاختلافات المتصوّرة له، وكان منها اختلافهم في جواز التّشكيك في المهيّة و الذّاتيّ ـ أفاد في هذا

الباب، أن مراد المجوّزين للتشكيك فى الذ آتى ، لوكان تجويزه فى المهيّات و المفاهيم ، من حيث هي هي ، فهو ممّا لاطائل تحته ، لأن التشكيك فرع الوحدة الحقيقة الحقيقيّة و السّعة الذّانيّة ، و العرض العريض للحقيقة المشكّكة . و أنتى ذلك للمهيّة السّرابيّة ، و المفهومات المبهمة الجوازيّة . و إن كان المراد تجويزه فيها ، باعتبار فنائها فى الوجودات و حكايتها عنها ، و سراية حكمها إليها ، فهو حق لا محيص عنه ، لأن السّعة النّوريّة ، و الانبساط الظّهوري ، حق طلق للوجود، و رفيق شفيق له ، كمامر شرحه ، غير مرة . و الانبساط الظّهوري ، حق طلق للوجود، و رفيق شفيق له ، كمامر شرحه ، غير مرة . فأراد مصنّف الكتاب متابعته ، قدّه ، فى هذه الحكومة بين الفريقيّن و رفع الخصومة عن القبيلتين ، فقال : «كل المفاهيم و المهيّات »الخ .

فإن قلت: قد ذكرت آنفاً ، أن التشكيك على أنحاء مختلفة ، و أقسام متفاوتة عاميّ و خاصيّ ، و أخصّ الخواصيّ ، و خلاصة خاصّة الخاصيّ ، و صفاء خلاصة خاصّة المخاصيّ . و أن التشكيك العاميّ ، إنها هو باعتبار تفاوت صدق المفاهيم المشكّكة على أفرادها و مصاديقها ، بالأوليّة و الأولويّة ، و الأشديّة و الأضعفيّة ، و نحوها . و تحصل ، ممّا ذكر فيما سبق ، أن التشكيك العاميّ من خواصّ المفاهيم ، و أنها ممّا يتصف به حقيقة ، فكيف ننى عنها التشكيك هيلهنا ، حتى عن مفهوم الوجود ، مع أن ذلك التشكيك به حقيق ، و هو به يليق ؟

قلت: لا منافاة بين ما ذكر فى المقامين ، لأن المقصود مما سبق بيان أقسام التشكيك و أنحائه ، مع قطع النظر عن أن أيتها بالذات ، أو بالعرض . و المقصود هنا بيان أن التشكيك العامى أيضاً يتصف به المفاهيم ، من جهة الحكاية عن الوجودات و سراية السعة الوجودية ، من الحقيقة إلى المفهوم ، الحاكى عنها ، المتحد بها ، من جهة حكايته عنها ، وكونه ما به ينظر إليها ، لامافيه ينظر . و ذلك ، لأنه ، بعد ما ثبت سرابية المهيات و المفاهيم ، وكونها مثار الكثرة و الاختلاف ، لاالوحدة والايتلاف ، فلا يتصور المهيات و المفاهيم ، وكونها مثار الكثرة و الاختلاف ، لاالوحدة والايتلاف ، فلا يتصور المهيات و المفاهيم ، وكونها مثار الكثرة و الاختلاف ، لاالوحدة والايتلاف ، فلا يتصور المهيات و المفاهيم ، وكونها مثار الكثرة و الاختلاف ، لاالوحدة والايتلاف ، فلا يتصور المهيات و المفاهيم ، وكونه ما مثار الكثرة و الاختلاف ، لاالوحدة والايتلاف ، فلا يتصور المهيات و المفاهيم ، وكونه ما مثار الكثرة و الاختلاف ، لاالوحدة والايتلاف ، فلا يتصور المفاهيم ، وكونه ما مثار الكثرة و الاختلاف ، لاالوحدة والايتلاف ، فلا يتصور المفاهيم ، وكونه ما مثار الكثرة و الاختلاف ، لاالوحدة والايتلاف ، فلا يتصور المفاهيم ، وكونه ما مثار الكثرة و الاختلاف ، لا الوحدة والايتلاف ، فلا يتصور المفاهي و المفاهيم ، وكونه ما مثار الكثرة و الاختلاف ، لا الوحدة و الاعتلاف ، فلا يتصور و فلونه ما به ينظر . و فلونه ما مثار الكثرة و الاختلاف ، لا الوحدة و الاعتلاف ، فلا يتصور و فلونه ما به ينظر . و فلونه ما به ينظر .

۱ ـ بالاصل : « و خلاصة خاصي الخاصي » .

۲ \_ أى : « فلا يتصور التشكيك فيها » .

فيها ، مع قطع النّظر عن الحقايق الوجوديّة ، حتّى فى مفهوم الوجود ، من حيث هو هو . فإنّه ، من هذه الحيثيّة ، حكمه حكم ساير المفاهيم و المهيّات ، من عدم الوحدة السّعيّة و اختلاف الظّهورات ، و تفنّن البروزات ، كما لا يخفى الله .

۱ - بالاصل : «حتى مفهوم الوجود».

## في أَنَّ المعدومَ لَيس بِشِيٍّ

قوله : «قد ساوق الشَّىء» الخ ١٢/٣٩ .

المساوقة ، قد تطلق على التترادف فى المفهوم ، و الاتتحاد فى المصداق . و قد تطلق على الاتتحاد فى المصداق ، مع الاختلاف فى المفهوم . و الشّيئية أيضاً ، قد تطلق على شيئيّة المهيّة ، و قد تطلق على الشّيئيّة الوجوديّة و قد تطلق على الأعمّ منها . و الشّيئيّة ، بالمعنى الأوّل ، و بالمعنى الثّانى والثّالث، و الشّيئيّة ، بالمعنى الأوّل ، و بالمعنى الثّانى والثّالث، مساوقة معه الله بالمعنى الأوّل ، كما قال فى الشّوارق : « و لهم تردّد فى ترادف الشّيء مع الوجود ، و ذلك لإفادة حمل الوجود» الخ .

و مراده ، قدّه ، من الشّيء هيهنا ، الشّيئيّة بالمعنى الأوّل ، كما صرّح به . فيكون المراد من المساوقة المعنى الثّانى ، أيضاً ، بمعنى أن ّكل موجود شيء، وكل شيء موجود ولو بالوجود الله هنى . لأن ّالقائلين بثبوت المعدومات لم يذهبوا إلى عدم مساوقة الشّيئيّة الوجوديّة مع الوجود، فإنّه ، ممّا لم يتفوّه به جاهل ، فضلا ً عن عاقل . لأن "نفيها ملازم لتجويز ننى الشّيء عن نفسه .

قوله: «لدينا» ١٢/٣٩.

أى : معاشر الحكماء وكثير من المتكلّمين. قال فى الحاشية: «و الدّاعى لهم» ٢ الخ.

١ - أى: «مع الايس».

٢ ـ و المحقق الطوس ، قده ، في شرحه للاشارات ، جعل الداعى لهم الى القول به ،
 لزوم المحذورات التي ذكرها على مذهب المشائين ، بقوله و القول بتقرر لوازم ، الخ منه ،
 قده .

و قيل : إنَّهم وقعوا في القول بثبوت المعدومات ، من جهة نفيهم للوجود الذَّهنيَّ، وقيل بعكس ذلك .

و صاحب الأسفار، قدّه ، جعل العرفاء مشاركين معهم فى القول بثبوت المعدومات و جعل المخالفة بينهم فى أمر ، لادخل له فى أصل مذهبهم ، و هو ذهاب القائلين بثبوت المعدومات إلى ثبوتها ، ذهناً . و لكن " الحق" ، كما صرّح هو به أيضاً فى مبحث العلم الرّبوبي ، من أن " بين مشربهم و مشرب القائلين بثبوت المعدومات بوناً بعيداً ، و سنبيتنه ، إن شاءالله تعالى ، فى مبحث العلم ، فانتظر !

قوله: «المعنى الانتزاعي . . . لا المعنى القائم بالغير مطلقاً» الخ ٠ ١-٥/٤ .

أى سواءكان انتزاعيًّا ، مثل الزّوجيَّة ، و نحوها ، أوكان له ما بإزاء فى الخارج ، مثل البياض و السَّواد ، و نحوهما .

قوله: «فالذّات المقابلة للمعنيين» الخ ٧/٤٠.

أى : قد تطلق فى قبال الصّفة ، بمعنى الأمر القائم بالغير ، الـّذى ليس له مابإزاء فى الأعيان ، فيكون المراد منها الماهنى الغير الانتزاعى . و قد تطلق فى قبال الصّفة بمعنى الأمر القائم بالغير مطلقاً ، فيكون المراد منها الأمر الغير القائم بالغير .

قوله: «فإنتها صفات للثّابت» الخ ٨/٤٠.

أى : بناءً على مذهب القائلين بثبوت المعدومات ، و اتَّصافها بالأحوال .

قوله : «هذا على مذهب» الخ ١٤/٤٠.

إعلم أنّ القائلين بثبوت المعدومات اختلفوا فى إثبات الأحوال ، فبعضهم قال بالأمرين جميعاً، بعضهم بالأمرين جميعاً، بعضهم بالأمرين جميعاً، بعضهم خمس إلى القول باتتصاف المعدومات الثنّابتة ، بالأحوال : مثل الجوهريّة و نحوها ، و بعضهم أنكر اتتصافها بها . و مراده ، قدّه ، أنّ هذا الإشكال يرد بناءً على مذهب

۱ - أي : «سن الذات»

الفريق الأوَّل ، لا الفريق الثَّاني و الثَّالث .

قوله : «و الثّالث النّقض بوجود الواجب» الخ ١٣/٤١.

فإن وجوده، تعالى شأنه، عين ذاته بناءً على مذهب الحكماء، و جمع من المتكلمين. فلوكان حالاً ، يلزم أن لايكون مبدء الموجودات بموجود وهو مُحال. و على مذهب من ذهب إلى زيادته عليها ، فهو أيضاً لا يقول بكونه من الأحوال ، من جهة لزوم أن يكون المبدء الفيّاض لكلّ وجود فاقداً للموجوديّة الجقيقيّة ، فتأمّل! مع جريان الدّليل المذكور فيه .

قوله: «لزم أن يكون المهيّة قبل الوجود» الخ ١٤/٤١-١٥.

و ذلك ، لأن الحال صفة لما يكون موجوداً قبل اتتصافه بها . فيلزم عليه أن تكون المهيئة قبل اتتصافها بها موجودة ، و هو مُحال : من جهة لزوم تقدّم الشيء على نفسه بالزّمان ، و التسلسل في الوجودات أو الدّور . لأننّا ننقل الكلام إلى وجودها قبل وجودها .

قوله: «و منها أنّ الكلّيّ النّدى » الخ ١٧/٤١.

إنتها قيده بكونه له أفراد فىالخارج . لأن الكلّيّات الفرضيّة لايجرى فيهاالدّليل المذكور ،كما لا يخفى ، فتدبّر !

قوله: «الطّبيعي لا يأبي عن الشّخصيّة» الخ ٣/٤٢.

أى : عن الوجود فى ضمن الأشخاص .

قوله: «و أيضاً قيام العرض بالعرض» ٨/٤٢.

إعلم أن المتكلمين ذهبوا إلى عدم جواز قيام العرض بالعرض ، من جهة أن قيام الشيء بالشيء بالشيء فرع استقلال المحل بذاته ، حتى يتقوم به شيء آخر . و العرض غير قائم بذاته ، فلا يمكن أن يصير محللا لشيء آخر . و ذهب الحكماء إلى جوازه ، لا بأن يقوم المحل بذاته ، ثم يقوم به الحال ، بل بأن يقوم بشيء آخر مستقل في

الوجود، أعنى الجوهر، ثم تبتوسطه يقوم العرض الآخر بالمحل المذكور. فيصير العرض حينئذ واسطة فى العروض لعرض آخر، و ذهب بعضهم إلى جواز أن يصير العرض واسطة فى الثبوت، بالنسبة إلى اتتصاف الموضوع بعرض آخر، لاواسطة فى العروض. و مراده، قدّه، هيلهنا مذهب الحكماء، أو الأعم منه، و من المذهب المنقول أخيراً، فأفهم!

### في عَدَم التَّمايُز وَ العِلّية فِي الأَعدام

#### قوله: «في عدم التّمايز و العلّيّة» الخ ١١/٤٢.

إعلم أن الحكماء وكثيراً من المتكلسمين ذهبوا إلى تمايز الأعدام ، و اتسافها بالعليسة و المعلوليسة . و ذهب جمع من أهل علم الكلام إلى نفى العلسسة و التهايز عنها . و استدل كيلا الفريقين بما هو مذكور فى المطولات . و المصنسف ، قده ، أراد التصالح بينهما : بأن يرجع قول الفريق الأول إلى تمايزها بالعرض ، و قول الفريق الشانى إلى نفى تمايزها بالذات .

#### قوله: «إذاً بوهم ترتسم» الخ ١٢/٤٢-١٣.

فى تخصيص التهايز بالارتسام فى الوهم إشارة إلى أن إدراك العقل ـ الآذى هو من عالم الوجودات الصرفة و الأنوار البحتة ، الغير المشوبة بالعدم و الظلمة ـ للأعدام و الأباطيل ، من جهة الإضافة إلى الوهم و شوبه بشوائب القوى الشيطانية و المدارك الحيوانية ، لا بالذات و من جهة كونه عقلاً منوراً بنورالله ، تعالى . و بالجملة المدرك لها العقل المتوهم ، لا العقل المنور . للزوم الستنخية و المجانسة بين المدرك و المدرك . قوله : «و إن بها فا هوا» الخ ١٧/٤٢ .

قال فى التنجريد: « و عدم العلة علة لعدم المعلول » الخ. و قد ظهر من كلامه قده ، العلية الحقيقية بين الأعدام ، مع أنه ، مناف للقول بعدم تميزها بالذات . فأشار ، قده ، إلى أن مراد القائل بالعلية ليست العلية الحقيقية ، بل التقريبية . لأن العلة تطلق حقيقة على جاعل الشيء و مفيده التقرر ، و الأيسية . و العدم ، من حيث أنه عدم ، ليس بشيء مطلقاً ، حتى مجتاج إلى علة عدم ، أصلاً . كما قال أفلاطون

الشّريف الإلهى «الشّر أعدام» النح . ومن حيث الإضافة إلى الملكات ليس بشيء حقيقة حتى يكون متّصفاً بالعلّية حقيقة . و أيضاً عدم تحقّق علّة الوجود يكنى لتحقّق العدم ولا يحتاج إلى علّة و عليّة أخرى . فلو جعل عدم العلّة علّة لعدم المعلول، يلزم استغناء المعلول عن العلّة ، و هو محال ، فتأمّل !

قوله: «فيقال سالبة حملية » الخ ٥/٤٣.

فإن المراد منها سلب الحمل و الملازمة ، و الإتتصال و الانفصال ، لاقضية سالبة متتصفة بكذا ،كما لا يخنى . فلذلك ، فيما إذا فاهوا بالعلية مرادهم ما أفاده ، قده ، و قد أفاد صاحب الأسفار ، قده ، فى المقام ما به تنحل شبهات أهل الكلام ، فراجع ! حتى يظهر لك ما هو الحق فى المقام .

### في أَنَّ المَعْدومَ لا يُعادُ بِعَينِه

قوله ، قدّه : «في أنّ المعدوم لايعاد بعينه» الخ ٧/٤٣.

التتقييد بقوله بعينه ، من جهة أن ما امتنع و أقيم الدّليل على امتناعه ، و يكون مورداً للنتقض و الإبرام ، إنهاهو إعادة المعدوم بعينه، و إلا ، فالحق أن الموجود لا يصير معدوماً ، حتى مثل الحركة و الزّمان ، من الأمور الغير القارة . و على تقدير عدمه لا يعاد ، لا بعينه ، و لا لا بعينه . لمنافاته لسعة جود الحق ، وكون ذاته المقدّسة غير متناهية في الشدّة الوجودية ، و في كل كمال من كمالات الوجود و الوجوب ، التي من جملتها الخالقية و المفيضية . و أيضاً كل شيء ، من الأشياء الوجودية ، تحقيق و وجد في أي موطن من المواطن و نشأة من النشآت ، فهو على ما ثبت في علم العرفان مظهر من مظاهر أسمائه الحسني و صفاته العمليا . و لماكانت أسمائه و صفاته ، علت آياته ، فوق مالا لا يتناهي بما لا يتناهي ، فكذلك مظاهرها أيضاً غير متكرّرة ، و لا معادة بعد العدم لو فرض جواز طريان العدم عليها . و إلا لزم تناهي أسمائه و صفاته ، المستلزم لمحدودية ذاته . و كذا ، كون كل شيء مظهر «ليس كمثله شيء» ، ، يقتضي عدم جواز التكرّر و الإعادة بعينه ، أولا بعينه ، كما لا يخفي أ .

ثم آن محل النتزاع ، فى جواز إعادة المعدوم ، مطلقاً و من جميع الجهات . و إلا لو كان معدوماً من حيث الصورة باقياً من جهة المادة ، فيعاد ثانياً بإفاضة الصورة الجديدة على المادة الباقية ، فهو مممّا لم يقم دليل على امتناعه ، بل قام على جوازه ، بل وقوعه ، كما لا يخفى الله .

قوله : «و لا تكرار في تجليّه ، تعالى» الخ ١١/٤٣.

١- الشورى (٤٢) ، ١١٠

و ذلك ، لما قيل ، أن التكرار فى التجلى مستلزم للتكرار فى المتجلى . و بيان الاستلزام : هو أن التجلى صورة المتجلى و ظهوره . فإذاكان المتجلى متجلياً بذاته و بجميع جهات ذاته ، و التتجلى واجداً لكل ما هو من لوازم كمال التتجلى و جامعيته فلو تكرر ثانياً ، فيلزم أن يتكرر المتجلى أيضاً ، و إلا لزم صيرورة الواحد إثناين ، لأن صورة الواحد واحد .

و بعبارة أخرى ، قد تقرّر فى مقارّه ، أنّ العلّة الذّاتيّة بجب أن تكون حيثيّة العليّة الوجوديّة الذّاتيّة ، المعبّر عنها بكون العلّة بحيث يفيض عنها المعلول و يصدر عنها ، عينذاتها القيّوميّةالوجوبيّة ، ففرض تكرّر تجلّى تلكثالعلّة الذّاتيّة ملازم لتكرّر تلكثالخصوصيّة الذّاتيّة ، التي هي عينذاتها . إذ بدون فرض تكرّر تاكث الخصوصيّة لا يمكن تكرّر التّجلّى ، لأنّ الواحد بما هو واحد لايصير إثنين .

و ببيان آخر ، لو فرضنا تكرّر التّجلّى ، بدون تكرّر المتجلّى ، فإمّا أن يمتاز المتكرّر عن الأوّل ، مع بقاء الأوّل ، أو بدون بقائه ، فإن كان مع بقائه ، فإمّا أن يمتاز المتكرّر عن الأوّل ، أو لا يمتاز عنه ، فلا إثنينيّة . و على فرض أو لا يمتاز ، فإن كان علّة الامتياز نفس الحيثيّة الصّدوريّة ، فالمفروض أنّها واحدة ، والواحد ، بما هو واحد ، لايصير سبباً للإثنين ، و لا سبباً لحصول الإثنينيّة و الامتياز . فلو لم تبق على وحدتها ، ثبت ما قلنا : من استلزام تكرّر التّجلّى لتكرّر المتجلّى . و إن فلو لم يبق التّجلّى الأوّل ، مع تكرّره ثانياً ، فإمّا مع بقاء الخصوصيّة على ما كانت عليها ، فيلزم زوال المعلول مع بقاء عليّه التّامّة . و إمّا بدون بقائها ، فيلزم عودها ، حتى يعود التّجلّى و يتكرّر . فثبت أيضاً ماقلنا من الملازمة . و إن كان انعدام التّجلّى الأوّل لا نعدام شرطه مع بقاء الخصوصيّة ، فهذا مع أنّه ، مستلزم لخلاف الفرض ، من كون الخدام شرطه مع بقاء الخصوصيّة ، فهذا مع أنّه ، مستلزم لخلاف الفرض ، من كون الخصوصيّة علّة تاميّة له ، مستلزم لما ادّعيناه . لأنيّا ننقل الكلام إلى تكرّر ذلك الشّرط وحدوثه ، حتى ينتهي إلى تكرّر الخصوصيّة الذّاتيّة ، اليّي هي عين ذات المعلول ، فتدبر !

ثم آینه ، لو قطع النظر عمّا قیل من التکرار ، فقد دریت أن مقتضی عدم تناهی أسماء الحق و صفاته ، تقدّست آیاته ، وسعة جوده و فیض وجوده ، عدم جواز التکرار فی تجلّیه ، تعالیٰ . مع أنه ، لو جاز التکرر فی التّجلّی ، لم تقف سلسلة التّجلّیات المتکررة إلی حد . لأنه لو جاز انعدام الشّیء بعد الوجود ، و جاز أن یعود بعد العدم مکرراً ، لوجب فی سنة جودالحق آیجاد کل معدوم بعد عدمه ، بنحوالتّکرر ، وهکذا إلی ما لانهایة له ، و هو ممتنع محال جداً ، فتدبّر !

قوله: «و في كلّ آن له شأن جديد» الخ ١١/٤٣.

استشهاد بقوله ، تعالى «كُل ّيو م هُو في شأن » . والمراد من هذه الشوّون هي الشوّون التي يبديها الحق ، لا مايبتديها ، إذ جف ّالقلم بما هوكائن إلى يوم القيمة . و المراد من اليوم في كلامه ، تقدّست أسمائه ، الأيّام الرّبوبيّة ، التي هي «كَالْف سمنة ميمّا تَعُدُّون َ » لا و هي مدارج نزول الفيض المقدّس ، و النّفس الرّحماني ، و مجالي بروز نور شمس ذات الحق من أفق حضرة الأحديّة و الواحديّة الأسمائيّة ، أعنى حضرة السّلاهوت و الجبروت والملكوت والنّاسوت ، و الكون الجامع النّدي من مدارج صعوده . و لكن يكون عروجه في اليوم الإلهيّ ، النّدي تعرج إليه الملائكة و الرّوح و مقداره كخمسين ألف سنة مما تعدّون " . و إنها بدّله بالآن ، للإشارة إلى أن الآن السيّال الذي هو الفيض الإلهيّ ، و الحقيقة المحمّديّة ، روح هذه الأيّام الرّبوبيّة و الإلهيّة ، و راسمها ومقوّمها و باطنها ، و أنّها ، باعتبار مراتبها و مواطن ظهوراتها و حدود تجلياتها ، التي تحصل لها في امتداد نوره و بسط سببه و ظهوره ، تنقسم إلى آنات غير متناهية : التي تحصل لها في امتداد نوره و بسط سببه و ظهوره ، تنقسم إلى آنات غير متناهية : المن تعدّر أميداداً المن تعدّر أميداداً المناهم أن تعدّر أميداداً المناهم المناهم المناهم الله الله و اللهمة الله و اللهمة الله و اللهمة الله و اللهمة الله الله الله و اللهمة المناهم المناهم المناهم المناهم المناهم اللهمة الله و اللهمة المناهم اللهمة المناهم المناه

١ ـ الرحمن (٥٥) ، ٢٩.

٢ ـ الحج (٢٢) ، ٧٤ .

٣ ـ المعارج (٧٠) ، ٤: « تعرج الملكة و الروح اليه في يوم كان مقداره خمسين ألف سنة ».

<sup>؛</sup> \_ النحل (١٦) ، ١٨.

لِكَلَيْهَاتِ رَبِتِي لَنَفَيْدَ البَحْرَ قَبِيْلَ أَنْ تَنفَدَ كَلَيْهَاتُ رَبِتِي ﴾ الآية . و الشّؤون الرّبوبيّة و الإلهيّة ، النّبي تظهر في تلك الآنات ، إنها هي آثار الأسماء الإلهيّة ، و الصّفات المقدّسة الوجوبيّة ، و أحكامها و خواصها و مظاهرها . وكونه ، تقدّست أسمائه ، في كلّ آن من تلك الآنات ، في شأن جديد ، من جهة عدم جواز التّكرار في تجلّياته ، وعدم تناهي جهات ذاته ، وكمالات وجوده .

و الفرق بين مفاد هذه الآية الشريفة ، وماورث عن العرفاء الشّامخين ، أن مفاد الآية الشّريفة عدم تناهى تفاصيل الأيّام والآنات لما تقرّر فى محلّه : من استمرار دولة اسمالدّهر ، النّدى هو من أسمائه ، تعالى ، و هو روح الزّمان و باطنه و أصله ، و أن الزّمان ، النّدى هو قاعدة القوس النّزوليّ ، صورة الحركة الوجوديّة الأزليّة ، النّبى بها يمتاز العابد عن المعبود ، لابداية له و لا نهاية ؛ و أنّه قابل للانقسامات الغير المتناهية ، حسب انقسام المتّصل إليها ؛ و أن المخرج لتلك الانقسامات إلى الفعل ، أو المصحّح لاعتبارها . هذه الشّؤون الإلهيّة ، و الظّهورات الرّبوبيّة السّرمديّة والله هو التي عدم جواز التّكرار فى شؤونه ، تقدّست أسمائه . و لازمه عدم تناهى تلك الشّؤون و الظّهورات و التّجليّات . فالآية الشّريفة مؤيّدة و مؤكّدة لمفاد القاعدة الموروثة ، و مفيدة لأمر آخر ، هو عدم تناهى تلك الشّؤون ، فندبّر !

قوله: «لَيَسْسَ كَمَثْلُهِ شَيءً"، ١١/٤٣٠.

لوكانت الكاف زائدة ، تصير الآية الشّريفة دليلاً على ماقلنا ، من أنّ التّكرار في في التّجلّي ، لأنّه لو تصوّر مثله شيء ، لجاز التّكرار في تجلّياته ، تعالى ، و تكون دليلاً على توحيده و فردانيّته . و لوكانت غير زائدة ، بمعنى

١ - الكهف (١٨) ، ١٠٩.

٢ - الشورى (٢٢) ، ١١٠

المثل: من قبيل «مثلك لايبخل» فيكون المراد بالمثل المثل، وهو الإنسان الكامل المحمدي (ص). و تكون مؤكدة لما ورث عنهم من عدم جواز التتكرار في التتجلي، سيها في التتجلي التام الكامل، الذي هو أصل التجليات و تمامها، و به كمالها و قوامها. فإن أكثر البراهين الناهضة على توحيده ، تعالى ، من برهان التهانع و غيره ، يدل على توحيده (ص) ، في المظهرية الأسمائية . و لما كانت الحقايق الوجودية ، كلها من أشعة هذا النور الأحدى السارى في الذرارى ، بحكم «نفوسكم في النفوس ، و أرواحكم في الأرواح» ، فيكون كلها مظهر «ليس كمثله شيء» ، كما بينه ، قده ، في الحاشية . و بالجملة : لوفرض فيكون كلها مظهر «ليس كمثله شيء» ، كما بينه ، تعالى ، لزم أن لا يكون الموجودات مظهر هذا الإسم الالهي . مع أنه قد ثبت أن كل شيء مظهر له ، فتدبر !

قوله: «و في كلّ شيء له آية» الخ ١١/٤٣.

المراد بالشيء هنا أعم من الشيئية الوجودية ، و المفهومية . لأن كل مفهوم يبائن المفهوم الآخر ، بالبينونة العزلية ، وكل فعلية وجودية آبية عن الفعلية الأخرى . و إطلاق الشي عليها ، إنها هو بقياس بعضها إلى بعض . و إلا فمن حيث نسبتها إلى الحق تعالى ، و قياس المهية إلى الوجود ، فالمهية لاشيء و الوجودات أفياء له ، تعالى .

و المراد من الآيات الإلهية القائمة فى الأشياء على توحيده ، ظهوره ، تعالى ، فى كلّ شيء ، بمقتضى اسم من أسمائه ، يبائن الاسم الآخر ، من حيث التعيّن ، و إن كان عينه من حيث الذّات . فكلّ شيء مظهر ليس كمثله شيء، و مظهر فردانيّته و وحدانيّته . و بالجملة كلّ شيء مظهر اسم الأحد ، فتدبّر ! و أيضاً ذاته المقدّسة ، بوحدته الوجوديّة الوجوبيّة ظاهرة فى كلّ شيء ، كما قيل :

ولست أدرك من شيء حقيقته و كيف أدركه و أنتم فيه و لمّاكان التكرّر في الأشياء و تجلّياته ، أيضاً ممتنعاً محالاً ، فافهم !

قوله: «تجويز تخلّل العدم» ١٦/٤٣.

بناء على الإعادة ، تخلّل العدم حتم ، لا مفرّ منه ، إلّلا أنّه ، لمّا فرعه على تجويز إعادة المعدوم ، لاعلى وقوعها ، جعل الــّلازم منه تجويز تخلّل العدم .

قوله : «كيف وهو تقدّم الشّيء على نفسه بالزّمان» الخ ١٦/٤٣.

بيان اللزوم: أن إعادة المعدوم ، بعينه ، فرع طريان العدم على الشيء الموجود بعد وجوده ، و إعادته ، بعد العدم بعينه ، و مع جميع مشخصاته ، و لوازمه و أحكامه و خصوصياته . و يلزم منه تخلل زمان بين عدمه ، و إيجاده ثانياً . و هذا الزمان ظرف لعدمه على ما هو المفروض . فيجب أن يتحقق هيهنا بالنظر إلى مفهوم الإعادة أزمنة ثلثة : الزمان ، الدى هو زمان العدم ، و الزمان ، الذى هو زمان العدم ، و الزمان ، الذى هو زمان العادة . و المفروض ، أن الموجود في الزمان الثالث ، عين الموجود في الزمان الأول ، الذى هو عين الموجود في الزمان الثالث ، مقدم عليه ، فيصير الشيء مقدماً على نفسه بالزمان ، هذا خلف .

فإن قلت : إعادة المعدوم بعينه مستلزم لاعادة الزّمان الأوّل ، أيضاً . فإذن يصير زمان الوجود ، فلا يبقى زمان يتقدّم هو فيه على نفسه .

قلت: مع أنّه ، ملازم لخلاف فرض الاعادة ، و لأن يكون للزّمان زمان ، يلزم منه ماقلناه من تأخّرالشّيء عن نفسه ، و تقدّمه على نفسه . و ذلك ، لأنّ المفروض أنّ الموجود فى الزّمان الأوّل ، وجد قبل الموجود فى زمان الإعادة و إلّا لم يكن الموجود فى زمان الاعادة إعادة للموجود الأوّل ، كما هو واضح ، فيتأخّر هى عن نفسه ، ويتقدّم عليها . و الحق من أن فرض إعادة الشّيء بجميع خصوصيّاته ، حتى الزّمان الأوّل ، مستلزم لعدم الاعادة ، كما لا يخنى! .

قوله: «وهو بحزاء» الخ ١٧/٤٣.

أى : مثله فى البطلان و المحالية . لأنَّ تقدّم الشَّىء على نفسه ، النَّذي هو مفسدة

الدّور ، إنها المراد به ، تقدّم الشّيء على نفسه بالذّات . لأنّ فرض الدّور المصطلح ، إنها يكون بعليّة الشّيء لما هي عليّة له ، و هي غالباً مفروضة في العلّة التّامّة ، و تقدّم الشّيء العلّة التّامّة للشّيء ، إنها يكون بالذّات ، لا بالزّمان . فلازمه ، الّذي هو تقدّم الشّيء على نفسه ، تقدّمه عليها بالذّات ، أيضاً ، لا بالزّمان ، لكنيّه ، مثل تقدّم الشّيء على نفسه بالزّمان ، في المحاليّة و الامتناع . بل الثّاني أوضح فساداً ، عند عقول العامّة ، و إن كان الأوّل ، أكثر وضوحاً ، من جهة المحاليّة و الفساد ، حيث أن مرجع الأمرين إلى اجتماع النّقيضين : و هو أن يكون الشّيء في عين كونه مقدّماً ، مؤخّراً ، و بالعكس . لكن اجتماع الأمرين المتناقضين في الثنّاني من جهتين : الأولى ، كون الشّيء الواحد ، من جهة واحدة ، مقدّماً و مؤخّراً . و الثّانية ، كونه واجداً و فاقداً ، و معطياً و آخذاً ، و غنيّاً و فقيراً ، بل ممكناً و واجباً ، فتدبّر !

قوله : «جاز أن يوجد . . . ما يماثل المعاد » الخ ١/٤٤.

أقول: و ذلك ، لأن المفروض كون المعاد مماثلاً للمبتدء ، من جميع الوجوه . و ايجاد شيء إبتداء يماثل المعاد ، كذلك ، مثل إيجاده معاداً ، في الحكم ، من جهة اتّحاد حكم الأمثال . مع أن ذلك مستازم لاجتماع النّقيضين الاثنينيّة و عدمها ا : حيث أن المفروض أنّها شيئان ، مع وحدتها و اتّحادهما من جميع الوجوه .

و الغرض من هذا الوجه إيضاح بطلان المدّعي و امتناعه ، أعنى إعادة المعدوم ، من جميع الجهات . فإن سلب الميز في الموجود ابتداء ، مماثلاً للمعاد من جميع الجهات ، أوضح في النسّطر الظمّاهر . و إلّا ، فعند التسحقيق و التسعمسة ، لا فرق بين الأمرين في لزوم ذلك أصلاً ، إلّا على تقديركون تقرّر المهيسة ، منفكة عن الوجود ، جائزاً ، وكون الوجود كأمر طارٍ عليها ، كما سنشير إليه ، عند شرح قوله : « نعم لوكان تقرّر المهيسة » ، الخ .

١ ـ أى : «عدم الاثنينية».

قوله: «نعم لوكان» الخ 3/٤٤.

أى : كان التركيب بين الوجود و المهية انضهامياً ، مع كون المهية مما يجوز أن يتقرّر بدون الوجود ، فى حال العدم ، كما يقول به القائلون بثبوت المعدومات . و لا يكنى فى ذلك القول بأصالة المهية ، فقط . فإن القائلين بأصالتها لا يجوزون تقرّرها ، منفكة عن الوجود ، بل صرّح بعضهم أن ذهابه إلى هذا القول ، لدفع استغنائها عن الجاعل ، وجواز تقرّرها فى العدم ، بدون الوجود . و يصرّحون قاطبتهم ، أيضاً ، بأن المهية بدون جعل الحق ، تعالى ا ، لا شىء صرف و عدم محض ، لاخبر و لا أثر عنها ، أصلاً .

و بالجملة لوجاز تقرّ (المهيّة منفكة عن الوجود، وكان الوجودكأمر طار عليها، لحصل الامتياز بين المعاد، والموجود ابتداء: بأن " المعاد تحقق أوّلا "، ثم " زال عنه الوجود، و بقى فى حال العدم متقرّراً ، من دون الوجود، ثم طرء عليه الوجود ثانياً . وهذا بخلاف الموجود ابتداء ، فإنه لم يطرء عليه العدم بعد الوجود، و لم يبق فى حال العدم متقرّراً ، دون الوجود أبتداء ، ثم يطرء عليه الوجود ثانياً . فلذلك لا يكون مماثلاً للمعاد من جميع الوجوه حتى يكون جواز إعادة المعدوم مستلزماً لتجويزه أيضاً ، من جهة وحدة حكم الأمثال فيما يجوز و ما لا يجوز و ما يور و ما يو

فإن قلت: المهية ، و إن كان تقرّرها منفكة عن كافة الوجودات ممتنعاً في شريعة العقل المضاعف ، و مستحيلاً في سنة البرهان القويم الأركان ، إلا أنتها ، بعد طريان العدم عليها ، محفوظة في الألواح العالية و الكتب الإلهية ، و مشار إليها بالاشارة العقلية : بأنتها التي كانت موجودة ، ثم طرء عليها العدم . و بناء عليه ، يحصل الامتياز بين المبتدء و المعاد أيضاً في الاشارة العقلية ، ولو في العقول الكلية و الأقلام الالهية . و أيضاً ، قد ثبت في مقارة ، أن كل شيء طرء عليه العدم في النشأة السافلة ، فلا ينعدم أصلاً . و رأساً ، بل يسير و ينقلب إلى عالم الدهر و حضرة المثال المطلق ، أو يرجع إلى حضرة الجبروت ، و الدهر الأيمن الأعلى الأعلى الوالسرمد الأسفل . و معه أيضاً يحصل الامتياز الجبروت ، و الدهر الأيمن الأعلى الم و السرمد الأسفل . و معه أيضاً يحصل الامتياز

بين المعاد و المبتدء .

قلت : أمَّا الجواب عن الايراد الأوَّل، فغي غاية الوضوح، سيّمًا على القول بأصالة الوجود ، و اعتباريّة المهيّة . إذ ليس معنى سبق وجود المهيّات ، فى الحضرات الطّوليّة السَّابقة على وجودها في الحضرة النَّاسوتيَّة ، أنَّ مهيَّة واحدة توجد ، تارة بالوجود العلمي الرّبوبي ، ثم تتجافى عن ذلك الوجود الشّامخ ، و تتنزّل عن تلك الحضرة إلى العالم الأعلى العقليّ ، و تخلو النّشأة العلميّة عنها . و هكذا ، تتنزّل عن كلّ عالم و حضرة ، إلى أن توجد بالوجود الكونيّ النّاسوتيّ ، ثمّ عند طريانالعدم عليها تتحرّك و تصعد إلى مل تنزّلت منه ، و تسافر إلى ما ابتدأت منه ، فإنّ ذلك ممّا لا يقول به جاهل فضلاً عن عاقل . و إلا ، لزم خلو نشأة العلم الرّبوبيّ عن الصّور العلميّة . بل معنى ظهورها في تلك الحضرات ، و بروزها في المواطن و المقامات ، تعدّد ظهورها ، وتكثّر وجودها في الحضرات الالهيّة و النّشآت الرّبوبيّة ، مع ثبوت أصلها و بقاء ذاتها في تلكث العوالم و النّشآت . ثمّ بعد طريان العدم عليها ، فى النّشأة السّافلة ، لايبتى عنها فيها عين ولا أثر ، و لااسم و لا رسم ، لوكان طريان العدم عليها أصلاً و رأساً ، و وجودها السَّابق في العالم الأعلى باق على ماكانت عليه ، قبل أن توجد في العالم الأسفل . والمعاد و المبتدء سيَّان في الوجود العلميُّ ، في النِّشآت السَّابقة ، و العوالم العالية ، فلا يحصل من هذه الجهة فرق و امتياز بينهما .

و أمّا الايراد الثّانى ، فهو فى الحقيقة تسليم ماادّعيناه ، من امتناع الاعادة . لأنّه لوكان معنى الاعادة ، على التّقدير المذكور ، الحركة التّحوّليّة الذّاتيّة ، و رجوع الشّيء إلى أصله و ما يبدء منه ، فهذا ليس إعادة للمعدوم ، و إن كان بمعنى عود الصّورة الدّهريّة إلى حضرة النّاسوت ثانياً . فهو مع أنّه ، ليس إعادة للمعدوم ، مستلزم للحركة الانتكاسيّة ، و عود الفعليّة إلى القوّة ، و هو ممّا قام الدّليل على امتناعه ، فتديّر !

قوله: «لكنته محال» ٤٤/٧.

لأنته ، مستلزم لثبوت مفاسد القول بالمعدومات الأزليّة ، و التّركيب الانضهاميّ بين الوجود و المهيّة .

قوله: «ليس عدد نفس العود» الخ ١٢/٤٤ -١٣.

الفرق بينه ، و بين عدم انتهاء المعاد ، واضح : حيث ، أن ّ الأوّل مستلزم للثّانى بوجه ، مع احتمال ، عدم استلزامه له فى بعض الفروض ، بخلاف الثّانى ، فإنّه يمكن أن يتصوّر ، بحيث لايستلزم عدم انتهاء العود ، كما سيشير ، قدّه ، إليه . فلذلك فصله منه ، و جعله وجهاً آخر للامتناع .

قوله: «أحدهما أنّه حين إعادة» الخ ١٦/٤٤.

قيل عليه: إن هذا مبنى على أزلية الأفلاك و حركاتها، و الهيولى الأولى، والصّور الكلّية، و الأنواع الكيانية، و نحوها، ممّا ذكر فى محلّه. أمّا بناء على حدوثها بالحدوث الدّهرى ، فلا يلزم عدم تناهى تلك الأمور ، حتى يلزم من إعادتها إعادة الأمور الغير المتناهية.

ولكن ذلك باطل من وجهين: أحدهما، أن "الحدوث الدهرى لاينافى اللاتناهى الزمانى"، على ما حققه المصنف، قدة ، فى هذا الكتاب و غيره ، و سيجىء فى محله الزمانى ، أنه على فرض التنافى ، فإعادة هذه الأمور ، التى من جملتها الحركات الفلكية فى الدورات الكثيرة ، فى اللازمان ، مستلزمة لوقوع التدريجي " فى الدّفجى "، وفى الزّمان القليل مستلزم لانقلاب الكثير إلى الواحد . لأن الدورة الواحدة لا يمكن فرض وجودها فى الزّمان ، اللّذى هو مقدار جزء من تلك الحركة ، فضلاً عن دورات كثيرة . و يمكن أن يجعل ذلك دليلا " آخر على عدم جواز الإعادة : بأن يقال ، واعدة المعدوم مستلزمة لصيرورة الكثير واحداً ، و بالعكس و ذلك ممتنع جداً ،

قوله ، قدّه : «فإن قلت سابقيّة الزّمان» الخ ٦/٤٥.

إن قلت : إعادة المعدوم ، بعينه ، لا يمكن إلا بأن يكون زمان الإعادة عين زمان المبتدء . وهذا لا يتحقق إلا بإعادة الزّمان الأوّل ، بعينه ، لا فى زمان آخر . فإنّه ، كما أنّه كان فى الأوّل بلازمان ، كذلك يجب أن يعاد من غير زمان ، فكيف يلزم أن يكون للزّمان زمان ؟

قلت: عوده ، إمّا أن يكون مع صيرورته لاحقاً ومعاداً ، أو يكون بدون ذلك. فعلى الأوّل ، لا يمكن إلّا بزوال ذاته ، و بإعادته فى زمان لاحق. و على الثّانى ، يلزم خلاف الفرض ، إذ لا يكون هناك إعادة أصلاً .

فإن قلت: المقصود من إعادة المعدوم، بعينه، إعادته مع جميع مشخّصاته، إلّا ما يتعلّق بوصف كونه معاداً. فإذن إعادة الزّمان لا تستلزم انقلاب السّابقيّة لا حقيّة.

قلت: المقصود، أنّ الاعادة لاتمكن إلّا بصيرورة السّابقيّة لاحقيّة. لأنّه لو لم يكن السّابق لاحقاً لم يكن معاداً ،كما لا يخفى ! ، و إن صاركذلك، لزم ماقيل: من أن يكون للزّمان زمان ، فتدبّر!

قوله: «ما ضرّ أنّ الجسم» الخ ١٣/٤٥.

أقول: تفصيل القول فى ذلك سيجىء ، ان شاء الله تعالى ، فى باب المعاد ، و يجب أن يطلب من ذاك المحل". إلا أنه يليق علينا أن نذكر ما ينفع فى فهم ما أفاده فى المقام. فإن ما أفاده فى الحاشية غير واف به ،كما هو واضح جداً.

فنقول ، مستعيناً بالملكث العــــّـلام : الأفوال في المعادكثيرة جدًّا :

فإنّ من الفلاسفة من أنكر المعادَين جميعاً .

و منهم من حصره في الرّوحانيّ .

و فربق من المتكلّمين حصروه فى الجسمانيّ .

و طائفة أخرى منهم قالوا بكيلا المعادين .

و القائلون بالجسماني ، فقط : منهم ، من جعله بطريق إعادة المعدوم . و هم اللذين ذهبوا إلى عينية المعاد ، من جميع الجهات مع المبتدء .

و منهم ، من ذهب إلى أنَّه بطريق حميع المتفرَّقات .

و القائلون منهم بثبوت الهيولى ، و تركتب الجسم ، من المادّة و الصّورة ، جعلوه بإفاضة الصّورة الجديدة على الهيولى ، بعد ما طرء عليه العدم .

و القائلون ببساطة الجسم ، و عدم تركتبه من المادة و الصورة ، و لا من الأجزاء التي لا تتجزّى ، قالوا ببقاء الأجزاء الاصليّة ، و أنّ عود الأبدان بجمع تلك الأجزاء و شتاتها ، و إفاضة مثل ما انعدم منها من الأجزاء و الصّور و النّشاكيل و التّخاطيط و نحوها .

و القائلون بتركّب الجسم من الأجزاء الفردة ، ذهبوا إلى أنّه بطريق جمع تلك الأجزاء ، و إفاضة مثل ما انمحى عنها ، من الصّور عليها ثانياً .

و القائلون بالتّناسخ ، جعلوه عبارة عن عود الرّوح إلى بدن آخر ، مماثلاً للأوّل أو مبايناً له فى هذه النّشأة .

و القائلون بثبوت عالم المثال و الأبدان المثاليّة : منهم ، من جعله عبارة عن تعلّق النّفس بتلك الأبدان الثّابتة ، في عالم البرزخ و المثال الصّعوديّ .

و منهم ، من جعله ، عبارة عن عود النّفس مع تلك الأبدان إلى الأبدان العنصريّة .

و القائلون بالحركة الجوهريّة ، و التّحوّل الذّاتيّ : منهم من جعله عبارة عن حركة البدن بعد قطع علاقة النّفس عنه ، بالحركة الجوهريّة الذّاتيّة ، إلى حيّز النّفس و اتّصاله بها في عالم الملكوت .

و منهم ، من ذهب إلى حصول البدن البرزخيّ ، و القالب المثاليّ في هذا العالم في

باطن البدن العنصرى ، بالحركة الجوهريّة الذّاتيّة للنّفس ، و البدن فى هذا العالم ؛ و أنّ النّفس بعد رفضها لهذا البدن، و استغنائها عنه، تتحرّك مع هذاالبدن إلى تلك الحضرة الإلهيّة .

و منهم ، من ذهب إلى كمون البدن البرزخيّ فى ذرّات هذا البدن ، و بروزه عنها فى يوم تبلى السّرائر .

و منهم ، من جعل المثاليّة و العنصريّة ، من الاختلاف فى الأعراض و الصّور ، و جواز ترتيّب أحكام المثال على العنصر و بالعكس؛ و أنّ البدن العنصريّ يظهر بأحكام المثاليّة فى يوم المعاد ، مع كونه عنصريّا .

و القائلون ، بتوقّف تصحيح المعاد على إعادة المعدوم : منهم ، من وقع فى هذه المضيقة ، من جهة ذهابه إلى تجسّم النّفس و بطلانها ، بفساد البدن و دثوره ، مع ذهابه إلى لزوم العينيّة بين المعاد و المبتدء .

و منهم ، من ذهب إليه ، من جهة قوله بلزوم العينيّة بين المعاد و المبتدء ، بدناً و نفساً ، مع ذهابه إلى بقاء النّفس و دثور البدن ، و إنكاره للبدن البرزخيّ ، و أنّه المحشور يوم النّشور ، و عدم إذعانه بأنّ شيئيّة الشّيء بصورته لا بمادّته ، و أنّ بقاء النّفس مصحّح للقول بالعينيّة ، و لو مع تبدّل البدن أو تجدّد صورته البدنيّة .

و إذا عرفت هذا ، فنقول : انحصار الطّريق لتصحيح المعاد الجسمانى ، بالقول بجواز إعادة المعدوم ، إنها هو على تقدير الذّهاب إلى عدم تجرّد النّفس مطلقاً ، و أنّها تنعدم بانعدام البدن ، و لزوم أن يكون البدن المحشور ، يوم النّشور ، عين البدن الدّنيوى من جميع الجهات .

فإنه، على ذلك القول لامحيص عن تجويز إعادة المعدوم لتصحيح حشر الأجساد، وكذا على تقدير الذّهاب إلى بقاء النّفس، وجعل المحشور البدن الدّنيوى ، مع الذّهاب إلى لزوم العينيّة بين البدنيّن ، من دون أن يجعل بقا النّفس مناط العينيّة و الاتّحاد بينها . و أمّا على باقى الأقوال ، فلاحاجة إلى القول به، بل لامورد لذاك القول ، أصلاً

كما لا يخنى!. و لمّاكان القول بمادّيّة النّفس ، و لزوم العينيّة من جميع الجهات ، من سخيف القول و ردى الرّأى ، فالذّهاب إلى تجويز إعادة المعدوم ، لأجل تصحيح حشر الأجساد ، أسخف فى الغاية و أردأ فى النّهاية ، فتدبّر !

قوله: «على أنّ البدن المحشور» الخ ١٦/٤٥.

عينية البدنين ، على تقدير كون المحشور ، البدن البرزخي الذي هو باطن هذا البدن ، وأنه جناح طيرانالنفس و براق عروجها و رفرف صعودها إلى حضرةالقدس ، و إقليم التجرد ، مما لاخفاء فيه ، أصلا ً . و أما على تقدير الفول ، بأن المحشور البدن البرزخي ، أو العنصري ، الماثل للبدن الدنيوي ، فالعينية من جهة بقاء النفس ، وكونها الأصل المحفوظ بين البدنين ، وكفاية بقائها في القول بالعينية ، كما في حال كونه في النشأة الدنياوية : فإن البدن يتبدل آناً فآناً ، مع عدم الشكك في العينية في جميع الأحوال ، كما أفاد في الحاشية ، فتدبر !

قوله: «إن التهمسكك بالأصل» الخ ٩/٤٦.

و ذلك ، لأن الأصل دليل ، حيث لادليل . و ذلك التسمسك مثل التسمسك مثل التسمسك باستصحاب نبوة عيسى ، لإبطال نبوة محمد ، (ص) ، مع قيام الدّليل القطعي على نبوته ، (ص) . مع أن التسمسك بالأصل ، اللّذى شرع لجعل وظيفة المتحيّر في مقام العمل ، في الأمور العقلية و الأصول العقلية ، ممّا لا وجه له ، أصلا ً .

ثم آيات المراد بالأصل ، إن كان الاستصحاب ، فلا حالة سابقة له أصلاً ، إذ المفروض مشكوكية الامكان أزلاً و في جميع الحالات . و إن كان المراد القاعدة المستفادة من الكتاب و السّنة ، فهمى ، مع كونها على فرض ثبوتها غير مجدية فى المقام ، غير ثابتة بل خلافها مما ثبت بالكتاب و السّنة ، كما قال ، تعالى : « وَ منها حَلَقُناكُم وَ فيها نُعيدكُم . وَ مِنها نُحرِ جَكُم تارَة أُخرى الله الوق ما خلق من الارض ، و يعيد فيها بعد الموت ، و يخرج منها يوم المعاد ، هو البدن لا الرّوح . و إن كان المراد به الظاهر ،

١- طه (۲٠) ، ۸ ه .

فظاهر أن إمكان مشكوك الإمكانية ليس بظاهر. و إن كان المراد به عدم الدّليل، فعلوم أن عدم الدّليل لا يصير بدليل ، بل يكون على العدم دليلاً . و إن كان المراد به بناء العقلاء على الحكم بالإمكان فيا لم يقم دليل على امتناعه ، فلم يثبت منهم ذلك البناء . و لم يقم دليل على اتباعه على فرض تحقق بنائهم . و بالجملة : فهذا القول ، كما قيل ، فيه ما فيه .

# في دَفع ِ شُبهَة ِ المعدوم ِ المُطْلَق

قوله ، قدّه : «لمّاكان النّفس النّاطقة» الخ ١٣/٤٦ .

أقول: وكيف لا ، وهي من عالم الأمر ، و القضاء الكلّي ّ الحتميّ الالهيّ ، السّابق على كلّ شيء ، و النّافذ حكمه على كلّ ذرّة و فييء .

قوله : «أن تصوّرا . . . عدم نفسه » الخ ١٣/٤٦ ـ ١٤.

أقول : بل أن يعدم نفسه ، و أنانيَّته بالفناء فىالله ، و البقاء به .

قوله: «فيلزم اتّصافالعقل»الخ ١٤/٤٦. أمّا بالوجود، فواقعاً، و أمّا بالعدم، ففرضاً.

فإن قلت : العدم الفرضي ليس بعدم حقيقة ، فكيف يلزم الاتتصاف بالوجود و العدم ؟

قلت: كما أن الوجود فى الذّهن نوع من الوجود ، كذلك العدم المفروض أيضاً نوع من العدم . مع أن إنشاء آت النّفس و اختراعاتها ، عين إنشاء الحق ، تعالى ، و اختراعه ، بحكم مظهريّتها الأسمائيّة الالهيّة ، ففرضها عدم شيء إعدام الحق ، تعالى ، لذلك الشّيء فى موطن فرض النّفس و تقديرها ، فتأمّل !

قوله: «مع استدعاء ذلكك» الخ ٦/٤٧.

و التّصور هو الوجود الذّ هني "، فيلزم ثبوت الشّيء في الذّ هن ، و لا ثبوته فيه . قوله : «فما بحمل الأوّ لي» الخ ٩/٤٧.

شروع فى بيان جواب الشُّبهة . و قد أجيب عنها بأجوبة أخرى ، مذكورة فى

المطالع و شرحه .

قوله: «يقول شريك البارى لا يتصوّر» الخ ١٣/٤٧.

لعل مقصود القائل ماأفاده قطب المكاشفين محيى الدّين الأعرابيّ فى الباب (؟) من الفتوحات بقوله (؟).

قوله: «كلّ مفهوم» الخ ١٤/٤٧.

مقصوده ، قدّه ، أن تصوّر مفاهيم هذه الأمور معلوم وجداناً ، و إنكاره إنكار للبديهيّات ، و انسلاخ المفهوم عن نفسه محال . فمراد القائل من ننى تصوّر هذه الأمور ؛ للبديهيّات ، و انسلاخ المفهوم عن نفسه محال . فمراد القائل من ننى تصوّر المكن تصوّر النكار ، لكن تصوّر المفهوم غير ملازم لأن يكون للمتصوّر واقعيّة و حقيقة . و إن كان المراد ننى تصوّر مفاهيمها ، أو أنّها تنسلخ عن نفسها ، و تصير مفهوماً آخر عند تصوّرها ، فهذا أيضاً باطل جدّاً ، لمحاليّة انسلاخ الشّيء عن نفسه ، مفهوماً كان ، أوغيره ، سواء وجد بالوجود بالله هنى ، أو الخارجي . لأن الوجود ما به يتحقّق الشّيء ، لا ما به ينسلخ الشّيء عن نفسه ، و إلّا لكان عدماً له ، لا وجوداً .

قوله: «في الذّهن عالياً كان، أو سافلاً » الح ١٧/٤٧.

المراد بالذهن الوجودالذي لا يترتب به على الشيء آثاره ، سواء كان في موطن النقس ، أو غيرها من الكتب التقصيلية الالهية . و قيل : إن التعبير عن الوجود الالهي و العقلي ، بالذهن ، إنها هو على تقدير القول بالعلم الارتسامي ، و إلا ، فعلى القول بالخلقية ، أو الاتحاد ، فذاك الوجود وجود خارجي للمعلومات ، إلا أنه بنحو الجمع و الوحدة ، لا بنحو الفرق و الكثرة ، كما في وجود الأشياء بالوجود الخاص بها . إلا أن في وجود المفاهيم ، المستحيلة في المعالم الالهية شبهة عويصة ، سنبينها عند بيان معانى نفس الأمر ، و محض القول في الجواب أن ظهور هذه المفاهيم في تلك الكتب الالهية السترمدية ، إنهاهو بعرض ظهور صورالنقوس الوهمية فيها ، وليس لها أصل ثابت فيها بالذات .

قوله : «و عدماً قس» الخ ٤/٤٨.

أى : عند تصوّره ، فإنّه عدم ، بالحمل الأوّليّ ، ثبوتٌ ، و وجودٌ بالحمل الشّابع .

قوله : «ثبوت» الخ ٦/٤٨.

إنها عبر بالثبوت ، للإشارة إلى اتحاده مع الثابت ، و عدم اعتبار الذات في المشتق ، لبساطة مدلوله .

### في بَيانِ مَناطِ الصِّدْقِ في القَضيّةِ

قوله: « **وحقّة** » الخ ۸/٤٨. عطف على مقدّر، أي: تلك

عطف على مقدّر، أى: تلك النّسبة، المطابقة لما فى الخارج، صادقة وحقّة، لكن باعتبارَين: فإنّها، من حيث مطابقيّتها (بالكسر) مع ما فى الخارج، تسمّى بالصّدق، ومنحيث مطابقيّتها (بالفتح)، تسمّى بالحقّ. وقدظهر من هذا أن ّالصّدق والحق صفتان للنّسبة الله هنيّة، او القوليّة. لكن من جهتين، كما فصّلناه، لا أن ّ الصّدق وصف النّسبة، والحق وصف الواقع.

قوله: « وفي الحقيقيّة » الخ ٣/٤٩.

هذا بناء على أن يكون الحكم فى الحقيقيّة مقصوراً على الأفراد الموجوده ، تحقيقاً ، أو تقديراً . و أمّا بناء على عدم قصره على تلك الأفراد ، وشموله لكلّ مايكون فرداً له بالإمكان ، ولو فرضاً ، أو ذهناً ، كما عليه بعض ، فيكون أعمّ منها بالمعنى الأوّل ، ويختلف مناط الصّدق والكذب فيها . وقد بيّنا ذلك فى المنطق مشروحاً ، فراجع !

قوله: « ويشتمل مرتبة المهيّة » الخ ٨/٤٩.

إن قلت: قدتقرّر أن تحقق المهيّة ، منفكّة عنالوجودين : الذّهنيّ والخارجيّ، ممتنعجدّاً . فمرتبة المهيّة ظرف تقرّرها فىالأذهان ، فلاتكون قسيماً للذّهنيّ .

قلت: لامنافاة بين الأمرين. لأن المقصود منها مرتبة لحاظ المهية مع ذاتها وذاتيها ، من دون لحاظ شيء آخر أصلا ً، حتى وجودها فى الذهن ، أوفى الخارج. وهذا لاينافى وجودها الذهني ، وتقررها العقلي . لأن عدم الاعتبار غير اعتبار العدم . والوجود في الذهن غير ملازم لاعتبار الوجود الذهني في المرتبة .

قوله: «كالإنسان جماد » الخ ١٠/٤٩.

فإنه بمجرد الفرضالكاذب.

قوله : « إِنَّ نفس الأمر هوالعقل الفعَّال » الح ١٣/٤٩ .

قيل في معنى نفس الأمر أقوال أُخر:

منها، أنَّها تخوم الضَّرورة والبرهان .

ومنها ، أنَّها العلم الالهيُّ .

ومنها ، أنَّها قلب الإنسان الكامل .

ومنها ، أنَّها النَّفس الكلَّيَّة واللُّوح المحفوظ .

ومنها ، أنَّها عالم المثال .

ولكل من هذه الأقوال « وِجَهْمَة " هُوَ مَوَلِيِّها » . و المراد بالعقل الفعيّال ، إمّا العقل العقول . العقل العاشر ، أو ربّ النّوع الإنسانيّ ، أوالعقل الأوّل ، أو مطلّق العقول .

قوله: « وذا عقل " كلَّى معد "» الخ ١٤/٤٩.

المراد بالعقل الكلَّى أيضاً ، إمَّا العقل الأوَّل ، أومطلق العقول ، أوالعقلاالفعَّال ،

ولكلّ وجه .

قوله : « وذلك العالم عقل » الخ ١٥/٤٩ .

أقول: استطاركل صغير وكبير فى ذلك العالم، إما لكون العقل بسيط الحقيقة، فيه كل الأشياء، وإما لكون عالم العقل عالم القضاء الحتمى الإلهى ، والعلم الجمعى الكمالى الربوبي ، المحيط بتعليم الله، وإفاضته بكل صغير وكبير. وبالجملة: لكونه صورة حضرة الأحدية، والواحدية، وإما لكونه واسطة فى الإيجاد، اللازم فى تخوم البرهان وجدانها، لماهى واسطة فى إفاضته: بحكم أن معطى الشيء ليس بفاقد له.

قوله: « أَكَالَهُ النَّحْلَثْقُ وَ الْأَمْرُ » ١ الح ١٧/٤٩ ـ ١/٥٠ .

الخلق ، إمّا بمعنى المخلوق ، و الأمر بمعنى المأمور ، فيكون إشارة إلى الإمكان

<sup>(</sup>١) الأعراف (٧)، ٤٥.

الفقرى ، وأن الجميع فقراء إليه ، تعالى ، و مملوك له ، جل شأنه ، مثل قوله ، تعالى ! « و سله ما في السّموات و الأرض » ل. و إمّا بمعنى نفس الخلق و الإبجاد المسبوق بالمادة . فيكون الأمركناية عن الإبداع والاختراع ، ففيه إشارة إلى أن عالم الأمر مبدع لامكون ، أو محدث . ولا منافاة بين ما في الآية الشّريفة ، مع ، قوله ، تعالى ! : « وكان أمر الله مفعولاً » لا ، من جهة حصر المفعوليّة في عالم الأمر . لأن ذلك من أجل كون المراد بالمفعوليّة المنتجعوليّة بالذّات ، ولاينا في ذلك كون عالم الخلق معلوماً ، و مجعولاً بالعرض ، كما ذهب إليه بعضهم .

قوله: « وهذا التّعبير أنسب » الخ ١/٥٠ .

سيًّا التَّعبير بنفس الأمر ، فإنَّ عالم العقل نفس أمرالله الوجوديُّ والإيجاديُّ .

قوله: « وإنَّما عبَّر عنه بالأمر بوجهـَين » الخ ١/٥٠ .

أقول: وهيلهنا وجه آخر. وهونفوذ حكمها فى أقطار السّموات والأرض، وأنّها القضاء الحتمى "الإلهي"، فهي أمرالله، النّافذ الحكم فى كلّ شيء.

قوله : « **أوعقليّـة** » الخ ٥٠٠ .

المراد بها المهية.

قوله: « فهي مجرّد الوجود » ٥/٥٠.

أى الفيض المقدّس والنّفس الرّحماني .

قوله: « فيكفيَّه مجرد إمكانه الذَّاتيّ » الخ ٥٠/٠ .

أى الإمكان الذَّاتَى العقليُّ الصَّرف ، لا الخارجيُّ . فإنَّها في الخارج واجب

بوجوب الحق"، لا بإيجابه،موجود بوجوده،لا بإيجاده .

قوله: « ويعبترون » الخ ٥٠/٥٠ .

قد ذكرنا فى شرح الخطبة إطلاقات العقل، فراجع إليه!

<sup>(</sup>١) البقرة (٢) ، ٢٨٤.

<sup>(</sup>٢) الاحزاب (٣٣) ، ١٣٧.

قوله: « ويمكن أن يعد من العد بمعنى الحسبان » الخ ٩/٥٠ .

فإن قلت: ظهور الشّيء في الألواح النّوريّة، و الأقلام القضائيّة، و الكتب الإلهيّة، كينونة وظهوره اللهيّة، كينونة الشّيء وظهوره مع باطن ذاته ونفسه، الذّى هوأكمل من كينونته وظهوره مع نفسه، كما صرّح به صدر المتألّهين، فكيف جعلها خارجاً عن نفسه؟

قلت: نعم، هذه الكينونة، و إنكانت أتم وأكل، إلاأنه بنحو الجمع والوحدة والاندماج، فهو في الحقيقة ظهور للعالى، ووجود له ، لا للسّافل ، ولذلك لايظهر به آثار الشّيء، من حيث نفس . فالمراد أن الأنسب، بمعنى نفس الأمرو تحقيق الشّيء فيها ، التقرّر الذّي يكون وصفاً بحال الشّيء، ويكون الشّيء مستقلّلاً فيه باللّحاظ، وملحوظاً ، من حيث هو هو .

فإن قلت: يستفاد ممّا ذكرت أنّ المراد بنفس الأمر حدّ ذات الشّىء ، منحيث هوهو ، أى : مرتبة لحاظه ، من حيث نفسه وما هو داخل فى قوام ذاته ، من غير ملاحظة أمر آخر أصلاً ، المعبّر عنها بمرتبة المهيّة ، من حيث هى هى ، حتّى الوجود والعدم . مع أنّ مرادهم ليس ذلك ، لأنّ المهيّة الملحوظة ، من هذه الحيثيّة اعتباريّة . وقد صرّحوا : بأنّ المراد بنفس الأمر مالايكون باعتبار المعتبر ، وفرض الفارض .

قلت: أوّلاً ، قدعلمت أن المطابقة مع نفس الأمر ، إنها هو فى القضايا الذ هنية ، دون الحقيقية و الخارجية ، و النسب الموجودة فيها إعتبارية ، مع أن النسبة مطلقاً اعتبارية . فالمراد من كونها ، لاباعتبار المعتبر ، كون نفسها ، لاوجودها ، فتأمل ! وثانياً ، مرادنا من هذا التعبير لحاظ الشيء من دون لحاظ الفارض و فرضه ، لا مطلقاً ، حتى يكون المراد به المهية ، من حيث هى هى .

ثم آن في جعل نفس الأمرعالم العقل، إشكالَـين: أحدهما، لزوم عدم اتــّصاف النسب الموجودة فيهبالحقيّة والصّدقيّة. والثنّاني، لزوم ارتسام الكواذب فيها، منجهة السّهو والنّسيان.

وأجيب عن الأوّل: بأنّ اتّصاف النّسب الموجودة فيها بالصّدقيّة، فغير مسلّم، وحقيّتُها: بكونها نفس الواقع ونفس الأمر. وعن الثّاني، بأنّ النّسب الموجودة فيها على

قسمَين : منها ، ما هي موجودة فيه مع التّصديق بها ، وهي النّسب الواقعيّة . ومنها ، ما هي محفوظة من غيرتصديق بها ، وهي النّسب الكاذبة .

و بأن "التّصديق بالكواذب محفوظ فيه ، من دون تصديق بها ، و فى الصّوادق التّصديق بتلك التّصديقات محفوظ فيه .

وبأن صورالكواذب محفوظة في نفس شيطاني ، والصَّوادق في نفس رحماني .

وبأنَّ الكواذب تحصل فى تلكث العوالم من جهة وجهها الظَّلمانيُّ ، لا النَّورانيُّ .

و بأن معنى كون الكواذب محفوظة فى تلك العوالم الإلهيّة ، حفظ الجهة الّتى بالاتّـصال بها يفاض على النّـفس من هذه العوالم الصّـورالكاذبة .

قوله: «لايحيط به عقل ولا وهم» الخ ٢/٥١.

ذكرالوهم عقيب العقل، منجهة أنّ الوهم يقدرعلى اختلاق الكواذب، دون العقل، وللإشارة إلى قوله، (ص): «كلّما ميّزتموه بأوهام، عند التّحقيق.

#### في الْجُعْل

قوله: «غرر في الجعل» الخ ١٥/٥.

ذكرمبحث الجعل عقيب مباحث الوجود والعدم، من جهة عمومه للوجود و العدم، حيث أن الأعدام المضافة إلى الملكات لها حظ من الوجود، و يتعلق بها الجعل أيضاً، عند بعضهم بالعرض. أو لأن المجعول بالذات فان في الجاعل، و عدم "بالنسبة إليه، أو لأن ذكر مباحث العدم و تخللها في البين استطرادي . أو لأنه مبتن على مباحث الوجود. أو لأن العدم موجود في الذهن فبالحقيقة هو بعض لمبحث الوجود. أو لأن الجعل في الحقيقة يتعلق بايجاد المعدوم، لا الموجود، و إلا لزم تحصيل الحاصل.

قوله: «أيّ الوجود الرّابط» الخ ١٥/٥.

فستره بذلک ، لئسّلا يتوهتم أن المراد به الوجود الرّابطي ، الّذي هو من أقسام الوجود النّفسي و المحمولي ، كما سيجيء تفصيله .

قوله: «فالجعل البسيط ماكان» الخ ٥١ه.

إن قلت : هذا التّفسير للجعل ، إنها يستقيم على أصالة الوجود . و أمّا بناء على أصالة المهيّة ، فتعلّق الجعل البسيط إنها هو ذات المهيّة و حقيقتها ، لاوجودها ، و متعلّق الجعل التّركيبي عوارضها المفارقة ، و صيرورتها متّصفة بها . فليس قول المصنّف هذا بمستقيم على إطلاقه ، وكذا ما قاله «من أنّ اللّبيب يحدس» الخ .

قلت: لمّا تقرّر عند الجميع من القائلين بأصالة المهيّة و أصالة الوجود أنّ المهيّة من حيث هي ، ليست إلاهي ، فجعلها من هذه الحيثيّة غير معقول ، بأن تجعل بحيث

تصير من حيث هي هي . بل معنى تعلّق الجعل بها عندهم جعلها بحيث تصير أيس ، و تنتزع عنها الموجوديّة . فمتعلّق الجعل بالحقيقة عندهم أيضاً الوجود، كما لا يخني .

و بعبارة أخرى للمهيئة مرتبتان: مرتبة من حيث هي ، و هي من هذه الحيثية لا مجعولة و لا لا مجعولة بالاتفاق ، و مرتبة الموجودية التي تصير ذات تلك المرتبة بالجعل . فالجعل بالحقيقة متعلق بها من هذه الجهة . و هذا غير مناف لأصالة المهيئة عندهم ، فإن مرتبة الموجودية منتزعة عن المهيئة بسبب الجعل ، و لكن نافعة لنا و مثبتة لمقصودنا ، كما سنبيئه عند بيان ماأقامه على القول المنصور ، من حيث أنهم لايشعرون به .

قوله: «واللّبيب يحدس من ذلك » الح ١١/٥١.

الحدس هو إفاضة المبادئ و المقدّمات ، الموصلة إلى المطلوب مع نتائجها ، دفعة من المبدء الفيّاض على النّفس النّاطقة القدسيّة . و مراده من هذا الكلام الاشارة إلى الدّليل الّذي أقامه صدر المتألّهين ، قدّه ، على مجعوليّة الوجود ، دون المهيّة ، والاتّصاف . و هو مبنى على مقدّمة ، مبيّنة ، مسلّمة عند الجميع ، وهي لزوم انتهاء كلّ ما بالعرض إلى ما بالذّات . فإن من دَوَران تقسيم الجعل مدار تقسيم الوجود ، يعلم أنّه المجعول بالذّات اللّذي ينتهي إليه سلسلة العرضيّات ، فتدبّر !

قوله: «لأنّهما عقليّان» الح ٨/٥٢.

أى عند القائلين بأصالة المهية.

قوله: «المراد من كون المجعول هو المهيتة» الخ ١٦/٥٢.

أى: قولنا بمجعولية المهية ـ و إن كان فى ظاهر الأمر و بادى النظر ، يوهم أن ذهابنا إليه ، من جهة قولنا بكونها الأصل الأصيل ، فى باب منشأية الآثار ، و طاردية الأعدام ـ و لكن بعد إبانة مقصودنا و مرادنا من هذا القول ، و أنه لدفع توهم القول بثبوت المعدومات و الثابتات الأزلية ، يظهر أن مرادنا من مجعولية أعم من المجعولية بالذات أو بالعرض ، من دون عكوف منا على باب أصالتها و شيئيتها وتقررها بالذات . و أنا لانضايق بعد وضوح المقصود إلى الذهاب إلى اعتباريتها و مجعولية بالعرض .

قوله: «لماكان نفس قوام المهيتة» الخ ٥/٥٣.

أى: قوام المهيّة المجعولة ، لا المهيّة ، من حيث هي هي ، و المراد أنّه لوكان نفس المهيّة ، من حيث هي هي ، من دون تعلّق جعل بها ، منشأة لانتزاع الموجوديّة لزم الانقلاب من الامكان إلى الوجوب . و بهذا التّقرير لايرد عليه ما أفاده المصنّف . اللّ ، أن يقال : لمّا لم يتغيّر حال المهيّة ، بعد الجعل عند هؤلاء القوم ، اللّذين لا يكاد يفقهون حديثاً ، ولا يفاض من الفاعل عليها مايكون بذاته منشاء للآثار ، فيؤول القول بكونها منشاء لانتزاع الموجوديّة في رتبة الجعل الى ما أفاده المصنّف قدّه ، كما مرّ شرحه في أوّل الكتاب في مسألة أصالة الوجود ، فراجع !

قوله : «يرد عليه أنّ استغناء» الخ ٧/٥٣ ـ ٨ .

التّعبير بالاستغناء ، لمتابعةالسّيّد ، قدّه، و إلا ، فالتّحقيق عدم قابليّتها للجعل، لااستغنائها عنه ، كما يرشد إليه قوله : «لكونها سراباً» .

قوله: «و لوكانت مصحتحة» الخ ١١/٥٣.

بيان اللّـزوم ما أشرنا إليه ، فلا يرد أنّ المراد مصحّـحيّـة قوام المهيّـة المجعولة ، كما مرّ ذكره ، و هذا غير ملازم للانقلاب ، فتدبّـر !

قوله : «ولعل هؤلاء أرادوا» الخ ١٤/٥٣.

أقول: و لعل مرادهم أن المجعول بالذات ، لماكان هو الفيض المقدس، و النفس الرّحماني و الوجود العام ، و هو فيىء محض و ظل صرف بالنسبة إلى الحق، تعالى ، و القيوم المطلق، و بينونته عنه، بينونة صفة ، لاعزلة ، فيكون هو كأنّه نفس

قوله: «فيصير اثني عشر» الخ ١٢/٥٤.

و التتحقيق أنه يصير ستة و ثلثين ، الحاصلة من ضرب الأقوال الشلثة فى الاثنى ـ عشر . فإن الأقسام على كل قول إثنى عشر ، الصّحبح منها ماوضع فى الجدول فى الصّف اللّذى يتعلق بصاحب هذا القول . و لكن الصّحيح و الفاسد يختلفان بحسب الأقوال ، كما يظهر من ملاحظة الجدول .

و يمكن تكثير الأقسام، بأن يجعل على كلّ قول المهيّة معالوجود، أو معالاتتصاف أو الوجود مع الاتتصاف ، كلاهما مجعولاً بالذات ، وكلاهما مجعولاً بالعرض . و الأوّل بالذّات و الثنّاني بالعرض ، و بالعكس . وكذا الثنّلة بالذّات ، أو بالعرض ، أو بالتّلفيق بين الأقسام ، أو بين الأقوال . و على النتّقادير يؤخذكل واحد منها تارة بشرط لا و تارة لابشرط . فتكثّر الأقسام مع ملاحظة الجعل التّركيبي و البسيط .

قوله: «أن لازم المهيلة» الخ ٥٥/٧.

إن قلت : الله على باعتباريته ، هو لازم المهية ، من حيث هي هي ، لا من حيث كونها مجعولة و مرتبطة بالجاعل . و ماسوى المعلول الأوّل لازم مهيّة العقل الأوّل لكن من كونها مرتبطة و مجعولة .

قلت: لمّا سلمت أنّ المهيّة، من حيث هي، اعتباريّة، و المفروض عندالقائلين بأصالتها، أنّ الموجوديّة أيضاً أمر اعتباريّ، و معلوم أنّ ضمّ الاعتباريّ إلى الاعتباريّ لايصيرها متأصّلة، ثبت ما أفاده، قدّه.

قوله : «و استثناء» الخ ٥٥/١٧.

لمَّاكان البرهان مبنيًّا على مقدِّمة مسلَّمة عندهم ، و هي كون المعلول النَّامُّ من

١- البقرة (٢) ، ١٣٨.

لوازم ذات العلّة التّامّة ، و أن ما سوى المعلول الأوّل على أصالة المهيّة ، من لوازم مهيّة الصّادر الأوّل ، استثنى الواجب ، تعالى ، لأنّه ، عند القائلين بأصالة المهيّة ، لامهيّة له ، تعالى . و إنكان هذا القول منهم لا يتمشّى على مذهبهم ، كما مر شرحه فى بابه ، إلّا أنّهم لايسلّمون هذه المقدّمة . و المقصود إلزامهم بما هم ملتزمون به ، و إلّا ، فعلى التّحقيق الحقيق بالتّصديق جريان هذا البرهان في الصّادر الأوّل أيضاً ، بناء على أصالة المهيّة . لأن القول بكون الواجب ، تعالى ، إنيّة صرفة على هذا المسلك صرف لقلقة اللّسان ، كما بيّن فيا سبق من البيان ، فتدبّر !

قوله: «لاكالنَّدى للبحر» الخ ٢/٥٦.

كما يقول به بعض المتصوّفين ، و لكن مقصودهم بيان سرابيّة المعلول بالنّسبة إلى العلّة ، لأن الندى سراب الماء ، و ثانية ما يراد منه . فإنّه ليس شيئاً في حيال الماء ، بل يتخيّل من مداخلة الهواء بين الأجزاء الرّشيّة المائيّة ، كتخيّل الألوان من اختلاف مراتب انعكاس الأصول ، و مداخلة الهواء بينها على ما قيل . و بالجملة : الغرض من التشبيه جهة السّرابيّة لاجهة التوليد ، إلّا أن رعاية الأدب مطلقاً أنسب و أوجب ، فتدبّر! و في هذاالدّليل إيماء إلى قوله ، تعالى : «قُلُ مُكُلُ يُعَمّلُ عَلَى شَاكِلتِه» ١. قوله : «و مثل انسلاب» الخ ٢٥٥٦.

أقول: لزوم كون المجعول بالذّات نفس الرّبط بالجاعل ، و نفس المعلوليّة ، لا شيء له المعلوليّة ، وكذا العلّة بالذّات نفس العلّيّة و الجاعليّة ، من المسلّمات عندهم . و الدّليل عليه أن المجعول بالذّات ، لو لم يكن نفس المجعوليّة الحقيقيّة ، لا المصدريّة الاعتباريّة ، بل كان شيئاً له المجعوليّة ، لكانت المجعوليّة في مرتبة متأخرة عن ذاته . فهو ، في حدّ ذاته : إمّا أن يكون مستغنياً عن الجاعل ، فصير ورته في مرتبة متأخرة محتاجاً إليه ، مستلزم للانقلاب ، و إمّا أن يكون مرتبطاً إلى شيء آخر ٢ ، فننقل الكلام

١ - الاسراء (١٧) ، ٨٤.

۲ ـ «اليه بشيء» ، خ ل.

إلى ارتباطه به ، حتَّى ينتهى إلى شيء يكون نفس الرَّبط بالعلَّة .

و هكذا الكلام فى العلّة بالذّات ، فإنها لو لم تكن فى حدّ ذاتها علّة و مفيضة للمعلول ، بلكانت متّصفة بالعلّية الحقيقيّة فى مرتبة متأخّرة . فاتتصافها بها فى تلك المرتبة : إمّا ناش عن ذاتها ، فيلزم أن يكون المعطى للشّىء فاقداً له ؛ مع أنّه ، ننقل الكلام إلى مفيضها للإفاضة . و إن صارت بسبب شيء آخر متّصفة بها ، فهو مع أنّه ، مستلزم لعدم كونها علّة ذاتيّة ، مستلزم للمطلوب . لأنّا ننقل الكلام إلى كيفيّة إفاضة تلك العلّة لصفة الإفاضة على العلّة الثّانية ، حتى تنتهى دفعاً للدّور و التسلسل إلى عليّة يكون الافاضة و الجعل عين ذاتها ، فتدبّر تعرف !

قوله: «و الحال أنّ المجعول بالذّات» الخ ٥/٥٦.

قد مرّ برهانه ، فتذكّر !

### ٱلْفَريدةُ الثَّانية في الوجوبِ وَالإِمكان : في الموادّ الثَّلْثِ

قوله ، قدة : «الفريدة الشّالثة : في الوجوب والإمكان » الخ ٢٥/٩ . إنّا عقب مباحث الجعل ، وتقسيم الوجود إلى الرّابط و الرّابطي والنّفسي " ، بباحث المواد الشّلث ، لأنتها من الكيفيّات العارضة على الوجود الرّابط ، النّدى هومتعلّق الجعل التركيبي " ، بناء على عدم تحقّق الوجود الرّابط في الهليّة البسيطة . وذلك ، لأنتهم اختلفوا في كونه من أقسام الوجود و مراتبه ، أو من أقسام المهيّة ، و في كونه متحقّقاً في الهليّات البسيطة ، أو غير متحقّق فيها . وقد عرفت شرح القول في ذلك ، وسيأتي ، إن شاء الله في مقارة و مقامه . ولأن " بعض هذه الكيفيّات ، وهو الوجوب ، من عو ارض الوجود ، الذي هو عين الإيجاد ، بل عين الوجود . والإمكان أيضاً ، بوجه ، من عوارض الوجود ، كما سيأتي شرحه .

قوله: « وقول المحقق الله هيجي وجود الأعراض » الخ ٣/٥٧.

أقول، قال بعض المحققين: وجود الأعراض، إن نسب إلى موضوعاتها، كان من أقسام الوجود الرّابطيّ ، ويقع رابطاً في الهليّات المركبّة ، و إن نسب إلى ذواتها وأنفسها، كان من أقسام الوجود المحموليّ ، ويقع محمولاً في الهليّات البسيطة . فلعل مرادالمحقق وجودات الأعراض ، من حيث نسبتها إلى الموضوعات ، لامن حيث نسبتها ألى أنفسها ، فتأمّل!

قوله: « في الحاشية: بل يستعمل الرّابطيّ في وجود العقل الفعيّال » الخ ٥٧ . أقول : بل في وجود الحقّ المتعال . وذلك في موارد عديدة :

منها فى تحقيق ماورث عن بعض الحكماء السّابقين ، من اتتحاد النّفس مع العقل الفعّال ، عند ادراكها للصّورالعقلية . فإنّهم وجنّهوا قول ذاك القائل ـ عند ورودالإشكال عليه ، من لزوم تجزية العقل الفعّال ، وأن يدرك كلّ نفس عندالاتتحاد به ما يدركه النّفس الأخرى ـ بأنّ مراده اتتحاد النّفس مع الوجود الرّابطي للعقل الفعّال . وكذلك وجنّهوا ماورث عنهم ، من أنّ النّفوس الكاملة في نهاية سيرها ، وعروجها العقليّ ، وغاية تحوّلها في بلوغ أشدُها الإمكانيّ ، تتحد مع العقل الفعّال . و فسّر وا ذلك أيضاً باتتحادها مع وجوده الرّابطي " ، إلى غيرذلك من الموارد المختلفة ، التي سيجيئ ذكرها في موقع يليق به .

وذكروا أيضاً: أن مراد القائلين باتحاد المعقولات والمتخيلات و المحسوسات مع النقس عند ادراكاتها العقلية والخيالية والحسية اتتحادها مع وجودها الرّابطي . ووجهوا قول من قال من العارفين: بأن ّ النقس عند نهاية سيرها العروجي لل الله ، وغاية سفرها من الخلق إلى الحق تتحد مع الحق ، وتفنى فيه ، تعالى ، بأن مرادهم اتحادها مع الوجود الرّابطي للحق ، تعالى ، بل كل ّ الموجودات ، أوجلها متحدة مع وجوده الرّابطي ، تقدّست أسمائه ، وتعالى شأنه ، بل هي من مراتب وجوده الرّابطي . و المراد بالوجود الرّابطي في الموارد المذكورة الإضافة الإشراقية الوجودية ، والأشتعة النورية الإلهية ، المستشرقة من شمس هوية الحق ومطالع أقمار ذاته الوجوبية ، من جهة كونه ، تعالى ، المستشرقة من شمس هوية الحق ومطالع أقمار ذاته الوجوبية ، من جهة كونه ، تعالى ، المستشرقة من شمس هوية الحق ومطالع أقمار ذاته الوجوبية ، من جهة كونه ، تعالى ،

قوله : « إن هي الا تمويهات وتماثيل » الح ٢/٥٨ .

المراد من كونها أباطيل، كونها كذلك من جهة مهيّاتها، أو من جهة لحاظها غيراً وسوىً، كماقيل: «ألا كلّ شيء ما خلاالله باطلٌ»، ومن كونها تماثيل الأسماء والصّفات

۱ ـ اشارة الى : « و وصينا الانسان بوالديه احساناً...حتى اذا بلغ أشده وبلغ أربعين سنة... » الاحقاف (۲۶) ، ۱۰.

٧- النور (٢٤) ، ٥٣.

وعكوس سُبُحاتِ وجهه الكريم ، كما قال ، تعالى : «وَلَـكُلُ ّ وِجْهَة ٌ هُوَمُولَـيهــاً» الآية . قوله : « هذا إشارة إلى أنّها في الخارج مواد ٌ » الخ ٨٥/٤.

ليس المراد أنها بعينها تحصل فى الأذهان و تنسلخ عنها، فتوجد فى الأعيان . بل المراد أنها ، باعتبار تكيّف العقود و النسب بها فى الذّهن ، تسمّى بالجهات، و باعتبار تكيّفها بها فى الأعيان ، تسمّى بالموادّ.

فإن قلت: قد تقرّر أنتها منعوارض النسب، والنسبة معدومة فى الخارج، فكيف يمكن تحقيق هذه النسب فى الخارج، حتى تسمنى باعتبار تحقيقها فيها بالمواد.

قلت: النسبة متحققة فى الخارج، بمعنى كون الخارج ظرفاً لنفسها، و إن لم يكن ظرفاً لوجودها. وهذا المقدار يكنى فى تحقق تلكك الأمور فى الخارج، و تسميتها، باعتبار تحققها فيه، بالمواد، فتدبر ا

قوله : « مثل أنّ الواجب ما يلزم » الح ٩/٥٨ .

الدّور فى هذه التّعريفات، من جهة أخذ المُحال، الّذى هو مرادف للممتنع فى تعريف الممتنع. تعريف الممتنع.

قوله : «وغيرذلكك » ۸ه/۱۰.

مثل ما قيل : الواجب ما ليس بممكن ولا ممتنع، أولايمكن عدمه . و الممكن مالا يجب وجوده ولا عدمه . والممتنع ما يجب عدمه،أولايمكن وجوده، إلى غير ذلك .

قوله: « فهی ذات تأسّ ِ » الخ ۱۱/۵۸.

إنبًا كانت تلك الأمور ذات تأسّ بالوجود ، لأنّ الوجوب، الذي هو تأكّد الوجود من عوارضه الذّاتيّة ، وكذلك الإمكان والامتناع أيضاً بوجه: لأنّ كلّ واجب الوجود ممتنع العدم ، وكلّ ممكن الوجود واجب بالغير ، أوممتنع به . و بالجملة : لايحتاج الوجود ، في عروض هذه الأمور له ، إلى أن يتخصّص قبل عروضها ، بتخصّص طبيعي "الوجود ، في عروض هذه العامّة ونعوته الشّاملة ، وذات تأسّ بالوجود في البداهة ،

١ - البقرة (٢) ، ١٤٨٠.

من حيث المفهوم، بل فى بداهة الحكم ببداهتها أيضاً، كما أشار إليه فى الحاشية. وفى كون حقايقها، سوى الامتناع، غير متصوّرة بالعلم الحصوليّ أصلاً. أمّا الوجوب، فلأنّه تأكّد الوجود، وهوعين الوجود حقيقة أو الوجود لا يتصوّر حقيقته أصلاً. وأمّا الإمكان، فلأن حقيقته الإمكان الفقرى، وهوعين الوجودات الإمكانيّة، فهى أيضاً لا تتصوّر أصلاً، من حيث الحقيقة. وأمّا الامتناع، فلوفستر بامتناع العدم، فهو يصير عين الوجود، وإن فسر بامتناع الوجود، والكلام فيا له بامتناع الوجود، والكلام فيا له بامتناع الوجود، فهولا حقيقة له أصلاً، حتى يمكن تصوّره أو لا يمكن. والكلام فيا له حقيقة عينيّة، فتدبيّر!

فإن قلت: لاشكتُ أن تلك الأموركيفيّات النّسب، وهي اعتباريّة، فكيفيّتها أولى بالاعتباريّة. فإذا كانت اعتباريّة، فكيف يمكن أن تكون من العوارض الحقيقيّة لحقيقة الوجود، حتى تكون ذات تأسّ بها فيا ذكر؟ و أيضاً إذاكانت منكيفيّات النّسب، وهي من سنخ المهيّة، لامن سنخ الوجود، فكيف يمكن أن تعدّ من عوارضها ا؟

قلت: مفاهيمها و إنكانت، من حيث هي اعتباريّة لكنّها من حيتالحكيّ عنه بها،النّدي هي الحقايق الوجوديّة أمور متأصّلة. وأيضاً عدّها من عوارض الوجود،من حيث حقايقها أو من جهه أنّ المهيّة،النّي هي معروضة لها من عوارض الوجود أيضاً. كما قيل: من وتوعارض ذات وجوديم.

۱ ـ أى : « من عوارض حقيقة الوجود ».

## فِي أَنَّ الجهاتَ اعتباريَّةٌ

قوله: «للصّدق في المعدوم » الخ ١٤/٥٨.

إن قلت: كما أنسها تصدق على المعدوم تصدق على الموجود أيضاً. فإن كان صدقها على المعدوم يوجب عدمها، فليكن صدقها على الموجود موجباً لوجودها.

قلت: أوّلاً ، الصّدق على الموجود لايوجب الوجود، لجواز صدق المفاهيم العدمية على الموجودات، كالعمى ، الصّادق على زيد مثلاً . فلذا قيل: ثبوت شيء لشيء لايتفرّع على ثبوت الثّابت ، بل على ثبوت المثبت له . وأمّا ثانياً ، فالصّدق على المعدوم يوجب المعدميّة مطلقاً ، بخلاف الصّدق على الموجود ، فإنّه لايوجب الموجوديّة مطلقاً . لأنّها ، لوكانت وجوديّة بالمعنى المقابل للاعتباريّة ، لامتنع صدقها على المعدوم ، بخلاف ما لوكانت عدميّة ، فإنّها لا يمتنع صدقها على المعدوم ، بخلاف ما لوكانت عدميّة ، فإنّها لا يمتنع صدقها على الموجود ، فتأمّل!

فإن قلت: الوجوب لوكان عدميّاً ، لامتنع أن يصيرعيناً للوجود فىالواجب ، تعالى ، و إلّا يلزم أن يكون الواجب اعتباريّة عدميّة .

قلت : ما هوعين وجود الواجب هوالوجوب الحقيق"، الـّذى هو تأكّد الوجود. والـّذى قيل باعتباريّته، هومفهوم الوجوب ، وهو ليس عين وجود الواجب .

قوله: « الوجوديّة العينيّة محال » الخ ١٦/٥٨ .

تعقيب الوجوديّة بالعينيّة ، للإشارة إلى أنّ المراد بالوجوديّة هنا العينيّة ، لا مالايكون العدم جزء مفهومه ، ولوكان اعتباريّاً ، كالامكان بمعنى تساوى النّسبة إلى طرفَى النّسبة . فإنّ اتّصاف المعدوم بها غيرممتنع ،كما لايخنى .

قوله : « فوجودها غيرمهيّاتها » الخ ١/٥٩ .

أقول: أى تكون مفاهيمها مشاركة مع غيرها فى مطلق الوجود، و ممتازة عنها وجوداً بالخصوصيّات، أى المشخّصات الوجوديّة، سواءكانت أنحاء الوجودات أو العوارض المشخّصة. وكلّ ماكانكذلك فهو مغاير المهيّة مع وجوده.

فإن قلت: فالواجب أيضاً كذلك.

قلت: الواجب ، تعالى، لايشاركه غيره فى الوجود ، بل هوصرف الوجود، والباقى أفيائه وعكوسه . وكذا الوجودات الخاصّة لاتمتاز بالخصوصيّات الزّائدة على ذواتها بل بنفس ذواتها أو بنفس ما به اشتراكها، فتدبّر تعرف!

قوله: « فاتّصاف مهيّاتها » الخ ٢/٥٩.

وذلك، لأن القضية القائلة بأن الشيء ، إما واجب الوجود، أو ممكن الوجود، أو ممكن الوجود، أو ممكن الوجود، أو ممتنع الوجود ، منفصلة حقيقية ، لا يخلو عنه شيء . ولكن اتتصاف مهيات موصوفات تلك الأمور بها ، في الذ اتى منها ، يجب أن يكون بالوجوب ، لا بالامكان ، ولا بالامتناع ، و إلا يلزم الانقلاب . وأما في الغيرى منها ، فهو بالامكان بوجه ، وبالضرورة بوجه آخر واتتصاف مهياتها بالوجود ، في الوجوب ، يجبأن يكون بالوجوب وبالامكان ، في الامكان ، و بالامتناع ، في الامتناع . في الذ اتى منها . و في الغيرى ، فكل منها بالامكان ، مع إشكال في الامتناع الغيرى ، فإنه يمكن أن يقال: إنه بالامتناع ، فتأمل !

قوله: « إذلم يذهب أحد إلى ثبوتيَّته » الخ ٥/٥٩.

وذلك، لأنته يلزم من ثبوتيته، تحقيّق الممتنعات فى الخارج، لأن المراد بالثّبوتى الثّابت فى الخارج، و اتّصاف الممتنع أو المعدوم العينى ، بالصّفة الموجـودة فى الخارج، محال .

فإن قلت : هذا فى امتناع الوجود مسلّم، وأمّا فى امتناع العدم، فلا، لأنّه يرجع إلى وجوب الوجود .

قلت: فالثّبوتى ، إنها هوالوجوب، لاالامتناع ، من حيث أنّه امتناع ، فتدبّر! قوله: « وجه البطلان أنّ الإمكان » الخ ٥/٥٩ .

أى معنى قولنا «إمكانه لا» ، أنّ الامكان الشّابت لمهيّة من المهيّات ، مثل زيد الموجود فى الخارج ، مثلاً ، ليس نفس الامكان بموجود فيه ، لكونه عدميّا ؛ و إن كان الاتّصاف بالامكان ثابتاً فيه ، بكون الخارج ظرفاً لنفس النّسبة ، لا لوجودها .

وقولنا: لا إمكان لزيد الخارجيّ فى الخارج ، معناه أنّه ليس بممكن فى الخارج ، معناه أنّه ليس بممكن فى الخارج ، بمنى أنّ الامكان ، النّدى قلنا أنّه ثابت له خارجاً ليس بثابت له خارجاً. وهذا هو الحكم باجتماع النّقيضيّن ، فإنّ ثبوت الامكان لشيىء ، ورفع ذلك الثّبوت ، متناقضان ، فلا يمكن أن يكون أحدهما عين الآخر .

وبعبارة أخرى، قولنا «إمكانه لا» متضمتن لاثبات الامكان لزيد ، مع القول بكون ذات الامكان و نفسها غير موجودة لنفسها 1 ، لا أنها غير موجودة لزيد . و قولنا : «لا إمكان له» ، أن ذاك الامكان العدى ، ليس بثابت له و القول بكون الامكان العدى ثابتاً لزيد ، وليس بثابت له ، متناقضان . فلا يمكن أن يكون أحدهما عين الآخر . وببيان آخر ، قولنا : «لا إمكان له» ، أن الامكان العدى مرفوع ، «إمكانه لا» ، أن الامكان العدى مرفوع ، فالثانى رفع لذلك الامكان العدى . و الشيئ لا يمكن أن يكون عين رفعه و نقيضه .

قوله : « والشَّىء مطلقاً » الخ ٩٥/٩ .

أى : أىّ شىءكان، سواءكان وجوديّاً، أو عدميّا، أو شبه الوجود، أو المهيّة، أوالعدم، فإنّ الجميع رفعه مناقض له.

قوله: « والأعدام » الخ ٥٩/١٠ .

إشارة إلى دفع قول القائل: إذ لاميز فى الأعدام. وحاصل الجواب: أنّ الأعدام لاتتمايز من حيث أنّها أعدام ، لامن جهة الاضافة إلى الملكات، فإنّها من هذه الحيثيّة متمايزة، وفى المقام أيضاً ، متمايزة من جهة أنّها مضافة، فتدبّر!

قوله: « في المفردات عدم صدقهما » الخ ٥٩/٥٩.

أقول: أمَّا في القضايا، فبعدم صدقهما في نفسها، وعدم تحقَّق نسبها في الخارج

۱ ـ « و نفسه غير سوجودة لنفسه » ، خ ل .

أوالذ هن أونفس الأمر، بالمعنى الله ذكر لتحقق النسبة، وعدم مطابقتها للنسب النفس الأمرية ، لامن جهة صدقهما على شيء لأن الحمل والصدق ، الله يمعناه ، إنها هو فى المفاهيم ، لا القضايا ، كما صرّح به فى الحاشية . وبالجملة : ارتفاع النقيضين فى المفردات عدم صدقها ، بمعنى الحمل على شيء ، وفى القضايا عدم صدقها فى مقابل الكذب، فى حد نفسها، فتدبر !

قوله: « الواجب عنه الوجوب ينحسم » الخ ١٦/٥٩.

إن قلت: التّعبير بفعليّة الانحسام غيرصحيح ، لجواز دوام اعتبار المعتبر فلاينحسم عن الموضوع لدوام العلّة ، فيجب أن يعبّر بإمكان الانحسام .

قلت: دوام الاعتبار متوقّف على عدم تناهى القوى الانتسابيّة اوتوجّهها إلى الاعتبار، وأن لايشغلها شأن عن شأن. وهذا ممّا قام الدّليل على امتناعه فى أكثر النّفوس، فتأمّل!

قوله: « ووجه البطلان النّقض بالامتناع » الخ ١/٦٠.

بيان النقض: أن الامتناع اعتبارى بالاتفاق. فإذاكان اعتبارية الشيء تقتضى أن ينقطع، ويزول عن موصوفه، من جهة توقفه على اعتبار المعتبر، لزم انقطاع الممتنع عن امتناعه وكذا الشيئية اعتبارية بالاتفاق، فلوكانت الاعتبارية ملازمة للانقطاع بالوجه، الذى ذكره المستدل ، لزم انقطاع الشيئية عن الأشياء، وأن ينقلب الشيء إلى المكن أوالواجب. لعدم جواز خروج الشيء عن المنفصلة الجقيقية، القائلة: بأن الشيء، إما واجب، أو ممكن، أو ممتنع. وكذا عدم جواز رفع الشيئية ونقيضها عن الموضوع، فتدبر!

قوله: « مع أنَّ الكلام إنَّما هوفي الوجوب الَّذي » الخ ٣/٦٠.

أى: اللّذى قيل باعتباريّته ، هوالوجوب اللّذى من كيفيّات النّسب ، لاالوجوب الحقيقيّ اللّذى هو تأكّد الوجود ، اللّذى بانحسامه ينحسم وجوب الواجب ، و لم نقل

۱ ـ « القوى الانسانية » ، خ ل.

باعتباريّته ، حتّى ينحسم وجوب الواجب ، فتدبّر!

قوله : « في بيان أقسام » الخ ٤/٦٠ .

ليس المراد بيان جميع أقسام كل واحد من هذه الأمور فإن جميع أقسام الامكان، بل الامتناع و الوجوب ـ لو فسرا بمطلق الضرورة ـ غير مذكور هناك ، بل المراد الأقسام المقصودة باللذكر في الفلسفة ، التي تترتب على ذكرها فوائد فلسفية ، و إن كان بعضها مذكوراً في الفصل الآخر ، لمناسبة مقامية ، فتدبر!

قوله: « إلا في الإمكان » الخ ٨/٦٠ .

إن قلت: الإمكان الذّاتيّ من لوازم المهيّة والمهيّة مجعولة ، فلازمها أيضاً مجعول بتبعها ، فيلزم تحقّق الامكان الغيريّ ، فكيف قال : إنّه غيرمتصوّر ؟

قلت: المرادمن الامكان الغيرى الامكان الذّى يعطيه العلّة للشّىء الّذى هو فى ذاته غير ممكن ، وهذا النّذى منعنا تحقيّقه ، وأميّا الامكان الذّاتى ، النّذى يتحقيّق بعين تحقيّق المهيّة، لا بجعل منفصل غيرجعل المهيّة ، فهوليس بغيرى بهذا المعنى ، كما لا يخفى .

و بعبارة أخرى ، المراد بالامكان الغيرى الامكان الذى يجعل للمهية بالجعل التركيبي ، بالله غير مجعولة حقيقة ، التركيبي ، بالله غير مجعولة حقيقة ، كما تقرّر في مبحث الجعل ، فتدبّر!

قوله: « وعلى الأخير يلزم أن يكون » إلخ ٢٠/٦٠.

فإنه ملازم لتحصيل الحاصل.

إن قلت: لم لا يجوز اجتماع إمكانين فى الذّات الواحدة أحدهما بالذّات ، والآخر بالغير، ويكون الثّاني مؤكّداً للأوّل ؟

قلت: المراد بالامكان الغيرى مالا يكون حاصلاً مع قطع النّظر عن الغير . و في هذا الفرض قد حصل بدون الغير فضلاً عن قطع النّظر عنه .

فإن قلت: الحاصل هنا كذلك هو الامكان الذَّاتيّ ، لا ما هو حاصل بالغير ، مؤكّداً للأوّل .

قلت: أوّلاً ، إذا كان الامكان ذاتيّا ، يصير مستغنياً عن الغير، كما فى الوجوب والامتناع. لأنّه ، يصيرضرورى الوجود للموضوع ، و الضّرورة مناط الغناء ، فيكون فرض الغير لغواً ، كما لا يخفى .

و ثانياً ، حصول الامكان بالغير مميّا لايتصوّر أصلاً ، لأن يعطاء الغير للإمكان على الشيء فرع إمكانه ، لأن الواجب والممتنع يمتنع احتياجها إلى الغير . فيلزم تقدّم الشيء على ما يتقدّم عليه . وثالثاً ، تأكّد الشيء بتضاعف الاعتباريّات غير متصوّر ، كما لايخني ، فتدبّر!

قوله: « فللأوّل باعتبار وجودهما » الح ١/٦١ .

إنها خصّ بوجودهما ، مع أنتها باعتبار عدمها أيضاً مثال للواجب بالقياس ، لأن الوجوب بالقياس ، على ما فسّره ، لايلائم الأعدام . لما مرّ سابقاً : أنّ عليّة الأعدام تقريبيّة .

قوله: « وبالجملة المتضايفان » الخ ٢/٦١.

أى: المتضايفان، وضعاً، بأن يوضعا معاً، ورفعاً، بأن يرفعا معاً. موضوع المثال للواجب بالقياس، فإن وضع أحدهما واجب بالقياس إلى وضع الآخر، وكذا رفعه واجب بالقياس إلى رفعه. و جمعاً، أى جمعاً بين الوضع و الرّفع: بأن يوضع أحدهما، ويرفع الآخر. موضوع المثال للممتنع بالقياس إلى الغير.

ويمكنأن يكون المراد من الأوّل ، أى: وضعاً ورفعاً ، وضع أحدهما ورفع الآخر، وهوموضوع المثال للممتنع بالقياس إلى الغير، ومن الثّانى الجمع بينها فى الوضع أو فى الرّفع، فيكون مثالاً للواجب بالقياس إلى الغير.

ويمكن أن يكون المراد من الثّـانى ، بقرينة قوله «فللأوّل باعتباروجودهما »، الجمع بينهـما فى الوضع فقطّ .

قوله : « ضرورة تحقيّق الشّي » الخ ٢/٦١ .

أى سواءكان بالغير، كما في المعلول بالقياس إلى العلَّة، أو بالذَّات، كما في العلَّة

الوجوبيّة بالنّسبة إلى المعلول ، أولا بالذّات ، ولا بالغير ، كما فى كلّ واحد من المتضائفَين بالنّسبة إلى الآخر .

#### قوله: « على سبيل الاستدعاء » الخ ٢/٦١.

أى: أعمّ من الاقتضاء الايجابيّ ، كما في المعلول بالنسبة إلى العلّة الوجوبيّة . أو الاستدعاء بمعنى المنبعث عن الافتقار الوجوديّ ، أو الذّاتي ، كما في العلّة بالنّسبة إلى المعلول . أو الاستدعاء بمعنى مطلق الطّلب المنبعث عن التّضايف بين الطّرفيّن ، كما في المتضايفين .

#### قوله: « إذ لاعليّة بين المتضايفيّن » إلخ ١٠/٦١.

مع وجوب كونها معلولى الشيء الثّالث ، الموقيع للإضافة اللّزوميّة بينها ، بناءً على ما تقرّر بين الحكماء ، من أنّ العلاقة اللّزوميّة بين الشّيئين تتوقّف على عليّة أحدهما ، أوكل واحد منها للآخر على وجه غير دائر ، أومعلوليّة كيليها للشّيء النّالث، خلافاً للمتكلّمين . والمراد من عدم العليّة بينها عدمها ، من حيث كونها متضايفين ، وإلا ، فالعلّة والمعلول بينها التّضايف ، مع كون أحدهما علّة للآخر.

#### قوله : « فالوجوب بالقياس يجتمع » الح ١٠/٦١ .

أقول: أمّا معالوجوب النّذاتيّ ، فكما فىالوجوب بالقياس المتحقّق فى الممكنات، بالنّسبة إلى الحقّ ، تعالى ، و فى الحقّ تعالى بالنّسبة إلى الممكنات. أمّا مع الوجوب الغيرىّ ، كعكس هذا المثال .

#### قوله : « وينفرد عنهما » الخ ١١/٦١ .

أى: فى المنضايفين، كل واحد منها بالنسبة إلى الآخر. فإنه واجب بالقياس إليه، وليس واجباً به، لا بالقياس إلى العلة الثالثة، كما عرفت. فإنتها بالنسبة إليها واجب بالغير أيضاً، لوكانت علة لوجودهما أيضاً.

١ - بناء على مذاق الجمهور ؛ و أما على رأى ارباب البصيرة من معلولية التضايف
 للعلة الموقعة بينهما تلك (!) التضايف ، فيدخلان في القسمين الاولين ، فتدبر! منه .

قوله: « بحسب الاستدعاء المطلق » الخ ١٢/٦١.

أى: الأعمّ من الاقتضاء، والافتقار، و مطلق الطلب. الأوّل، كما فى الامتناع بالقياس الحاصل لعدم المعلول بالنسبة إلى وجود العلّة، و بالعكس، أو لوجود العلّة بالنسبة إلى عدم المعلول، أو عدمها بالنسبة إلى وجوده. وكما فى عدم أحد المتضايفين بالنسبة إلى وجود الآخر، أو وجوده بالنسبة إليه.

قوله: « وهو أيضاً كسابقه في العموم » الخ ٦١/٦١.

أى الامتناع بالقياس، كالوجوب بالقياس فى كونه أعم من الامتناع الذ " اتى والغيرى، وفى الانفراد عنهما . أمّا اجتماعه مع الامتناع الذ " اتى ، كما فى الامتناع بالقياس الحاصل للممكن وجوداً بالنسبة إلى عدم علته الوجوبية . ومع الغيرى ، كما فى عكس ذلك . والانفراد عنهما، كما فى عدم كل واحد من المتضايفين، أو وجوده بالنسبة إلى وجود الآخر، أو عدمه .

قوله: « أو الاتّـفاق في علّـة واحدة » الخ ١/٦٢ .

أقول: أمّا مثال الأوّل ، فكما سيذكره ، قدّه ، بقوله: كالمفروض واجبيّن ، وكالمفروض ممكنين ، كل واحد منها معلول لواجب آخر ، من جهة قياس كل واحد من الممكنين إلى الآخر ، أو أحدهما معلول ممكن ، والآخر معلول واجب ، لايستند إليه الممكن الأوّل . وإنكان هذا الفرض يرجع إلى الثّانى بالأخرة . ومثال الثّانى ، كما فى العقل الثّانى والفلك ، من جهة كونهها معلولكى العقل الأوّل ، أو معلولكى الحق ، تعالى شأنه ، بتوسيّطه . فإن قلت : المتضايفان بينهها الوجوب بالقياس ، أو الامتناع بالقياس وجوداً وعدماً ،

قلت : قد مرّ أنّها معلولان لشيء ثالث، موقيع للإضافة بينها، فها قد خرجا بقوله : «أو الاتّفاق» الخ . فعليه يمكن أن يجعلا مثالاً لهذا القسم، كما لايخني .

قوله : « وهذا الفرض » الح ٤/٦٢.

مع أنَّه صرّح بنني العلَّيَّـة بينهما .

أى : ما ذكره بقوله: «كالمفروض واجبَين» ،مع أنَّه مثال لما نحن فيه ، له فواثله

علمية ، كما فى مسألة ٥ نفى الأجزاء عن الواجب » وغيرها ، كما فيما أشار إليه فى الحاشية ، وهى نفى المهية عن الحق ، تعالى . وأيضاً ، «فى نفى الكثرة عن الواجب» ، أى فى إثبات توحيده ، تعالى ، بالوجه الذي أشار إليه صدر متأليهة الاسلام ، قدة ، كما سيجيء بيانه منيا فى مسألة التوحيد .

وفى قوله: «كالمفروض» إشارة و إيماء إلى امتناع المفروض. وقال بعضالعارفين: أن "نفس فرضالكثرة فى الواجب بالذات ممتنع. وله وجه قدسبق بيانه، عندقول المصنيف، «ورأيت بعض من له حظ من الذوقيات» الخ، فراجع!

## فِي أَبْحَاثٍ مُتَعَلِّقةٍ بِالإِمكانِ

قوله: «غرر في أبحاث » الخ ٦/٦٢.

البحث عن الإمكان، مع أنه سلب محض و بطلان صرف، من جهة كونه سراب الوجوب وقنطرة الحقيقة ، كما ورد: أن العبودية جوهرة كنهها الربوبية . أو من جهة أنه من عوارض الوجود ، من جهة اتتحاده مع المهية ، الذي هي الموضوع بالحقيقة للإمكان، من جهة سراية حكم أحد المتتحدين إلى الآخر، أو من جهة أن المهية عارض الوجود، كما قيل : من وتوعارض ذات وجوديم الخ ، وعارض العارض عارض . أو من جهة أن المهيات وجودات خاصة ، علمية . أو من جهة أن بعض معانيه ، من الفقري والاستعدادي، من عوارض الوجود، أو نحو من الوجود . أومن جهة أن النسبة ، الذي هو من كيفياتها ، لها حظ من الوجود . أو من جهة أن الجهات الشلث من عوارض الوجود ، الرابطي الذي هو نحو من الوجود على رأى . و بالجملة : البحث عنه بالأخرة بحث عن الوجود، أو عوارضه ، الذي هو والتعليمي والتعليمي والتعليمي .

قوله: « وأميّا عند اعتبارهما » الخ ۲۰/۲۲ .

إشارة إلى أن "العالم دار الوجوب والضرورة، وأن "الإمكان، لا أصل ثابت له فى عالم الأعيان، و أن تحققه فى موطن الأذهان و ظرف التحليل. فليس فى الدّار غيره ديّار، لأن "الشّيء لايخلو عن وجود علّته، وعدمها.

قوله، قدّه: « بخلاف الذّاتي منهما » الح ١٢/٦٢ .

فإن الواجب بالذات لايمكن أن يصير واجباً بالغير ، وكذا الممتنع بالذات لايمكن أن يصير ممتنعاً بالغير، و إلا لزم الانقلاب، أوتحصيل الحاصل، أوخلاف الفرض،

او أن يكون وجود الغير ، لغواً صرفاً وباطلاً محضاً .

و ببیان آخر: الغیر ـ الذی یکون علته للوجوب ، بالنسبة إلی الواجببالذ ات، أو علته للامتناع ، بالنسبة إلی الممتنع بالذ ات ـ إما أن یکون واجباً ، أو ممکناً أو ممکناً ، فلو کان ممکناً یلزم الد ور. لأن الممکن ما لم یجب لم یوجد. ووجوبه یجب أن یکون بالواجب ، أو ینتهی إلیه . فلو صار سبباً لوجوب الواجب بالذ ات ، ولو وجوباً آخر غیر الوجوب ، الذی حصل بذاته ، یلزم الد ور . و کذا لو کان واجباً بالذ ات . لأن المفروض ، أن کل واجب بالذ ات له وجوب بالغیر أیضاً ، مع أن حکم الأمثال فیا یجوز و فیا لایجوز واحد . فیکون الوجوب الغیری فی کل واحد منها مستنداً إلی الآخر ، وهذا دور . ولایمکن أن یکون ممتنعاً بالذ ات ، إذ ما لاوجوب له لایمکن أن یصیر علته للوجوب ، مع أن محض ، فکیف یمکن فرض علی ته لوجوب الواجب؟

وأيضاً ، إمّا أن يكون الوجوب الواحد معلولاً لعليتين ، فيلزم توارد العليتين المستقلتين على المعلول الواحد ، و إمّا أن يكون الوجوب الغيرى غير الوجوب الذّاتى : فإمّا أن يكون ، مع فرض عدم الغير ، يتّصف الواجب بالوجوب ، أو لايتّصف . فإن لايتّصف ، فيلزم أن لايكون واجباً بالذّات ، هذا خلف . و إن اتّصف بالوجوب ، مع فرض عدم الغير ، فيكون وجود الغير لغواً .

فإن قلت : لم لايجوز أن يتسف بمرتبة من الوجوب، وهى السّى ذاته علّـة لها ، ولا يتسّصف بمرتبة أخرى، وهي السّي تكون معلولة للغير؟

قلت: الوجوب بالذّات يجب أن يكون فى أعلى مراتب التّأكّد، بحيث لايفرض أشدّ وأتم منه. فكيف يمكن فرض معلوليّة مرتبة من وجوبه. لغيره؟ وبالجملة: الوجوب بالذّات صرف حقيقة الوجوب، والوجود الّذى لا أتم منه. ولا يمكن تكرّره وتعدّده، حتى يمكن فرض معلوليّته لغيره، وقس عليه الأمر فى الامتناع.

قوله: « فكانوا يقولون » الخ ١/٦٣.

أقول: الظَّاهر منهذا الكلام. أنَّهم يريدون بالإمكان سلب الضَّرورة عن طرف

العدم، حيث يخصونه بما ليس بممتنع، وهذا قسم من أقسام الممكن العام "، لأنه قديكون مقيداً بطرف العدم، فيصير مفاده سلب الامتناع، وقد يقيد بطرف الوجود، فيصير مفاده سلب الوجوب، وعلى التقديرين: إمّا أن يكون الطّرف الموافق ضروريًا، مفاده سلب الوجوب، وعلى التقديرين: إمّا أن يكون الطّرف الموافق ضروريًا، فيفترق عن الإمكان الخاص، ويشمل الواجب أوالممتنع. وإمّا أن لايكون ضروريًا، أيضاً، فيصير ممكناً خاصاً. فالإمكان العام "إذن، أعم " من الثّلاثة. فما هوالمتداول في لسان العامة أحد أقسام الممكن العام "، على ما قرّره، قدّه، لاما هو المتداول في عرف الحكمة. ولكن ، ليس مرادهم التقييد بر «سلب الامتناع» فإن "المراد في استعال لفظ الإمكان، عند العامة، هو سلب الضرورة عن الطّرف المخالف. إلّا أنه، لمّا كانت القضية الموجهة، النّي استعملوا فيها الإمكان، قضية إيجابية، وكان مخالفها السلّب والعدم، صار مفاد الامكان في هذه القضية المستعملة، سلب الامتناع. فالتّقييد، إنّا حصل من خصوصية المادة، لا من تقييد مفهوم الإمكان عندهم.

وبالجملة: المراد استكشاف استعالهم الإمكان في هذا المعنى، من هذا المثال وأمثاله. إذ ليس للإمكان معنى آخر في عرفهم غيرهذه المعانى . ومن المعلوم، أنسهم لم يستعملوا هذه اللهظة فى سلب الامتناع فقط"، حتى يكون أحد معانيها عندهم، فتدبّر!

قوله: « خاصّ و خاصّی » الخ ۲/۶۳.

أمّا كونه خاصًا ، فلأنّه أخصّ من الإمكان العام ّ . أمّا كونه خاصّيا فلما ذكره بقوله « حيث تفطّن » الخ .

قوله: « إذ جعلناه أصلاً » ٣/٦٣.

إنها جعله أصلاً، لغاية اشتهاره فى عرف الفلاسفة، وكونه أقرب إلى حاق السلب من الامكان العام ، ولكون ساير المعانى غير الامكان العام أخص، أوكالأخص بالنسبة إليه ، ولكونه المقصود بالأصالة فى مبحث الجهات الثلث.

قوله: « فكأنَّه أخصَّ » الح ٥/٦٣ .

إنَّا قال : «كأنَّه أخصَّ »، لأنَّ استعالم لفظة الامكان في هذا المعنى إنَّا كان

بوضع جديد ، لا من قبيل استعال العام في الخاص، كما صرّح به صاحب المحاكمات.

قوله: « لكونه معتبراً في الأوصاف » الخ ١٣/٦٣.

تعليل لقوله «حتى الضّرورة بشرط المحمول » أى ليس هومعتبرا فى الأوصاف الماضية أو الحاليّة ، حتى لايمكن خلّوه عن الضّرورة بشرط المحمول . فإن الضّرورة بشرط المحمول فرع وجود المحمول ، وليس الشّىء موضوعاً ، بالنّسبة إلى الأوصاف المستقبلة فى الحال ، حتى يتّصف بالضّرورة بشرط المحمول .

قوله: « إنَّما اعتبره » الح ١٤/٦٣ .

مقول لقول المحقيّق، الطّوسي "، قدّه.

قوله: « ضرورة ما » الخ .

فاعل ساقها . و المراد أن ما ينسب إلى الماضى والجال ، إمّا أن يكون موجوداً ، فيكون ضرورى الوجود ، لأن الشيء ما لم يجب لم يوجد . و إمّا أن يكون معدوماً ، فيكون ضرورى العدم ، لأنه ما لم يمتنع لم يعدم . وكذا يكون محفوفاً بضرورتين ، أو امتناعين ، فلايخلو عن ضرورة ممّا ، أى إمّا ضرورة الوجود، أو العدم، أو الضّرورة بشرط المحمول .

قوله: « والباقى على الإمكان الصّرف » الح ١٧/٦٣ .

أى: بالنَّظر إلينا، كما سيصرّح به، لا بالنَّظر إلى الواقع ونفس الأمر.

قوله: « لأنّ الأوّلَين » الخ ٢/٦٤ ـ ٣ .

أى : العام و الخاص ، و هذا تعليل لجعل هذا الممكن الأخص ، مع تقييده بالاستقبالى، فإن المقصود من هذا تحصيل ما يكون أقرب إلى حاق الإمكان ، و يخلوعن كافة الضرورات بالنسبة إلى علمنا .

قوله، قدّه : «كالكسوف » الخ ٣/٦٤ .

المراد منه المعنى ، الأعم من كسوف الشمس و خسوف القمر . فإنه قد يطلق عليها تغليباً ، كما أنه قد يعكس أيضاً . و الأوّل حاصل من حيلولة القمر بينها و بين الأرض ، والثّانى من حيلولة الأرض بينها وبين القمر . وكلّ واحد منهما متّصف بالضّرورة

الوقتيّة، فليس بخال عن كافّة الضّرورات.

قوله: « كما في مادّتكي الوجوب » الخ ٧/٦٤. م

أميّا الأوّل ، فكقولنا واجب الوجود عالم ، أوحىٌ ، أو موجود و نحو ذلك . والثّانى ، كقولنا شريك البارى موجود ، أو اجتماع الضّدين ثابت ، ونحو ذلك . وذلك فى الوجوب الذّاتى ، والامتناع الذّاتى . و أمّا فى الغيرى ، مثل قولنا فى الأوّل الشّمس تطلع غداً ، و فى الثّانى ، نقيض ذلك مثلاً . وهكذا قوله : كما فى مادّة الامكان مثل زيد كاتب غداً .

قوله: « في عدم التّعيين في نظرنا » الح ١٧/٦٤.

أى لا فى نظر المبادى العالية، والنّفوس الكلّيّة، الالهيّة المتّصلة بها ، مثل نفوس الكلّين من الأنبياء والأولياء: النّذين، روح القدس فى جنان الصّاغورة ، ذاق من حدائقهم الباكورة .

قوله : « وفي الضّرورة » الخ ١/٦٥ .

الأوْلى حذف كلمة « في » ، فتأمـّل!

قوله : « بل إلى شيءآخر » الخ ١٠/٦٥ .

و العبارة قاباة للحمل على كلا المعنية بن: أمّا المعنى الأوّل ، فبأن يجعل قوله: « بل إلى شيء » الخ إضراباً عن قوله «غيرمفتقرة» الخ. أى: غيرمفتقرة إلى شيء آخر، من الحدس والتّجربة ، والوجدان، ونحوها، مما يفتقر إليه الأقسام الأخر للأوَّلَ ، بمعنى مطلق الضّروري . وأمّا المعنى الثّاني ، فبأن يجعل المعنى: بل مفتقرة إلى شيء آخر، مما يفتقر إليه سائر الأقسام . وهوهنا تصوّرالأطراف، اللّذى يشترك سايرالأقسام فىالاحتياج الله ، فتدبّر! .

قوله: « واعلم أنّ القائلين بالبخت والاتّفاق » الخ ١٢/٦٥ .

القائلون بالاتتفاق، منهم من ينكر العلّة الغائيّة لإيجاد الموجودات، ومنهم من ينكر العلّة الفاعليّة . ولمّاكان إنكار العلّة الغائيّة، في معنى إنكار العلّة الفاعليّة ومساوقا معه، جعل القائلين بالاتتفاق، مطلقاً، منكرين لهذه القاعدة . و إلّا ، فالفرقة الثّانية غيرمنكرين لها ظاهراً ، فتدبّر!

قوله: « مساوق » الخ ١٣/٦٥.

إنتها عبّربالمساوقة ، بمعنى التّساوى والتّلازم فىالقول ، لأنتّهم لم يصرّحوا بإنكارها، بل أنكروا احتياج الممكن إلىالعلّـة . وهذا الأمرملازم مع إنكارهذه القاعدة .

قوله : « الذَّى لايقول به الأشعريّ » الخ ٦٥/ ١٣\_١٤ .

وذلك، لأن الأشعرى قائل بجوازالترجيح بلا مرجّح، ولايقول بجواز الترجّح بلا مرجّح . لكن ، لمّاكان الأوّل مستلزماً للثّانى ، جعلوه قائلاً بهذا القول ، من حيث لايشعر . فالمراد أنّه ، ليس بقائل به ظاهراً ، وإنكان قائلاً به ، من حيث لايشعر .

قوله: « وهما يستلزمان لسلب الشيء عن نفسه » الخ ١٦/٦٥.

أقول: وذلك، لأن احتياج كون الإنسان إنساناً ، مثلاً ، إلى الجعل فرع جواز أن لايكون الإنسان إنساناً ، حتى يحتاج ثبوته له إلى الجعل . إذلامعنى لجعل ماهوضرورى الثبوت للشيء بالجعل التركيبي ، الثبابت للشيء مع قطع النظر عن الجعل وبدونه، وفيه اسلب الشيء عن نفسه . وأيضاً ، لابد من وضع الموضوع فى كل قضية ، حتى يحمل عليه المحمول ، أو يرفع عنه . فلوكان مفاد المحمول سلب الموضوع عن نفسه ، يلزم وضع الشيء فى عين رفعه ، وهذا تناقض صريح . وقس عليه الأمر فى الوجود .

قوله: « والجواب أن أثر الجعل » الخ ١٧/٦٥.

١ - أي : في جواز أن لايكون الانسان انسانا » .

هذا على مذهب التّحقيق ، من أصالة الوجود . و أمّا على مذاق القائلين بأصالة المهيّة ، فأثر الجعل نفس المهيّة بالجعل البسيط ، كما مرّ تفصيله .

قوله: « أو في طرفه » الخ ٢٠/٦٦.

أى: في الآن.

قوله: « وبوجه بعيد » الخ ١٢/٦٦.

وجه كون هذا وجهاً بعيداً ، أن بينونة أجزاء المهية، كل واحد منها مع الآخر ومع المهية ، بينونة عزلية ، واحتياجها الهيا ليس كاحتياج العكس إلى العاكس ، والظلّ إلى ذى الظلّ ، بل كاحتياج الشّىء إلى الشّىء ، بخلاف احتياج المعلول إلى العلّة الوجوديّة ، فتدبّر!

قوله: « لكنته استمرار الوجود الأوّل » الخ ٢/٦٧.

استمرار الوجود الأوّل ، بناء على مذاق المشائين وكثيرمن الحكماء والمتكلّمين، إبقاء الوجود الأوّل للمهيّة . لأنّها فى ذاتها تكون « ليس » ، ومن علّتها تصير « أيس » فلولا إبقاء العلّة لوجودها بعد إبجادها ، لرجعت إلى العدم والدّثور ، منجهة عودكل شيء إلى أصله ، ولأنّ ما بالعرض يزول . أو بقاء الوجود بحدّه و مرتبته ، أو أفراده المتباينة وعدم قبضها إلى ذاته . وأمّا على مذاق القائلين بالحركة الجوهريّة ، كصدر المتألّهين و المصنّف و أمثالها ، قدّهم ، وقاطبة العرفاء الشّامخين من أنّ العالم لايبتى زمانيّن ، كما أشار إليه الشّبسترى بقوله : « كه عالم » الخ .

قوله: « قد كان الافتقار للإمكان » الخ ٩/٦٧.

أى:الإمكان الذَّاتيُّ في المهيَّات، والفقريُّ في الوجودات،

قوله: « وفي زمانه » الخ ۲۰/۶۷.

أى: فى زمان المحمول . وفيه إشارة إلى أعمّيّة الضّرورة بشرط المحمول.عمّايكون المحمول ظرفاً أوقيداً .

۱ ـ أى: « احتياج المهية ».

قوله: « عن ترتّب هاتين الحالّتين » الخ ١٥/٦٧.

فإن ّالحدوث مسبوقيّة الوجود بالعدم، و الأوّل ضرورة الوجود، والثّانى ضرورة العدم، ولكن بشرط المحمول .

فإن قلت: هذه ، و إن كانت ضرورة بشرط المحمول، إلّا أنّها ضرورة حاصلة بجعل العلّة ، إلّا أنّها بالعرض. فإنّه ، لو لم يجعل العلّة الوجود، أو العدم المضاف إلى المعلول، بناءً على احتياجه الله الجعل ، لا يمكن تحقّق الضّرورة بشرط المحمول. فهذا ممّاً يؤكّدالاحتياج إلى الجعل، لا أنّه يصيرمناط الاستغناء.

قلت: الكلام فى علّة الحاجة إلى الجعل. وهاتان الحالتان متفرّعتان على الجعل، كما اعترفت به فلايمكن أن تصيرا سبباً للاحتياج إليه، كما لايخنى. لأن علّة الاحتياج يجب تقدّمها على الاحتياج. وأيضاً، الحدوث إنها نشاء من الاحتياج، فلايمكن أن يصير علّة للاحتياج، لما كانت مقدّمة عليه ما خلّة للاحتياج، لما كانت مقدّمة عليه فالحدوث قبل تحقيقه لا يمكن أن يصير علّة للاحتياج، و بعد تحقيقه للحصل الاستغناء. فلا يمكن أن يصير مناطاً للحاجة، فتدبير!

قوله: « ومنها لوازم الأوّل والمهيئة » إلى قوله «الصفات الإضافيئة» الخ ٢/٦٨-٣. المراد بالصفات الإضافيئة الإضافيئة المحضة . فإنتهم قستموا صفات المبدء، تعالى: إلى حقيقيئة محضة، وهي التي لا يعتبر الإضافة ، لا في مفهومها . ولا في حقيقتها ووجودها ، ومصداقها وبعبارة أخرى: لا يكون الإضافة نفس مفهومها ، ولا لا زمة له ، مثل الحيوة والوجوب الذاتي ونحوهما . وإلى حقيقيئة ذات إضافة ، وهي التي يعتبر الاضافة في تحقيقها ووجودها ، لا في مفهومها ومعناها . وبعبارة أخرى: لا يعتبر الإضافة في مفهومها ، ولكن تكون لا زمة له ، مثل العلم والقدره و نحوهما . وإلى إضافيئة محضة ، وهي التي يعتبر الاضافة تحقيق المنافة المنافة في مفهومها والقدرة و المحودة الله إلى إضافيئة محضة ، وهي التي يعتبر الإضافة المنافة المنافقة المنافقة المنافة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافة المنافة المنافقة المنافة المنافقة المنافقة المنافة المنافة المنافة المنافة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافة المنافقة المنافق

۱ - أي: « احتياج العدم ».

٢ - أي : « على الاحتياج ».

٣ ـ أى : « قبل تحقق الحدوث ».

فى مفهومها ووجودها، بأن تكون نفس الإضافة، لا ما يعرِضه الاضافة. و ذلك ، مثل العالمية و القادرية و الخالقية ونحوها . واتفقوا : على عينية القسمين الأولين بالنسبة إلى ذاته ، تعالى ، وعلى زيادة الثالث عليها . لاستلزام زيادة الأولين ، لتركتب الذات، وحصول جهة فقدانية أو « معانية » لذاته القيومة ، تعالى شأنه . وأن يكون الشيء الواحد من جهة واحدة فاعلا و قابلا لأمر فارد . و استلزام عينية الأخيرة أن يكون ذاته ، تعالى ، نسبة اعتبارية .

ولكن ، مبادى تلك الإضافات راجعة عندالمحققين منهم إلى قيوميته ، تعالى ، التى هى أيضاً ، عين ذاته القيدومة ، كما أن صفاته السلبية راجعة إلى سلب الإمكان ، الرّاجع إلى وجوب الوجود ، من جهة أن سلب السلب موجب للإثبات . وهذه الصفات ، التى هى ، من حيث مفاهيمها نفس الإضافة ، لاشكت فى أنها لازمة لذاته القيومية ، قديمة بقدمها . لأن فى عروضها عليها وحدوثها لها وعدم لزومها لها ، قدح القاعدة ، القائلة بر أن الواجب الوجوب بالذات واجب الوجود من جميع الجهات و الحيثيات » . و بالجملة : عدم لزومها لها مستلزم لحصول جهة إمكانية لذاته ، تعالى .

### قوله: « وعند الإشراقيتين » الخ ٤/٦٨ .

المراد من الأنوارالقاهرة العقول العرضية ، المسمّاة بأرباب الأنواع عندهم ، والمثل المعلّقة ، السّى هي من الموجودات المثالية . فإنّ العقول الطّوليّة ، كلا الفريقين قائلون بها . واللّذي اختصّ الحكماء الإشراقيّون ، بالقول به ، هي الطبقة المتكافئة ، من العقول الصّادرة من الطّبقة العالية ، من العقول المعبّر عنها بالعقول العشرة ، بالجهات المشاهديّة و الإشراقيّة و الحبيّة و نحوها . و تلك الأنوار المجرّدة ، مع الطّوليّة منها ، من لوازم وجود الحقّ ، تعالى ، وهي باقية ببقائه ، لابإبقائه ، موجودة بوجوده ، لا بإيجاده ، قديمة بعين قدمه ، عندهم : وسيأتي شرح ذلك في مبحث فعل الله ، تعالى .

قوله: « وعند المشائين منهم » الخ ٤/٦٨.

المراد بالصّور المرتسمة الصّور القائمة بذاته المقدّسة والوجوبيّة، تعالى شأنه العزيز،

التى قيامها بها مناط علمه، التفصيلي الكمالي بالموجودات الخارجية، كلها قبل الإيجاد المعبرعنه بالعلم العنائي . وقيامها بذاته الحقة إنها هو بالقيام عنه، لافيه . وهي من اللوازم الوجودية له، تعالى، عند المحققين منهم، حاصلة بالفيض الأقدس . لكن المتأخرين منهم، لعدم بلوغهم إلى مقاصد هؤلاء الكبراء ، جعلوها أعراضاً خيالية ، مرتسمة في ذاته المقدسة ، و من الموجودات الذهنية ، لا العينية . وقد أفصح صدر المتألهين عن مرامهم غاية الإفصاح ، وأوضحه نهاية الإيضاح ، وسنرجع إليه في مبحث العلم ، إن شاء الله تعالى .

قوله: « وعندالأشاعرة » الخ ٦٨/٥ .

فإنتهم ذهبوا إلى زيادة الصّفات الحقيقية ، بكيلاً قسميها : من الحقيقية المحضة ، والحقيقية ذات الإضافة ، على ذاته الحقية الوجوبية ، و وافقوا الحكماء فى زيادة الإضافية المحضة ، واختصوا بالقول بزيادة القسمين الأوّلين . ثم ون عد الأنوار القاهرة من لوازم ذات الأوّل ، تعالى ، إنها يصح على ما ذهب إليه صدر المتألّهين ، قدة ، فى إثبات هذه القواهر . وأمنا على ما يظهر من ظاهر مذهب الإشراق ، فهى موجودات منفصلة عن وجود الحق ، تعالى ، مباينة معه ، كما صرّحوا به فى زبرهم الفلسفية . وعلى هذا ، فلا يلائم ظاهر مذهبهم عد هذه من الدّوازم لوجود الحق ، تعالى . ولوكان المراد من الدّوازم مطلق ما يتبع وجود الشيء ، ولا ينفكت عنه ، ولو من جهة كون الشيء علية تامية له ، فيكون عد العقول الطولية ، اليّي يقول بها المشائون ، و يثبتها الإشراقية أيضاً ، من الدّوازم لذاته الحقية الوجوبية أولى .

ولكن يمكن أن يكون جهة التخصيص: عدّهم هذه الأنوار القاهرة من مراتب علمه التنفصيلي له، تعالى ، السّابق علمه التنفصيلي له، تعالى ، السّابق على إيجاد العالم ، بهذه الصّور النّوريّة المجرّدة ، كما أنّ المشّائين حصروه في الصّور المرتسمة الإلهيّة ، وكلماتهم قابلة للتّوجيه ، بحيث يصّح أن يعدّ هذه من اللّوازم الوجوديّة لله، تعالى.

۱ - أى : « عن التفصيلي » .

أو أن تكون النبيّكتة ، في عدم عد العقول الطوليّة من اللّوازم عند المشائين ، كون الصّور المرتسمة المتسطة بذاته ، المقدّسة الوجوبيّة عندهم ، أولى ، بأن تعدّ من اللّوازم من هذه الأنوار المرسلة ، من جهة انتصال وجودها بوجوده ، تعالى ، بل كونها من مراتب وجوده ، ودرجات أسمائه وصفاته ، ومن الصّقع الرّبوبيّ والحضرة الإلهيّة . كما أن " الإشراقييّين ، اللّذين عدّوا القواهر من مراتب علمه ، تعالى ، يجب عليهم أن يجعلوها من مراتب وجوده ، تعالى ، و إن كان ظاهر كلماتهم ، كما صرّح به صدر متأليّهة الإسلام لايلائم ذلك .

وتعميم الأنوار القاهرة ، بحيث تشمل العقول الطولية أيضاً ، ممكن . ولكن ، بناء عليه ، يجب أن تجعل النتكتة في تخصيص ذلك بالإشراقيين ، عدهم هذه الأنوارالكلية ، المجردة من مراتب علم الحق ، تعالى ، وحصرهم العلم التقصيلي في هذه الصور النورية ، اللازم عليهم ، بحسب ما التزموا به ، أن يجعلوها من اللوازم المتصلة به ، تعالى ، دون المسائين لأنتهم جعلوا الصور المرتسمة مناط علمه التقصيلي ، أو تكون النكتة ، أن ، مع عد الطبقة المتكافئة من العقول من اللوازم ، يكون عد الطبقة الطولية ، التي هي أنور وأقهر وأقرب منها إلى المبدء ، تعالى ، من لوازمه ، تعالى ، أولى وأحرى وأليق ، فتدبير !

قوله : «وعند المعتزلة الأحوال » الخ ٦٨/٥.

وهى الصفات الإضافية ، مثل العالمية والقادرية ونحوهما ، التي جعلوها من الأحوال ، أى : واسطة بين الموجود والمعدوم . وعرّفوا الحال : بأنها صفة للموجود ، لاموجودة ، ولا معدومة . وهذا مذهب فرقة من معتزلة المتكلّمين ، اللّذين ذهبوا إلى ثبوت الواسطة بين الموجود والمعدوم ، و جعلوا مثل العالمية و القادرية و الخالقية و نحوها ، من الصّفات الإضافية لله ، تعالى ، حالاً ، و زائدة على ذاته المقدّسة ، ومن لوازمه القديمة ؛ و ليس مذهباً لجميعهم .

قوله: « وعند الصّوفيّة الأعيان الثابتة » الخ ٦/٦٨.

المراد بالأعيان الشّابتة الصّور العلميّة، الحاصلة فى مقام الواحديّة، و رؤية المفصّل مفصّلاً، وهى لوازم الأسماء والصّفات الإلهيّة عندهم . وهذه هى التّى يعبّرعنها بالمهيّات عند الحكماء .

و إنها سمّوها بالأعيان الثمّابتة ، من جهة كونها ذوات الموجودات ، و حقايقها وأعيانها ، وكونها غيرموجودة بالوجود الخارجي ، أوثابتة بثبوت ذاته ، تعالى ، غيرمتبدّلة ، ولامتغيّرة أصلاً . والفرق بين قولهم ، و بين مذهب القائلين بالصّور المرتسمة ، أن "القائلين بالصّور يجعلونها أعراضاً ، وموجودة بالوجود الذّهني "، وهؤلاء يجعلونها ثابتة ، منفكّة عن الوجود مطلقاً ، نظير الثمّابتات الأزليّة عند القائلين بثبوت المعدومات . إلا أن "القائلين بثبوت المعدومات يجعلونها ثابتة في الخارج ، وهؤلاء يجعلونها كذلك في الذّهن . ولكن بثبوت المعدومات يجعلونها ثابتة في الخارج ، وهؤلاء يجعلون القول بذلك ، و أمثاله من الترّهات والأباطيل . و بالجملة : هؤلاء أيضاً ، يجعلون تلك الأعيان من لوازمه ، تعالى ، كباقي الفرق القائلين بثبوت لوازم لذاته الحقّة الوجوبيّة ، فتدبّر!

قوله: « لدلائل التّوحيد » الخ ٧/٦٨ .

وأيضاً، أنسها من توابع الذّات الوجوبيّة وصفاتها. وواجب الوجود بالذّات لايمكن أن يكون من الصّفات التّابعة، واللّوازم القائمة بالغير .

ثم آيان هيهنا إشكاليّن: أحدهما أن هذه الأمور، النّي هي من لوازم ذاته الحقة الوجوبيّة عندكل فرقة. لامجعولة، بلا مجعوليّة ذاته، تعالى، كما هو شأنكل لازم بالنّسبة إلى ملزومه. فإن الملزوم لوكان مجعولا و معلولا للغيريكون لازمه أيضاً، كذلك لكن بالتّبع و بالعرض. ولوكان غير مجعولكان لازمه لامجعولا ، بلا مجعوليّة الملزوم. فإذن لمّاكان ذاته، تعالى، واجبة غير مجعولة، تكون لوازمها أيضاً غير مجعولة، بلا مجعوليّتها فلا يمكن جعلها نقضاً لما ذهبوا إليه، من أن علّة حاجة المعاليل هو الحدوث، دون الإمكان لأن كلامهم في المعاليل المجعولة، دون اللّوازم الغير المجعولة.

والثَّاني، أنَّ القائلين بثبوت هذه اللَّوازم لذاته الحقَّة الوجوبيَّة ، أكثرهم قائلون

بأن علية الحاجة إلى العلية إنها هوالإمكان ، دون الحدوث ، فلعل ذهابهم إلى إثباتها المبنى على هذا الأصل . فلا يكون ذهابهم إلى إثباتها دليلاً على بطلان مذهب الخصم ، كما لا يخنى . و أيضاً ، هذه الأمور ، من الصّفات عند القائلين بها ، لا من الأفعال . وأيضاً ، لا مرتح به سابقاً اعتبارى . والكلام فى الأمور المتأصّلة الخارجية. فتأمّل !

والجواب، عن الإشكال الأوّل والأخير، ما أفاده، قدّه ، من أنّ المقصود من هذا الكلام: أنّ عدم سبق العدم لا يمنع الاستناد. و بالجملة: هذا الكلام للتأنيس و رفع الاستبعاد، وتد ليس لوفرض أنّه دليل على إبطال مذهبهم، وبرهان على إثبات مانذهب إليه. وعن الإشكال الثّاني، أنّ بعض القائلين بإثبات اللّوازم، من الذّاهبين إلى أنّ علّة الحاجة هوالحدوث، دون الإمكان. وهذا المقدار يكفينا في إزالة الاستبعاد، وتأنيس الأذهان الآبية عن قبول الحق الصّريح، والمذهب الصّحيح، والرّأى الفحل الجزل الكامل.

قوله: « ومقصودنا » الخ ٩/٦٨ .

إن قلت: استناد الآلازم إلى الملزوم ليس بأن يتخلّل جعل بينها ، لمنافاته للملازمة بينها ، بلنافاته للملازمة بينها ، بلمرجعه إلى مجرّدالتّبعيّة فى الوجود. ومراد القائلين بكون علّة الحاجة هو الحدوث، كونه عليّة أو شرطاً ، لكون الشّىء موجوداً و مجعولاً بجعل العلّة و إيجادها ، لا فى مجرّد التّبعيّة فى الوجود ، فكيف يكون هذا دليلاً على بطلان ما ذهبوا إليه؟ .

قلت: لاشكت، أن لوازم وجودالواجب ليست قديمة بالذّات، لقيام الدّليل على التوحيد، ولأنه ممّا يسلّمه الخصم أيضاً. وإذا لم تكن واجبة الوجود، فتكون محتاجة في وجودها إلى الملزوم، ومـُستندة إليه. و هذا المقدار يكفينا في إبطال مذهب الخصم، وإثبات أن الاستناد إلى العلّة ليسمشر وطاً بسبق العدم. وليس الكلام في كيفيّة الاستناد،

۱ ـ أى : « اثبات هذه اللوازم».

۲ ـ أى: « هم من الذاهبين...».

وأنّه بتخلّل الجعل، أو من دون تخلّله . فإنّ علّة ذهاب الخصم إلى جعل الحدوث علّة أو شرطاً ، توهم امتناع استناد الشّىء إلى العلّة من دون سبق العدم . وهذا المقدار ممّا يكفى فى رفع هذا التّوهم "، فتدبّر!

قوله: « ومنها امتناع الشّرط » الخ ۱۱/۶۸ .

أقول: هذا دليل على عدم شرطية الحدوث. ويستفاد منه عدم كونه علة مستقلة ، أو جزء منها بطريق الأولوية . حيث أن أثر الشيء لا يمكن أن يكون مبايناً له و معانداً لشيء إذا لم يجز أن يكون شرطاً له ، فكيف يمكن أن يكون علة أو جزء علة له؟ مع أن وجوب وجود الملائمة بين العلة و جزئها ، مع المعلول ، آكد من الشرط مع المشروط .

فإن قلت: لعل مراد القائلين بالاشتراط، أن الشيء إن لم يكن مسبوقاً بالعدم الزمانى ، أو الدهرى يكون موجوداً. والوجود ملاك الضرورة ومناط الغناء عن العلة، فلا يمكن أن يكون مستنداً إلى العلة. بخلاف ما إذا كان معدوماً، فإنه لفقده الوجود محتاج إلى علة موجدة له. فالمقصود بالاشتراط اشتراط فقد الضرورة الحاصلة بالوجود، لا اشتراط نفس العدم، من حيث هو عدم.

قلت: الآن حصحص الحق وذهب الباطل ، « إنَّ البّاطِلَ كَانَ زَهُوقاً » ٢ ، وجفاء . حيث أذعنت بأن مناط الحاجة هوالفقر والإمكان ، كما أن مناط العناء هو الضّرورة و الوجوب . والشّىء إذا كان بحسب ذاته ممكناً محتاجاً إلى العلّة ، فالوجود الحاصل له ، من إيجاد العلّة و إفاضتها ، لايكون منافياً للضّرورة الحاصلة له من العلّة . ولذا قالوا : أن نسبة الإمكان إلى الوجوب نسبة النقص إلى الكمال . و أيضاً ، كما أن الشّىء عند الوجود متّصف بضرورة الوجود ، كذلك عند العدم متّصف بضرورة العدم . فلوكان الأوّل مانعاً عن الاحتياج إلى العلّة ، فكذلك الثّاني يكون مانعاً عنه العدم . فلوكان الأوّل مانعاً عن الاحتياج إلى العلّة ، فكذلك الثّاني يكون مانعاً عنه

۱ ـ أى: «عدم كون الحدوث ».

٢ - الاسراء (١٧)١٨٠.

أيضاً ، فرجع الأمر بالآخرة إلى أن ما هو سبب للاحتياج كون الشيء ربطي التّحوهر ، فاقرة المهيّة و الذّات ، المعبّر عنه بالإمكان ، فتدبّر !

قوله: « لأنّ المعاند » الخ ١٤/٦٨.

أى : الوجود يجب أن يكون مقارناً لتأثير الفاعل ، مقارنة الأثر للتأثير . وأيضاً الإيجاد عين الوجود ذاتاً ، و غييره اعتباراً . والعدم معاند للوجود لا يجتمع معه ، فيكون معانداً لتأثير الفاعل ، الذى يجب أن يكون الوجود مقارناً له ، ومجتمعاً معه .

قوله: « بيانه أنّ الحوادث » الخ ١٦/٦٨ .

إن قلت: هذا مصادرة مع المطلوب الأوّل ، حيث أنّ احتياج الشّيء ، حال البقاء ، إلى العلّة مبنى على كون علّة الحاجة هو الإمكان ، دون الحدوث . و القائلون بأن علّة الحاجة هوالحدوث لايقولون باحتياج الحوادث ، حال البقاء ، إلى العلّة ، حتى يكون هذا ردّاً عليهم .

قلت: القائلون بشرطية الحدوث ليسوا بمتفقين على عدم احتياج الشيء ، حال البقاء، إلى العلة ، بل بعضهم قائل باحتياجه ، حالة البقاء ، أيضاً إلى العلة ، سيها القائلين بمدخلية الإمكان في الحاجة إلى العلة أيضاً فهذا يكنى في إلزامهم بكون العلة هو الإمكان ، عدون الحدوث . لأن البقاء ، كما أفاده ، قده ، مقابل الحدوث . فهو لا يمكن أن يكون دخيلاً في الاحتياج إلى العلة ، حال البقاء أصلاً . وأيضاً . احتياج الشيء إلى العلة حال البقاء ضروري لاريب فيه أصلاً . والمقصود من هذا الدليل إثبات الحق القراح ، لاصرف إسكات الخصم ، حتى يقدح هذا في أرغامهم . فإن فيا أقيم من الأدلة ، مما مر أو سيجيء الإشارة إليها ، غنى وكفاية لإرغام أنوفهم ، فتدبر!

قوله: « ليس الحدوث علّة » الخ ٢/٦٩.

لمّا ثبت من الأدلّة الماضية عدم استقلال الحدوث في العلّيّة ، أراد إثبات عدم دخالته في الاحتياج أصلاً ورأساً ، فقال: «ليس...». وهذه الأقوال الثّلثة للمتكلّمين،

وقد ذكروا فى الكتب المبسوطة نكتة دقيقة لاختلافهم فى القول ، وتغايرهم فى المذهب والمسلك، تركناها للاختصار.

قوله: « يق الشّيء قرّر » الخ ١٠/٦٩ .

أى: قرّر بحسب التقرّر الماهوى ، فى نظر العقل ، وفى الوجود الذّهنى ، حيث أن العقل يتصوّر مهية الممكن ، ويضعها أوّلا ، ثم يضع إمكانها و يصدق بثبوته لها . فيحكم باحتياجها إلى العلّة من جهة إمكانها . ثم يطلب لها علّة ، تكون علّة لوجوبها ووجودها . فيحكم بإيجاب العلّة لها من جهة القاعدة المقرّرة ، أن الشّيء ما لم يجب لم يوجد ، ثم يحكم بوجو بها بسبب الإيجاب . و بعد ذلك يحكم بايجاد العلّة لها ، و بوجودها عقيب ذلك الإيجاب .

قوله: « مع أنه لم يقصده الخصم » الخ ٣/٧٠.

وذلك، لأنه ، اشترط سبق العدم على وجود الحادث. والعدم البدلى "ليس بسابق على ذلك الوجود ، و بديلا" و نقيضاً على ذلك الوجود ، و بديلا" و نقيضاً له ، لا العدم السّابق عليه ، كما سيصر به . وبعبارة أخرى العدم البدلى عبارة عن العدم الدلى الشيء باعتبار مهيّته ، من حيت هي هي ، قابلا "للاتصاف به و بالوجود ، وباتصافه بكل واحد منها يرتفع الآخر. وهذا بخلاف العدم السّابق ، فإنه ليس باعتبار لحاظ مهيّة الشّيء ، بل باعتبار حاله في نفس الأمر والواقع .

قوله: « مع قطع النَّظر عن كونها مظهراً » الخ ٧٠٠٠.

أى: مع قطع النّظر عن كون المهيّة مظهراً للفيض المقدّس ، والنّفس الرّحمانيّ ، وتتوّرها بنورالوجود، أو مع قطع النّظر عن كونها مظهراً للتّجلي الأسمائيّ ، ومجلاة لاسم من الأسماء الالهيّة القيّوميّة . إذ هي بهذا النّظرمتنوّرة بنورالله، النّافذ في أقطار السّموات والأرضين ، مستظلّة بظلّه الممدود، الظّليل القامع لظلمة ليل العدم الأليل .

تقوله: « ولو في زمان تنوّرها بالوجود » الخ ٧٠/٥ ؟

أى: هذا عدم الشَّىء في الحقيقة ، لكن مع قطع النَّظر عن مظهريَّته للتَّجلَّى

الالهيّ، ولوكان قطع النّظرعن ذلك فى زمان تنوّره بنورالوجود ، بمعنى أنّه ، لامنافاة بين تنوّره بنورالوجود ، وقطع النّظر عن تنوّره ووجوده ، والجكم بقابليّته للاتّصاف بالعدم مع قطع النّظر عن ذلك التّنوّر . إذ مرجعه إلى عدم الاعتبار ، لا اعتبارالعدم .

قوله: « و نقيض الواحد واحد » الخ ٠ ٨/٧.

أقول: لما مرّ سابقاً من أنَّه، على تقدير التَّعدد يلزم ارتفاع النَّقيضين، فراجع.

# في بَعضِ أحكام الوجُوبِ الغَيْريّ

قوله: « لايوجد الشَّىء بأوْلُويَّة » الخ ١٠/٧٠ .

أقسام الأولوية ، بحسب الاحتمال العقلي ، أربعة : لأنتها إمّا ذاتية ، أوغيرية ، وكل واحدة منهما ، إممّا كافية في الوجود ، أوغير كافية فيه . و أمّا احتمال اجتماع الذاتية مع الغيرية ، والكافية مع غير الكافية ، و إن كان معه تصير ثمانية ، فهو احتمال بدوى ، ير تفع بأدني التفات فلايقدح في الحصر ، كما في جميع التقسيمات ، وذلك ، لأن اجتماع الذاتي مع الغيرى مثل اجتماع الإمكان الذاتي مع الغيرى ، الذى قد مرّعدم إمكانه . وأيضاً أنه ، إن كانت غير أولوية واحدة ، يلزم من ذاك الفرض اجتماع علتين على معلول واحد، و إن كانت غير واحدة ، فهو مع كونه غير متصور خلاف الفرض ، سيم في الكافية منها ، فإنه مثل اجتماع الوجوب الذاتي مع الغيري . وأمّا الغير الكافية منها أو الكافية من إحديهما ، وغير الكافية من الأخرى ، فهو أيضاً غير متصور ، إن كانت واحدة ، و إن كانت متعددة ، لم يكن من مورد الفرض ، الذى هو أجتماع الذاتي مع الغيري ، مع أن وجه الاستحالة في الجميع واحد ، كما سنشير إليه.

قوله: « وما لم تدخل في دار الوجود بالعرض » الخ ١٧/٧٠.

أقول: هذا ، على مذاق القائلين بأصالة الوجود ، ظاهر. و أمّا على مذاق القائلين بأصالة المهيّة ، فهى و إن كانت متقدّمة على وجودها بالتّجوهر ، ولكنّها أيضاً ، في حال الوجود الذّهنيّ ، لا من حيث كونها في حال العدم . فإنّها في هذه الحالة ، علىغير مذهب القائلين بثبوت المعدومات ، لاتكون شيئا مذكوراً . وأيضاً ، القائلون بأصالتها ، إنّا يقولون بأصالة المهيّة المنتسبة إلى الجاعل ، لا المهيّة من حيث هي هي ، التي هي من هذه الحيثيّة ليست إلّا هي . إذ قد مرّ أنّها اعتباريّة عند الجميع . فهي مع قطع النّظر

عن الانتساب ليست بشيء، حتى يمكن أن تقتضى الأو ُلويتة، كافية كانت أوغير كافية، مع أنّ اقتضائها الأولويّة الوجود فرع مجانستها معالوجود. إذ الشّيء لايقتضى مالايجانسه ويباينه: « قُلُ كُلُّ يَعَمَلُ عَلَى شَاكِلَتَة » أ ، فتأمّل !

قوله: « حتّى أنّه لم تصدق » الخ١/٧١.

لأنّها ، قبل الوجود مطلقاً ، ليست بشيء ، حتّى تصدق على نفسها . لأنّ ثبوت شيء لشيء فرع ثبوت المثبت له . و إذ لاثبوت لها . فكيف تُصدق على نفسها ؟

قوله : « وذاتها و ذاتيَّها » الخ ١/٧١ .

جواب لسئوال مقدّر ، وهو أنسّكم اعترفتم فيما سبق، سيّما فى مقام عدّ المراتب ، بأن تقرّر مهيّة الشّىء ، و إمكانها وحاجتها متقدّمة على وجودها ، و قلتم : الشّى قرّر ، فأمكن الخ ، فكيف تقولون هنا ، أنّها قبل وجودها لم تكن شيئاً من الأشياء ؟ فإنّ هذا في حكم ننى تقدّمها على وجودها، وهذا تناقض فى القول وتمجمج فى الكلام .

والجواب: أن ما قلنا: من تقدّم هذه الأمور على الوجود، لم يكن باعتبار وجودها الخارجي . و لم يكن مقصودنا من هذا التقدم التقدّم بالعليّة ، و الذّات ، و الزّمان ، والشّرف ، والرّتبة ، حتى يتصوّر لها ذات بدون الوجود ، ويتصوّر تقدّمها على الوجود ، بل كان باعتبار وجودها في الذّهن: حيث أن الذّهن دار المهيّات ، ومن جهة عدم إمكان حصول الحقايق الوجوديّة في الذّهن ، بحقايقها ، بخلاف المهيّات . وتقدّمها أيضاً على رتبة وجودها ، بالمعنى والمفهوم ، أي : من حيث لحاظ الذّهن عند جعله المهيّة موصوفة والوجود صفة لها ، لا بالوجود والحقيقة .

فإن قلت : ما أفاده المصنيّف فى المقام مخالف لما بيّنه فى مبحث التقدم ، حيث صرّح بأن تقدّم المهيّة على الوجود بالتّجوهر ، إنها هو على مذاق القائلين بأصالتها ، وأمّا على مذهب القائلين بأصالة الوجود ، فهو مقدّم عليها بالحقيقة ، كما هومذهب صدر المتألّهين ، قدّه . مع إنّه لم يذكر التّقدم بالمعنى فى هذا المبحث ، فى قبال سائر أقسام

١ ـ الاسراء (١٧) ، ٨٤٠

التَّقدُّم ، ولم يعدُّه قسما ً آخر ،حتَّى يرفع الخلاف من البين .

قلت: الظاهر أن مراده من هذا التقدم هنا ، هوالتقدم بالتجوهر. لكن الفرق بين القولين هو أن القائلين بأصالة المهية يقولون بتقدمها على الوجود في نفس الأمر. وهو ، قد ، قال بهذا ، من حيث لحاظ الذهن ومن حيث نظره. من جهة جعله المهية موصوفة بالوجود ، وهوصفة لها . وكونها من هذا الحيث \_ مع لوازمها التي تلزمها ، معقطع النظر عن الوجود \_ مقدمة عليه ، لا في الواقع ونفس الأمر .

و يمكن أن يكون مراده من هذا التقدم، لا ما هو من أقسام التقدّمات المعروفة، بل التقدم بلحاظ صرف المفهوم، أى: من حيث النسبة الحاصلة من قياس مفهوم كل واحد، من المهينة و الإمكان والاحتياج، إلى مفهوم الوجود. فإن في هذه النسبة حيث يجد الذّ هن الاحتياج فرع الإمكان، ويجدالإمكان التساوى أو الله اقتضاء \_ النسبة إلى الوجود و العدم، ذهناً و لحاظاً ، لاملحوظاً وواقعاً .

فإن قلت: إذا لم يكن هذا التقدم، بحسب الواقع ونفس الأمر، فكيف حكم سابقاً، من جهته ، بامتناع عليّة الحدوث للحاجة ؟ فإنّ امتناع ذلك، واقعاً وفى نفس الأمر، مبنى على التقدّم النّفس الأمرى ، لا الجاصل بصرف الاعتبار و اللّحاظ ، كما لا يخنى .

قلت: ليس المراد، أن هذا التقدّم بصرف الاعتبار واللّحاظ الغير المطابق للواقع، لأن هذا اللّحاظ أيضاً مرتبة من مراتب الواقع، بل المراد، أنّه ليس في حاق الواقع، مع قطع النظر عن المعنى و المفهوم، بلحاظ الوجود و الحقيقة. فإن هذا الاعتبار أيضاً من مراتب نفس الأمر، كما سيشير إليه، فيما سيأتى بقوله: «قلت هذا السّبق واللّحوق» الخ.

قوله: «كذا تنفى . . . الأولويّة » الح ٤/٧١ .

أقول: وهذا وجه آخر، وهو، أنَّ إعطاء الأولويَّة، إنكان من قبل العلَّة الوَّاجبة،

يلزم انقلاب وجوبه الله الأولوية ، التي هي في معنى الإمكان . لأن الشيء لا يمكن أن يقتضى ما لايشاكله ولا يجانسه . وأيضاً ، الأو لوية ، لماكانت في معنى الإمكان ، من جهة بقاء التسوية معها . لأجل عدم كفايتها لطرد العدم ، فيجب أن تكون موجودة في العلة الواجبة ، حتى تتمكن من إعطائها . وأيضاً ، لماكان المفروض أن الممكن من ذاته يتساوئ نسبته إلى الطرفين . فإ يجاد أحدهما بدون جعل الآخر ممتنعاً ، غير موافق لسنة الحكمة التامة القائمة . مع أن حيثية الوجود ، والإ يجاد عين حيثية الوجوب والضرورة ، فكيف يمكن أن يكون بالغاً إلى حد الأولوية ، الغير الوجوبية ؟

وأمّا ما أفاده ، قدّه ، فى الحاشية من لزوم أن لا يكون الصّادرالأوّل العقل الأوّل ، بل أولويّته ، الصّادرة من المبدء ، على تقدير الأولويّة الغيّريّة ، فغير تام عند أهل التّحقيق ، لأنه مثل الوجوب بالغير تابع " لجعل وجود العقل . وقوله : « أن الوجوب بالغير راجع إلى عين ذات الفاعل » ، غير مسلم ، من حيث نسبة الوجوب إلى المعلول . فإن للوجوب نسبتين : إحديها ، من حيث إضافته إلى العلّة الموجبة ، وهومن هذه الجهة عين ذات الفاعل ، والأخرى من جهة صيرورة الشيء بالعلّة ممتنع العدم ، لازم التّحقيّق ، وهومن هذه الجهة عين وجود المعلول ، وصفة له . فلا يمكن أن يكون عين العلّة ، وذلك، كما في الانجاب بعينه ، كما تحقيّق في محلّه ، فتدبّر !

قوله: «كلاهما متساويان » الخ ٧/٧١.

فإن قَلت: لمّا كان علّة السّوال بـ (لميم ) بطلان التّرجيح بلا مرحّج ، وهذا ممّا يقطع مع التّرجيح و الأولويّة ، ولو غير بالغة إلى حدّ الوجوب، فلا يبقى السّؤال بـ ( لم ) معها بحاله .

۱ ـ « وجوبها » ، خ ل.

۲ - « لانها » ، خ ل .

۳ \_ « تابعة » ، خ ل .

قلت: لمّاكان مع تحقّق هذا التّرجيح، الطّرف الآخر جائز الوقوع، الملازم لجواز ترجيحه، فكان وجوده كعدمه، فلايقطع به السّؤال ويبتى معه التّساوى، كما لايخفى. مع أنّ فيه جواز ترجيح المرجوح على الرّاجح، النّذى هو فى البطلان مثل الأوّل، بل أولى منه بالبطلان والفساد.

قوله: « ثم هذا وجوب » الخ ۱۰/۷۱ .

المقصود من هذا الكلام ، و ذكر الوجوب اللاحق فى المقام ، تفريع قوله : « فبالضّر ورتين » الخ عليه ، أو ما أشرنا إليه ، من أنّ حيث الوجود عين حيثية الوجوب ، فكيف يمكن أن يتحقق بالأولوية الغير الكافية ؟ مع أنّه ، أيضاً من أقسام الضّر ورة والوجوب ، يجب أن يذكر فى مبحث الجهات الثّلث ، لم يذكره سابقاً وأخرد كره هنا ، للنّكتة التّى أشير إليها .

قوله : « ونسبة الوجوب » الخ ١/٧٢ .

لوكان المراد بالإمكان الامكان الذّاتى فالمقصود من هذا الكلام ما أفاده ، قدّه . ويمكن أن يكون المراد عدم توهم البينونة العزليّة بين الممكن الذّاتى والواجب ، وعدم جواز استناده إليه ، تعالى ، من جهة عدم المشاكلة بين الواجب والممكن \_ مع لزوم المناسبة بين العلّة والمعلول ، « قُلُ \* كُلُّ يَعملُ أُ عَلَى شَاكِلته » أ \_ و إثبات التّوحيد الخاصّى بين العلّة والمعلول ، « قُلُ \* كُلُّ يَعملُ أُ عَلَى شَاكِلته » أ \_ و إثبات التّوحيد الخاصّى بل أخصّ الخواصّى " ، لوكان المراد من الامكان الأمكان الفقرى : « يا أيَّها النّاسُ أنشهُمُ الفُقرَاءُ » الآية ، فتدبّر!

قوله: « كالمادة » الخ ٧/٧٢.

لأن الامكان الله اتى صرف الله اقتضاء ، الله كليباين ولا يناكر الاقتضاء ، ونسبته إليه نسبة المادة والقوة إلى الصورة ، والفعلية. حيث أن كل ممكن قابل للاتصاف بالوجوب ، كقابلية اتصاف المادة بالصورة ، من جهة إمكانه . و القابلية شأن المادة ،

١- الاسراء (١٧) ٨٤٠.

٢ - فاطر (٥٥) ، ١٥.

كما أن طرد القوة والفقدان شأن الصورة ، لكن ، لمّا كانت المادة و الصورة من أجزاء الجسم ، ومن الموجودات العينية ، والامكان و الوجوب ، باعتبار مفهومها ، من الأمور الاعتبارية ، جعلها كالمادة و الصورة . وكذا الامكان الفقرى بالنسبة إلى الوجوب الذاتى ، كالمادة بالنسبة إلى الصورة ، حيث أنّه فان في الوجوب ، ومتحد معه ، كاتحاد الله متحصل مع المتحصل مع المتحصل ، والله السيء مع الشيء ، والعكس مع العاكس : « ألمّ تر إلى ربّك كيف مد الظلّ سي الفيل كانت المادة القوة المتوفرة ، التي هي أصل القوى ، والصورة الفعليات الفتقية ، التي هي أصل الفعليات وتمامها ، والامكانات الفقرية والوجوب الذاتي الفعلية المنتور والفيض المقدس ، الذي هو بمنزلة المادة المناسبة إليها ، و بالنسبة إلى الوجوب المطلق باعتبارين مختلفين ، فلذلك جعلها كالصورة والمادة .

١ ـ الفرقان (٥٠)، ٥٤.

## فِي الإِمكَانِ الاسْتِعدَاديّ

قوله: « غير الإمكان الوقوعي" » الح ١٥/٧٢.

أقول: قدمر أن للإمكان معان سبعة: الخاص ، والأخص ، والعام ، والاستقبالى ، والوقوعي بالمعنى الأعم ، والأخص ، والفقرى . والامكان الذ آني المصطلح هو الإمكان الخاص . وقد مر تعريف الأربعة الأولى . وتفسير الخامس ما أفاده بقوله : « المفسّر » الخاص من الإمكان الذ آتي . لأن عدم العقل الأول ممكن ، بالامكان الذ آتي ، غير ممكن ، بالامكان الذ آتي ، غير ممكن ، بالامكان الوقوعي . إذ يلزم من فرض وقوعه المحال وهوعدم الواجب ، تعالى . ولكن في استلزام الممكن بالذ ات للممتنع بالذ ات إشكال ، ذكر في محله . ولكن وجوده ، ووجود ساير المجردات ، ممكن بالامكان الوقوعي ، إذ لايلزم من فرض وقوعها عال . وكونها لازم الوقوع ، بالنظر إلى كون علتها الواجب بالذ ات ، لاينافي إمكانها بهذا المعنى ، إذ الامكان لاينافي الوقوع . و السادس ، هو الامكان الاستعدادي المختص بالماد يسام المعنى الأعم من الموجود في الموضوع و المادة ـ بالمعنى الخاص ، المقابل الموضوع ـ ومن المتعلق للنفوس المجردة . وذلك لبرائة المجردات المرسلة الكلية عن الموضوع ـ ومن المتعدادي .

قوله : « للمادّة » الح ٣/٧٣ .

۱ - أي : « وقوع عدم العقل » .

۲ ـ أى : « لكن وجود العقل ».

۳ - « المستفاد من كلام المحقق الطوسى ، قده ، اتحاد للاستعدادى مع الذاتى » ، منه قده .

المراد بها المادّة بالمعنى الأعمّ من مقابل الموضوع ، أى: محلّ الصّور النّوعيّة ، وموضوع العرض ، ومتعلّق النّفس :

قوله: « فلعل المراد به التنظير » الخ ١٠/٧٣ .

أقول: ما أفاده صدر المتألّبهين، قدّه، مبنى على اتّحاد العرض مع الموضوع، وأن مادّة الشّيء من جهة كونها مادّة بالذّات، نفس القوّة و الاستعداد، لاشيء له القوّة والاستعداد . وكونه شيئاً من جهة أخرى ، لايكون هو بها قوّة و شأنيّة ، سيّما على التركيب الاتتحادي بين المادّة والصّورة. فموضوع الاستعداد، من جهة كونه مادّة ، نفس القوّة والاستعداد، و إلّا لكانت آبية عن القوّة والاستعداد. إذ لم يكن مادّة بالذّات للشّيء المستعد له ، فتدبّر!

قوله : « لأن الهيولي السّي هي » الخ ١٧/٧٣ .

أقول: هذا على مذاق المشائين، القائلين بالجهات الست للعقول، التى بها تصير واسطة فى إفادة مادونها و صدوره عن المبدء. فإنتهم، لمّا اتفقوا على أن الواحد الحق لايصدر عنه إلا الواحد، جعلوا بسبب هذه القاعدة المسلمة الصادر من المبدء أوّلا هو وجود العقل الأوّل، أو مهيته على الخلاف، ولكن وضعوا له جهات ستهى: جهة الوجود، والوجوب، والامكان، والمهية، وتعقل المبدء، تعالى، وتعقل الذّات، و ذهبوا إلى أنه، بسبب الجهة الأشرف يصير واسطة لصدور عقل آخر، و بالجهة الأخسس، واسطة لافادة الفلك التّاسع، الذّى هو واسطة فى إفاضة الصّور، و النّفوس على المادة هو فلك القمر، و العقل العاشر الّذى هو واسطة فى إفاضة الصّور، و النّفوس على المادة

۱ ـ بالاصل: « . . . . سادة بالذات له نفس القوة و الاستعداد له لا شي له القوة
 و الاستعداد » .

۲ ـ « لكان آبياً » ، خ ل .

۳ \_ أى و « بالجهات الست » .

ع ـ بالاصل : « . . . الا الواحد و جعلوا . . . . » .

و الأبدان. و جعلوه ، بجهانه الستّ ، واسطة لافاضة هيولى عالم العناصر ، و صورته الجسميّة ، و الصّور النّوعيّة للعناصر الأربعة ، و لمّا لم تكن هذه الجهات وافية لصدور كثرة النّفوس و الصّور ، جعلوا وساطتها فى إفاضتها ، بسبب الجهات الاستعداديّة ، الحاصلة للهيولى بسبب الحركات الفلكيّة ، والصّورالسابقة . ولكن ذهبوا إلى أن صدور الهيولى بسببه ، إنيّا هو من الجهة الأخسّ ، وهو إمكانه ومهيّته . و هذا هو مراده ، قدّه ، بقوله : « إنيّا نشأت » الخ .

ولكن على طريق الاشراقية ن منهم ، لا اعتبار بهذه الجهات الاعتبارية فى الوساطة الايجادية . بل الدّخيل فيها عندهم الجهات الاشراقية ، والشّهوديّة ، والحبيّة ، والقهريّة ، والذّليّة ، ونحوها ، للعقول الطّوليّة ، و العرضيّة ، على ما سيجيىء شرحها ، وكيفيّة انبعاث الكثرة عنها فى محلّة . ولكنّهم . أيضاً يجعلون صدور المادّة مستنداً إلى الجهات الخسيسة للعقول ، التّي أ مبدئها وأصلها ، هو إمكاناتها الذّانيّة . فيصح أيضاً أن يقال أن صدور الهيولى ونشوها على مذاقهم أيضاً بسبب الامكان . إلا أنّه ، يجب أن يفسّر العقل الفعّال حينئذ ، بما يعم العقل العاشر الطّولى ، والعقل العرضي الذي يدبّر عالم العناصر ومُفَوَّض وليه ، كدخدائيّة حضرة النّاسوت .

قوله : « والتّعين ناش ِ» الح ٤/٧٤ .

إن قلت: هذا يخالف ما ورث عنهم ، من أن " العطيّات على حسب القابليّات ، وماورد من استواء الحق بالنّسبة إلى كل شيء . فإنّه ، عليه كيف يمكن استناد التّعين إلى الفاعل ، مع أنّه مستوى النّسبة إلى طرفى المعلول ؟

قلت: قد مرّ منا أن القابل أيضاً من فيضه الأقدس ، وأن استواء نسبته ، من حيث القدرة إلى الطّرفين . لا ينافى اقتضاء جوده التّام ، و رحمته الواسعة لفلق ظلمة العدم بنور الوجود، و تعيّنه لطرف الوجود و النّور ، من جهة مشاكلته لذاته المقدّسة، فتأمّل !

١ - أى ، « الجهات الخسيسة التي » .

قوله : « سوغ أن يزول » الخ ٧٤/٥ .

إنَّهَا عبَّر بالسُّوغ ،الَّذي هو بمعنى الجواز . مع وجوب طرد القوَّة بطريان الفعليَّة

لجواز أن لايجعل المستعدّ له لعارض و مانع ، فتدبّر!

قوله : « والسّادس أنّ فيه » الخ ١١/٧٤ .

أقول : بل على الحركة الجوهريّة فيه الاشتداد ، دون الذَّاتي ، فتدبّر ،

#### فِي القِدَم و الحُدُوثِ

قوله: «في القدم و الحدوث» الخ ١٦/٧٤.

أقول: هذه الفريدة بمنزلة الاحوال، في السّلوك العلميّ. و هي من مهمّات مسائل الحكمة النظريّة، إذ بها يعرف كيفيّة تقدّم الحقّ على العالم، و سريان الحدوث و الزّوال في شراشر العالم، و ذرّاتها، كما سنبيّنه.

قوله ، قدّه : «ترديد في العبارة» الخ ١٧/٧٤ - ١١/٥٠ .

أقول: المستفاد من كلام المحقّق الـــّـلاهيجي ، أن المسبوقيّة بالغير أعمّ من المسبوقيّة بالعدم ، من جهة أن المتبادر من العدم الغير المجامع .

قوله: «فيه إشارة إلى أنّ التّعريف» الخ ٥٧/٥.

أقول: مراده، قدّه، أن مفاهيم هذه الامور بديهية غير محتاجة إلى التعريف الحقيق ، من جهة أنتهاكيفيّات طارية على الوجود، و ذات تأسّ به فى البداهة. أو من جهة أن مداليلها أمور اصطلاحيّة ، لاحقايق عينيّة لها، حتى تكون لها تعاريف حقيقيّة غير ما يذكر لها فى عرف أهل النّظر، فتأمّل! و المقصود من هذا الكلام دفع ما يقال: أن المسبوقيّة المأخوذة فى تعريف الحدوث، و عدمها فى تعريف القدم: إمّا أخنى منها و إمّا يؤخذان فى تعريفها، و هذا ممّا يخل بالتّعريف. فأجاب بأن التّعريف المذكور و إمّا يؤخذان فى تعريفها، و هذا ممّا يخل بالتّعريف. فتدبّر!

قوله: «كما قال الشّيخ الممكن» الخ ١٢/٧٥-١٣.

أقول : ليس مراد رئيس الحكماء ، قدّه ، من هذا الكلام ، أنّ المكن يقتضي

من ذاته اللّيسيّة و العدم ، حتّى يقال : أن هذا شأن الممتنع ، على مذاق المشهور . فإنه لو اقتضى ذات الممكن العدم ، وقد تقرّر ، أن ما بالذّات لا يزول إلّا بزوال الذّات ، فلا يمكن أن يتنوّر بنور الوجود بسبب العلّة . بل المراد من هذا الكلام : أن الممكن لمّاكان بحسب ذاته غير مقتض للوجود ، فلم يكن في حريم حقيقته ، من حيث هوهو ، بموجود ، و عدم الوجودهو اللّيسيّة والعدم ، فهو بحسب ذاته مقتض لـتلااقتضاء ، اللّذى لازمه اللّيسيّة و العدم ، كما صرّح به المحقّق الطوسى ، و صدر المتألّهين ، قدّهما .

قوله: «كالطّبع» الخ ٥٠/٥١.

الحدوث المسمتى بالحدوت الجوهرى و الذاتى ، مما أبداه صدر المتألمهين ، قدة . فإن المحدوث الزّماني ، قدكان فى عرف الحكماء الطلق على حدوث الزّماني ، و جعلواالزّمانى و الذّاتى ، على حدوث الزّمان . و قد أطلق الحكماء على كليهم الزّمانى ، و جعلواالزّمانى أعم من أن يكون زماني بذاته ، أو بسبب كونه فى الزّمان أو طرفه العلى وجه الانطباق أو لا على وجه الانطباق .

و لكن، كيلا الفريقين، لميّاكانا من المنكرين للحركة الجوهريّة ، جعلواالحدوث الزّمانى للزّمان ، بالذّات ، و ليها يقع فيه أو فى طرفه ، بالعرض . و زعموا ، أن جواهر الأجسام العنصريّة ثابتة ، و صفاتها متجدّدة ، و أنّها بسبب سبق وجودها بالعدم «الغير المجامع» ، ومن جهة تجدّد صفاتها و تغيّر عوارضها ، متّصفة بالحدوث الزّمانى بالعرض و إنكانت ، من حيث ثبات ذواتها غير متّصفة به . و أمّا الأفلاك ، فزعموا أنّها لتقدّمها على الزّمان ، من جهة حدوثه من حركتها عندهم ، غير مسبوقة بالزّمان و المدّة أصلا .

وصدر متألَّهة الحكماء ، قدَّه ، حيثأثبت بالبرهان النّيِّر العرشي تحقَّق الحركة

۱ ـ «المتكلمين» ، خ ل .

۲ ـ ای : «طرف الزمان»

و السيلان فى ذوات الاجسام مطلقاً ، من الفلكيّات و العنصريّات بأجمعها ، جعل كلّها حادثة بالحدوث الزّمانى بالذّات ، لابالعرض . و مصنّف الكتاب ، قدّه ، حيث اختار مذهبه ، قدّه ، و اقتدى بهداه ، أشار بقوله ، هذا إلى هذا القسم من الحدوث الزّمانى ، اللّذى لم يتفطّن به الجمهور ، فتأمّل !

ولايتوهسمن أن مرجع هذا الحدوث إلى الحدوث الذ آتى ، كما توهسمه بعض . لأنه السبق عدم المجامع ، وهذا غير مجامع . ولايلزم منه الفصل الغير المتناهى بين الممكن والواجب لأن المراد بالغير المتناهى ، إن كان المقدارى منه . فلا مقدار هنا ، حتى يوصف الفصل بين الحق و الدخلق ، بالسلا تناهى المقدارى . و إن كان المراد به السلا تناهى الشدى ، فهو فوق مالايتناهى بما لايتناهى ، شد ق و مد ق سواء قلنا بهذا التقد م ، أم لا . و ليس هذا أيضاً السبق بالعلية ، فقط ، بلهى مع الفكك الوجودى فى موطن الأعيان ، و باعتبار وجودى العلق و المعلول ، فتدبر ! و لصاحب الشوارق هنا كلام ، يجب أن يراجع إليه ، فراجع ، حتى يظهر مما حققناه رفع شبهته ، فتدبر !

قوله: «إن لكل موجود فلوجوده» الخ ٢٧٧٦.

أقول: لمّاكان العدم لا ذات له ، حتى يصير محكوماً بحكم أصلاً . و أنّه من جهة الاضافة إلى الوجود تصير قابلاً للاتّصاف ببعض الأحكام ، و يسرى بعض أحكام الملكات والوجودات إليه ، بالعرض و بالتبّع ، فلذلك جعل موضوع هذا الحكم الموجود ، مع عدم اختصاصه به ، لأجل عروضه له بالذّات ، و للأعدام المضافة إلى الوجود و المعدومات ، كما صرّح به فيما سبق ، بالعرض . و إنّها لم يقل : إن لكل موجود و عاء ، بل قال : «فلوجوده» الخ ، للإشارة إلى أن هذا الحكم ممّا يعرض للموجود ، ولكن من حيث الوجود . إذ الاستقرار و الحصول فى الوعاء يكون للموجود بحسب الوجود . فإنّه يقال : وجد الشيء الفلاني فى وعاء كذا أو استقر فيه . و لا يقال وجوده وجد فى كذا . وهذا بحسب الفهم العامتي ، و أمّا بحسب النظر الشامخ الحكمي ، فالوجود و الموجود

۱ ـ أى : «لان الحدوث الذاتي».

فى هذا الحكم واحد ، فلذلك يعمّ ما يكون وجوده عين ذاته .

ثُمَّ إِنَّ مَا أَفَادُهُ ، قَدَّهُ ، مبنى على مَا تَقُرَّرُ في محلَّهُ ، من أَنَّ الأَلْفَاظُ مُوضُوعة للمعانى العامّة . فالوعاء موضوع لكلّ ما يستقر ، أو يتحقّق فيهالشّيء، سواءكانالمستقرّ من المجرَّدات أو المادّيَّات ، و المجرَّد من المجرَّدات المرسلة المحضة ، أو المجرَّدات البرزخيّة . و سواءكانالمستقرّ فيه عالم الطّبيعة و نشأة المادّة ، المسمّى بحضرةالنّـاسوت، و الغيب المطلق . و لكن لمّاكان وجود هذه الحقايق عين مهيّاتها على مذاق التّحقيق ، و هي قائمة بذاتها ، أو باطن ذواتها ، فوعاء هذهالأمور نفسها منجهة استقرارهابذاتها، و ظهورها فيموطن حقيقتها . و المغايرة بين الظَّرف و المظروف هنا بالاعتبار ، فالسَّر مد المطلق النَّذي جعل جاري مجري الوعاء للحقُّ ، تعالى ! عبارة عن صرف وجوده ، من حيث قيامه و ظهوره بذاته و أسمائه و صفاته ، و استقراره في مقرّ الوجوب الصّرف ، و الوحدة الصُّر فة الحقَّة ، و لمَّاكان وجوده ، تعالىا شأنه،قائمًا بنفسه و ذاته ، و مستقرًّا في عرش حقيقته ، وكلّ شيء ، غيره ، قائماً به ، فيصّح أن يجعل وعاءً لكلّ شيء . و لذلك جعلوا السَّرمد محيطاً بجميع الظَّروف ، و ظرفاً لتمامها برَّمتها و أجمعها ، فتدبُّر تعرف . و بالجملة : لماكان الزّمان مقدار تجدّد المتجدّدات ، و هو بوجه آخر عين تجدّ دها ،كذلك الدّ هر مقدار ثبات الثّابتات و دوام الأزليّات ، و السّرمدكينونة وجود الحِقُّ تعالى ، أزلاً و أبداً ، و إحاطته بدوالوجود ، و ختمه بالإحاطة القيُّوميَّـة ، فتأمَّل! قوله: «كالحركات» الخ ٧/٧٦.

مثال للستسالات.

قوله: «على وجه الانطباق» الخ ٩/٧٦.

بناءً على وجودالحركةالقطعيّة ، الانطباق فىالخارج ، و على القول بعدم وجودها فالانطباق فى الذّهن .

قوله : «أو، لا على وجه الانطباق » الخ ٩/٧٦ ـ ١٠.

بل على وجه التّرسيم ، بالنّسبة إلى الحركة التّوستطيّة ، و الحصول فى جميع حدوده و أطرافه بالنّسبة إلى الزّمان .

قوله : «كنفسها» الخ ٢١/٧٦.

أى :كنفس المفارقات .

قوله: «بالإجمال سلسلتين» الخ ١٣/٧٦.

و أممّا بحسب التقصيل، فلا سلسلة غير متناهية ، من جهة اشتمال كلّ سلسلة على سلاسل غير متناهية ، بل اشتمال كلّ موجود على ذلك ، من حيث أن كلّ شيء ، فيه كلّ شيء . و سير كلّ موجود إليه ، تعالى ، من طرق مختلفة ، كما قيل : «إن "الطّرق إلى الله بعدد نفوس الخلائق » .

قوله: «الجبروت» الخ ٢٧/٥٦.

هى فعلوت ، إمّا من الجبر ، منجهة انجبار نقصانالنّاقصات بكمال الجبروتيّات فى مرتبة تحوّلها إليها،لكونه غاية تحوّليّة لها،أو من الجبّار منجهة قاهريّتها لكلّ موجود دونها . و هى تنقسم الى الجبروت الأيمن الأعلى ، و الأيمن الأسفل ، و الأيسر الأعلى ، و الأسفل . و الملكوت أيضاً ، إلى الأيمن ، و الايسر ، وكلّ منها إلى الأعلى ، و الأسفل كما بيّنا شرحه فيا سبق ، فراجع !

و الحق أن مرجع قوله إلى سبق العدم الغير المجامع ، الدهرى ، المنز ه عن التهادى و التكميم ، و التناهى و السلاتناهى ، على الأشياء بمعنى السبق الفكتى الواقعى لاالفكتى التذى فى رتبة العلة و مرتبة وجودها للمعلول ، بل فى جميع مراتب الواقع ، لا فى مرتبة منه ، كما فى الزمانيات ، فتدبير تعرف . ثم إن تسمية السلسلة الأولى بالطولية والأخرى بالعرضية ، من جهة كون بدء السلسلة الأولى علية العلل ، و ما هو أقرب إليه علية لما دونها ، و هكذا نخلاف الثانية .

قوله: «فقدكل مرتبة وجوديّة» الخ ١/٧٧.

الفرق بين الفقدين أن في السلسلة العرضية كل مرتبة فاقدة لمرتبة أخرى في عرضها

فى امتداد الزّمان و بالعكس ، و فى الطّوليّة كلّ دان فاقد لكمال العالى و مرتبة وجوده ، بخلاف العالى بالنّسبة إلى الدّانى من فإنّه أصله و تمامه و به تدوينه و وجوده و قوامه . و إنّها خصّ راسمة العدم بالأذهان ، لأن تحقيّق المرسوم هنا فى الذّهن دون الخارج، لأن أعدام الملكات أمور انتزاعيّة اعتباريّة ، لاتحقيّق لها دون الملكات .

قوله : «عدم أو راسم عدم» الخ ٧٧/٥ .

كونكل مرتبة عدماً لأخرى ، من جهة أن كل فعلية آبية عن الأخرى ، و كل واحدة منها بحدها غير متقرّرة فى المرتبة الأخرى . و الرّاسميّة باعتبار وجودها فى الأذهان ، أو الرّاسميّة باعتبار الحركة التّوسّطيّة، و الآن السّيّال . وكونه عدماً باعتبار القطعيّة .

قوله: «بلكل عدم للآخر» الخ ٧٧/٨.

أى : من حيث أن " حد " كل مرتبة مقوّم لها ، كما مر " فى بيان مذهب الفهلويـــين ، و تباين كل " و تناكره بذاته مع الحد الآخر .

فإن قلت: الموجودات فى السّلسلة الطّوليّة كلّ عال منها علّة للدّانى ، وكلّ دان ظهور للعالى ، و العلّة كما مرّ تمام المعلول و حدّ تامّ له ، و ظهور الشّىء لا يباينه ، فكيف يمكن أن يجعل كلّ عدماً للآخر ؟

قلت : كون العلّة حدّ آ تاميّاً و واجداً للمعلول إنيّا هو باعتبار أصل الوجود ، الجامع بينها . وكذاكون المعلول ظهوراً للعلّة . و أميّا بالنّظر إلى حدّ كلّ واحد منها و مرتبته الوجوديّة ، فكلّ واحد منها طارد لحدّ الآخر ، و مرتبته الوجوديّة . و بالجملة المعلول ليس مع وجود العلّة و للمطلق شؤون ليست للمقيّد معها شأن ، وكذلك قيل: «كان الله ، و لم يكن معه شيء» .

قوله: «نيتر النتور الحقيقي» الخ ١٠/٧٧.

أى الفيض المقدّس و الوجود العام و الرّحمة الرّحمانيّة ، أو نور ذات الحق ، من جهة تجليّه في النّور الثّاني السّارى في أعماق الوجودات .

قوله: «من مدار فلكك» الخ ۱۰/۷۷.

أقول: لمّاكانت الألفاظ موضوعة للمعانى العامّة ، فكما أن مدار سير الشّمس و الأنجم الظّاهرة يسمّى بالفلك ، فكذلك ، مدار شمس الحقيقة و الأنجم الأسمائية و الشّابح الصّفاتيّة فى مدار تلك العوالم الإلهيّة ، يسمّى بالأفلاك . و إنهّا سمّيت تلك الأيّام الصّفاتيّة ، و الأيّام العروجيّة ، فى قوله تعالى : « تَعْرُجُ واليّه المَلاثِكةُ وَ الرُّورُ في يَوم كانَ مِقْدارُهُ حَمْسِينَ ألْفَ سَنَة » ا ، لأن الأيّام الأولى مدار تجلّيات اسم الرّبُ و ظهوراته ، و الأيّام الثّانية مدار تجلّيات اسم الله و ظهوراته . و الأولى يوم خلقالسّموات والأرض ، منجهة أن خلقها و بعثها واحد ، بمقتضى الحركة الجوهريّة . و الثّانية يوم الجمع ، و يوم طيّها «كَطَى السّجيل ليكُتُبُ بي »، و يوم عروج ملكوتها والنّانية يوم الجمع ، و يوم طيّها «كَطَى السّجيل ليكُتُبُ بي ، و الأولى البرزحية الأصلى ، و باطنها الحقيق - التي هي المرتبة الأحديّة الذّاتيّة ، و مقام التّعيّن الأول والبرزحيّة الأولى ، و حضرة القهاريّة الكبرى الإلهي من باطن اسم الدّهر والدّيهور .

إن قلت : يلزم على ما أفاده سبق العدم الواقعيّ لكلّ عقل من العقول بالنّسبة إلى الآخر ، وهوكما ترئ .

قلت : مراده العلل الحقيقيّة و هي وسائط وجوديّة ، فتأمّل !

قوله : «و ذكّرهم» الخ ۱۱/۷۷ .

المراد بالتّذكير في المقام ظهوره (ص) في عالم الجمع و الفرق ، برقيقته و حقيقته بالاسم الجامع الأعظم الالهيّ ، الّذي هو أصل الأسماء و سيّدها ، و هو باطن اسم الرّب و تمامه و به تحققه و قوامه ، و بخواصّ جميع الأسماء و مظاهرها،التّي هي تلكث العوالم

١ - المعارج (٧٠) ، ٤.

٢ - «ما خلقكم و لا بعثكم الاكنفس واحدة». لقمان (٣١) ، ٢٨.

٣ - الانبياء (٢١) ، ١٠٤.

الرّبوبيّة ، بحيث من رأه ، فقد رأى جميعها ، كماقال (ص) : «من رأنى فقد رأى الحقّ» ، تعالى ، و قال :

و إنَّى و إن كنتُ ابن آدم صورةً وَلَى فيه معنى ُّ شاهدٌ بأُبُوتَّى.

أو بيان العهود الالهية ، و المواثيق الرّبانيّة ، الّتي أخذت من الموجودات في تلك العوالم ، المسمّاة بعالم الذّر و الميثاق عندهم . و تذكيرهم بما أخذ منهم من الميثاق بالإيمان بالنّبوة الختميّة ، و الولاية الولويّة و المودّة في القربي ، النّي هي أصل الايمان و حقيقته و روحه . و الأيّام المذكورة ، في هذه الآية الشّريفة ، و إن كانت إضافتها إلى اسم الله مشعرة بأن المراد بها الأيّام الالهيّة ، و أن المراد بتذكيرها حشر جميع الموجودات ، بتوسيّط حقيقته \_ الكاملة ، المكميّلة للإنسان الختميّ المحميّد ، (ص) \_ إلى الله و الاسم الأعظم الجامع الالهي في القوس الصّعوديّ ، و القيامة العظمي ، و لكن الظيّاهركونها أعم من القسميّن ، من جهة أن اسم الله شامل لاسم الرّب ، و يمكن أن يكون المراد بها بقرينة التّذكير الظّاهر في المعني الأوّل ، الايّام الرّبوبيّ ، كما حملها قدّه ، عليها .

قوله: «كما ينسب إلى» الخ ١٣/٧٧.

أى : إلى أرسطو و أتباعه . و إنها قال ينسب إليه ، لأن الظهاهر ، كما ذكره المعلم الثماني ، في كتاب الجمع بين الرّ أيين ، عدم المخالفة بينه و بين أستاده القائل بحدوث العالم و مسبوقيته بالعدم الواقعي .

قوله: «مما اصطلحت» الخ ١٤/٧٧.

أى : اصطلحت على التسمية ، لا على المسميّ فإنّه مذكور فى كلام العرفاء الشّامخين و الحكماء البارعين .

قوله: «فحدث» الخ ١٦/٧٧.

أى : حدث و جدّد من المرتبة الأحديّة فى حضرة الواحديّة . و بيان مقصوده ، قدّه ، من هذا الكلام يتوقّف على تمهيد مقدّمات :

الأولى ، أنَّ حقيقة الحقَّ ، تعالى ، عند الحكماء ، عبارة عن الوجود بشرط لا ،

اى بشرط طردكافة الأعدام و النقائص ، المعبّر عنه عندهم بمرتبة الأحديّة الذّاتيّة ، و الوجود البحت الصّرف السّاذج الخالص الحقّ . و عند العرفاء ، عبارة عن الوجود السّلا بشرط المقسمى ، المعبّر عنه ، عندهم ، بمقام غيب الغيوب ، و الهويّة المغربيّة التّي لا اسم لها و لا رسم ، ولا نعت لها و لا وصف . و يعبّر عنه ، عندهم أيضاً ، بحق الوجود ، و صرف الوجود ، كما قيل : الوجود ، الحقّ ذاته ، و المطلق فعله ، و المقيّد أثره .

و الثّانية أنّ كلّ واحدة من الوحدة و الكثرة تنقسم الى حقيقيّة و غير حقيقيّة المعبّر عنها عندهم بالاضافيّة . و المراد بالأولى ، الوحدة الـّلا بشرطيّة ، الّتي لا يعتبر فيها المقابلة للكثرة أيضاً . و من الثّانية ، ما يعتبر ذلك فيها . و بعبارة أخرى : الأولى ، ما يكون عين الواحد ، و الثّانية ، ما يكون نعت الواحد .

و الثالثة: أن "أولى المراتب العرفانية لحقيقة الوجود مرتبة غيب الغيوب والوجود الحق"، التي هي حقيقة الحق عند العارفين. و لا يعتبر فيها السم و لا رسم، و لا نعت و لا صفة ، أصلاً ، حتى الصفات الذاتية. و هذه المرتبة غير معدودة من المراتب ، عند كثير منهم، من جهة أن إطلاق المرتبة فرع التعين، و لا تعين في هذه المرتبة ، أصلاً . بل المرتبة التالية لها أيضاً، لم يعدها بعضهم من المراتب. وعبتر عنها المالاعتبارات العرفانية ، من جهة أنه ليس فيها إلا تعين واحد ، هو مستهلك الحكم و الأثر.

و ثانى المراتب مرتبة كون ذاته لذاته ، فحسب . أى ظهوره بالأحديّة الذّاتيّة ، من حيث كونها عين الواحد . و ظهوره بذاته لذاته ، من جهة كونه نوراً لذاته و بذاته ، و شاهداً و عالماً لذاته بذاته ، و فى هذه المرتبة اعتبر تعيّن واحد ، هو أصل التّعيّنات و محتدها ، المعبّر عنه بالتّعيّن الأوّل . و هو ما ذكر ، من كونه لذاته ، فحسب ، وكونه شاهداً لنفسه . و لميّا كان ذاته المقدّسة صرف الوجود ، و صرف الوجود صرف كلّ الوجود

۱ ـ أى : «في سرتبة غيب الغيوب».

٢ ـ أى : «عن سرتبة غيب الغيوب» .

وكمالاته الوجوديّة ، و اعتبر في هذه المرتبة علمه بذاته و شهوده لذاته ، فهو يشهد فيها ذاته ، و یشهد جمیع الحقایق و الوجودات بعین شهوده ذاته ، و بتبعه . و یکون شهود الذَّات مقصوداً بذاته ، و شهود كمالاتها ، من الأسماء و الصَّفات ، مقصوداً بالتَّبع ، و يعبُّر عنها : بشهودالمفصَّل مجملاً ـكشهود المكاشف جميع الأغصان و الأوراق والأثمار، فى مرتبة شهود النَّوات ـ و بمقام جمع الجمع ، و التَّعيُّن الأوَّل ، و البرزخيَّة الأولى ، و حقيقة الحقايق ، و مقام أو أدنى ، و غيرها منالألقاب و الأسماء . و لكن ، لمّاكانت الذَّات في هذه المرتبة ، مرآت شهود الكمالات ، و مظاهرها المستجنَّة في غيبالذَّات ـ و هي أمر واحد بسيط" ، مجمل بالاجمال الوجوديّ ، بمعنى البساطة و الشَّدة الوجوديّة ـ لا يظهر ، فى هذه المرتبة ، مفاهيم الأسماء و الصّفات و مظاهرها ، الَّتَّى هي الأعيان الشَّابِنة . بلالظَّاهر فيها هو الأسماء الذَّاتيَّة فقط "، الَّتي هي المفاتيح الأولى لغيبالوجود و هي ،كالوجود المطلق ، مطلقة و عامّة الحكم ، و هي عين الواحد ، لا نعت الواحد . و ثالثتها مرتبة ظهوره بذاته ، و بأسمائه و صفاته ، و صورها و مظاهرها ، المعبّر عنها بالأعيان الثَّابتة . و جاءت الكثرة ، في هذه المرتبة ، كم شئت و بما شئت . و يعبُّر عنها بمقام الواحديّة ، و التّعيّن الثّاني ، و البرزخيّة الثّانية ، و مقام الجمع و قاب قوسين ، و نحوها من الألقاب . و فى هذه المرتبة ، يظهر مفاهيم الأسماء و الصّفات ، و مظاهرها ، الَّتي هي الأعيان ، أي : الحقايق المكنونة ' في المرتبة الأولى' و الثَّانية ، و المستجنّة فيهما ، و المستترة تحت شعاع شمسالأحديّة ، التّامّة و المقهورة بقهاريّة اسم القهـّار ، تعالى شأنه العزيز .

و إذ لم تكن هذه الحقايق ، بمفاهيمها و تعيّناتها، ظاهرة فى المرتبتَين الأوليَين، ولا متحقّقه فى الحضرتين، ثم ظهرت فى هذه المرتبة الثّالثة ، فصّح أن يقال : أنّها حادثة جديدة ، لا بالحدوث الزّمانيّ ، لعدم تأخرها عن الحقّ زماناً ، و إذ ليس هناك صباح

۱ - «المكمونة» ، خ ل.

ولامساء ، و لأنه ' فى السلسلة العرضية ، و هذه فى الطولية . و لا بالحدوث الدّاتى فقط ، لأنه بلحاظ العقل صرفاً . و لا بالحدوث الدّهرى ، لأنها خارجة عن الخلق و النسب ، و هى أوّل رتب الذّات بوجه . و أيضاً ، ملاك الحدوث الدّهرى تأخر المعلول عن عليه ، بالتأخر الواقع فى السلسلة الطولية ، وحديث العلية و المعلولية منمحى فى هذه الحقايق . لأنها لا معلولة بلا معلولية الذّات الأحدية و من مراتبها ، منمحى فى هذه الحقاية ، وجودها ، لا بإبقائها و إيجادها ، بل هى من مراتب وجوده ، تعالى ، بل بالنسبة إليه ، كالمهية لوجوده المقدّس ، لو فرض أن تكون له مهية .

فهى حادثة بالحدوث الاسمى ": بمعنى أنها ، بمفاهيمها ، لم تكن مع مقام غيب الغيوب و الهوية المغربية الالهية ، لأجل كونها ، لا اسم لها و لا رسم ، ولا نعت لها و لا وصف ، و لا في مرتبة الأحدية ، ثم جاءت في مرتبة الواحدية و ظهرت فيها . و أيضاً ، هذا الحدوث ، باعتبار حدوث مفاهيم الأسماء و الصفات ، و مظاهرها الاعيانية ، و باقى الحدوثات باعتبار وجودات الاشياء . وهو عام "لجميع الاشياء بنهج واحد ، من الزّمانيّات و الدّهريّات ، و السّر مديّات الواقعة في السّر مد الايمن الاسفل ، لان " مفاهيم جميعها حديثة بخلاف باقى الحدوثات . فلا يقال أنه راجع إلى الحدوث الدّهرى ، أو الذّاتى ، فتأميّل !

قوله: «الأسماء و الرّسوم» الخ ۱۷/۷۷.

المراد بالأسماء مثل مفاهيم العالم و القادر و الحيّ و نحوها . و بالرّسوم مظاهرها مثل الانسان و الحيوان و نحوهما . و يكون وجه تسميتها بالرّسوم ، من جهة أنّها مظاهر الاسماء و نقوشها ، بمنزلة رسم الدّار . و يمكن أن يكون المراد من كلّها ٢ المهيّات والاعيان الثّابَتة ، كما يظهر مما أفاده ، قدّه ، في الحاشيّة .

قوله: «وكما أنّ كلّما جاء» الخ ١٧/٧٧.

۱ ـ أى : «لان الحدوث الزماني».

۲ - «کایهما» ، خ ل .

هذا مميّا لا دخل له بالتسميّة ، بل المراد منه بيان الواقع ، أو تأييد ماأفاده ، من حديث حدوث الأسماء و الرسوم ، من جهة ما قرّر ، من أن النهايات هي الرجوع إلى البدايات . و هذا مميّا يدل على أن المراد من الاسماء المهيّات ، فإنها التي تصير ممحوة و مطموسة عند رجوع الكلّ إليه ، تعالى ، و تذاب زجاجات تعيّناتها ، عند طلوع شمس الحقيقة بالقيّهاريّة الوجوديّة . ولكن ، وجه دقيق عرفانيّ يمكن الحكم بمصير الكلّ إلى الوحدة الصّرفة ، حتى الاسماء و الصّفات ، من جهة أنها أيضاً محشورة إلى غيب وجود الذّات ، محشوريّة مظاهرهما إلى الوجود المطلق ، من جهة أن الظّاهر عنوان الباطن ، والمجاز قنطرة الحقيقة . و يؤيّده أيضاً استشهاده بقوله ، ع : «كمال الإخلاص» الناطن ، والمجاز قنطرة الحقيقة . و يؤيّده أيضاً استشهاده بقوله ، ع : «كمال الإخلاص»

قوله: «عند مصير الكلّ » الخ ١/٧٨.

أى : فى القيمة الكبرى و نفخ الصّور ، و صعق من فى السموات و الارض ، الله الله الحسنى : من الله ين قامت قيامتهم العظمى ، فى هذه النّشأة ، بالفناء فى الله ، و البقاء به .

قوله: «كما قال سيد» الخ ١/٧٨.

المراد بالصفات التعينات ، كما قيل : أن الصفة هو التعين ، و الاسم هوالذات مع التعين ، و المسمتى الذات ، من حيث هي هي . فالمراد أن كمال الاخلاص لله تعالى ، بالمخلاص عن الشرك مطلقاً ، نفي كل ما يؤذن بالكثرة عنه ، تعالى ، حتى كثرة الأسماء و الرسوم و الصفات و التعينات . فإن كمال توحيد الحق ـ بالتوحيد العامي ، و أخص الخواصي ، و أخص خواص الخواصي و بالتوحيد الأفعالي و الصفاتي ـ الاخلاص له ، بمعنى قصر النظر عليه ، و رؤية كل وجود ، و ذات وصفة و فعل مستغرقة و مستهلكة في ذاته و صفاته و أفعاله . لكن ، في هذه النظر

۱ ـ «و نفخ في الصور فصعق من في السموات و من في الارض الامن شاءالله». الزمر . ٩٨ ، (٣٩)

يشاهد الكثرة مستهلكة فى الوحدة ، وفيه نوع من الشّمرك . وكمال الاخلاص هوالخلاص عن الشّمرك مطلقاً ، بنفى كثرة الاسماء و الصّفات مطلقاً . و رؤية الذّات ، من حيث مقام الأحديّة الذّاتيّة القاهرة لكلّ شيء ، الماحية لكلّ اسم و تعيّن ، كماكان فى بدو الظّهور .

فكلام سيّد الموحدين ، (ع) ، دليل على الحدوث الاسمى ، و أوّل الاشياء إلى الفناء المطلق . من جهة أنّه عليه الصّلوة والسّلام ، جعل نهاية التّرقتى الكمالى و السّلوك الحالى للموحدين ، ننى الاسماء و الرّسوم ، و الصّفات و التّعيّنات . و لولا ، أن هذه حادثة ، ليست مأخوذة فى مرتبة الأحديّة ، لم يكن مقتضى كمال المعرفة نفيها ، بل كان مقتضاها إثباتها ، كما لا يخنى ! و أيضاً ، بحكم أنّ النّهايات هو الرّجوع إلى البدايات يظهر أنّ البداية أيضاً ، كانت على صورة النّهاية ، فتدبّر !

قوله: «من الكلام الإلهيّ» الخ ٢/٧٨،

معنى الآية الشّريفة، على ما أفاده ، قدّه ، أنّ أسماء الوجودات، النّي اهي عبارة عن المهيّات و الأعيان الشّابتة ، إن هي إلا أسماء ، صارت تعيّناتكم ، و حدودكم الفرقيّة سبباً لظهورها و بروزها . و تسمية الوجودات ، النّي هي أشّعة وجودنا و من مراتب نورنا ، السّارى في أقطار الهويّات و أصقاع العوالم و الحضرات ، تكون ، من حيث انتسابها إلينا ، منزّهة عن الحدود و التّعيّنات ، النّي هي منبع الشّرور و النيّقصانات . و ما أنزل الله ، عزوجل من بهذه الأسماء و التّعيّنات ، من سلطان ، أي : ماجعلها بالفيض المقدّس بالذّات . فإن السّلطان النّازل ، من عنده بالذّات ، هوالوجود السّارى والنّور النّافذ الجارى في أودية أقدار القابليّات ، و أوعية الممكنات . لأنّه مبدء الأثر ، و أثر المبدء ، و الظّل الممدود ، و الماء المسكوب ، و الرّحة الواسعة الالهيّة ، و المشيّة الفعليّة الوجوديّة السّارية ، و الحق المخلوق به ، و الحيوة المطلقة ، النّي بهاكلّ شيء حيّ . الوجوديّة السّارية ، و الحق تمييزه عن خلقه » الخرى .

۱ - أي : «أسماء التي ...».

إشارة إلى بطلان الحلول و الاتتحاد ، و ما ورد من أن الحق بلا خلق تعطيل و أن الخلق بلاحق زندقة و إلحاد . و التتميز من الخلق ، إما بفنائه و اندكاكه فيه ، في مقام الكثرة ، في الوحدة ، و إما برؤية الخلق أظلال وجوده ، و مظاهر أسمائه وصفاته في مقام الوحدة في الكثرة . و بالجملة : مقتضى التوحيد الذاتي و الصفاتي و الافعالي و الآثارى الذي لسانه : يا من هو ولا هو ، إلا هو ، «قُل هُوالله احد ألله الصمائه الصمائد التناوحدة الذي لم يتلد و لم يتكن له كُفُواً أحد الدي الكثرة في عين الوحدة و إثبات الوحدة في عين الكثرة . و ذلك بجعل بينونة الخلق عن الحق بينونة النيء مع الشيء و العكس مع العاكس ، و الصفة مع الموصوف ، التي هي عين الربط بالموصوف ، لاشيئاً في حياله ، و متحققا في قباله . و إليه أشار بعض العارفين بقوله : من وتو عارض ذات وجوديم .

فالتعينات المعبر عنها بالخلق ، كلتها عوارض نور الوجود المطلق ، و الفيض المقدّس السّاذج الحق المعبر عنه بالأمر في قوله ، تعالى اشأنه : «اللالله الخلق و الامر الامر الرّباني ، الصّادر عن معدن العصمة ، و أصل الجود و الرّحمة ، أن المراد بالخلق في كلامه ، ع ، المهيّات المعبر عنها ، في الآية الشّريفة ، بالاسماء ، التي جعل توحيد الحق ، تعالى ، أي ظهوره بالاحديّة الصّرفة ، أو مقام عبب الهويّة ، و عنقاء مغرب الوجود ، و مقام لااسم ولارسم ، ولا تعيّن ولا وصف ، عبب الهويّة ، و عنقاء مغرب الوجود ، و مقام الشّامخ المحار المهيب ، الملازم ؛ لحدوثها الاسمى و تجدّدها الماهوى ، بعد ما لم تكن شيئاً مذكوراً ، و لا في أمّ الكتاب الأكبر مرقوماً مسطوراً .

١ - الاخلاص (١١٢) ، ٢.

٢ - الاعراف (٧) ، ١٥.

٣ - أى : «عن الاسماء».

<sup>؛</sup> \_ أى : «بتأخرها الملازم».

و قد أفاد فى الحاشية ما يستفاد منه ممّا ذكرناه و شرحناه ، فراجع إليها ، حتّى يظهر لكث جليّة الحال ، و يتّضح صحّة هذا المقال .

قوله: «لا التباين العزلي» الخ ١٧٨٥ - ٦.

لأنه ، لوكان التباين عزليما ، لما أمكن توحيد الحق ، بالتوحيد الحقيق ، لأنه تكون الموجودات حينئذ أشياء في حيال الله ، و مستقلة باللّحاظ ، و تكون أشياء لهاالرّبط لانفس الفقر و الرّبط ، فلا يظهر حقية قوله ، تقدّست أسمائه : «يا أ يَهُمَا النّاسُن أنتُمُ الفُقرَاءُ إلى الله يه الآية ، و لمّاكان حدوثها حدوثاً اسميناً .

و بالجملة : لوكانت المهيّات ، التي هي وجه الخلق و الامكان متأصّلة ، وكان الوجود ، الذي هو وجه الله البارء الرّحمان ، اعتباريّا غير متأصّل ، تصير بينونة الحق عن الخلق عزليّة ، لعدم السّنخية الفيئيّة بين العلّة و المعلول . و يتحقّق في دار الوجود ، و التّحقق سنخان ، و تظهر الكثرة الحقيقيّة في البين ، فلا يحصل التّوحيد الحقيقيّ ، ولا يظهر سلطان الأحديّة الوجوبيّة الالهيّة ، و تصير تلك الكثرات ، إمّا أزّليّة قديمة ، غير مجعولة ، كما هو مذهب غاغة المتكلّمين ، أو حادثة بالحدوث الغير الحقيقيّ ، منجهة أنّها أشياء لها الحدوث ، لانفس الرّبط و الحدوث ، فتدبّر !

قوله: «ممنّن عقله في التأصّل» الخ ٦/٧٨.

أى: بالنسبة إلى جميع العقول ، الكلتية و الجزئية ، الطولية و العرضية ، البادية و الصاعدة ، غير العقل المحمدي ، ص ، و الروح الكمالي الختمي ، الذي ، هو بالحقيقة لايبائن تلك الحقيقة الكلية الالهية ، بلهي عين نفسه الشريفة بحكم آية: «وَ أَنْفُسنَا» لانته ، ع ، مظهر الاحدية الذاتية ، و ساير العقول و الارواح ، مظهر الواحدية . و الواحدية فرع الاحدية وظاهرها ، وهي أصلها و باطنها . و الظاهر عنوان الباطن و المجاز قنطرة الحقيقة ، تأمل ، تعرف أسرار الطريقة !

١ - فاطر (٥٣) ، ١٥.

٢ - آل عمران (٣) ، ٦١ .

قوله : «فلى فيه معنى» الخ ٩/٧٨ .

و هذا المعنى كون روحه ، ع ، من رقايق روحه الكلّى ّ الجمعى ّ الالهى ، بحكم : «نفوسكم فى النفوس ، و أرواحكم فى الارواح ، و بكم بدءالله و بكم يختم » ، و «لولاك لما خلقت الأنجم و الافلاك» ، و «الرّوح القدس ، فى الجنان الصّاغورة ، ذاق من حدائقنا الباكورة» .

قوله ، «تقرير و تثبيت» الخ ۱۱/۷۸ .

أى : هذا البيت تقرير و تثبيت لما قرّر فى البيت السّابق ، و تفريع عليه ، وليس بمطلب جديد آخر .

قوله: «إشارة» الخ ١١/٧٨.

كما قال تعالى ، بدوه و «ختامه مسكن و فيى ذكك فلنيتنافس الم تنافسون آ» . و النهايات هو الرّجوع إلى البدايات . و بالجملة : كما أن التعينات كانت ، فى بداية الأمر غير ظاهرة ، بل مسبوقة بمقام الـتلا تعين ، ثم ظهرت و جددت من المرتبة الاحدية ، كذلك تطوى بالاسم القاهر ، بعد نشرها من الاسماء المناسبة للنشر من المبدء و المنشى و المكون ، عند ظهور الحق بالاحدية ، و القهارية ، المفنية للتعينات ، و الماحية لآثار الحدود و الكثرات ، فى القيامة و الطامة الكبرى ، بالنسبة إلى العموم ، و فى القيامة العظمى و المحو المطلق و المحق و الطامس القصوى ، بالنسبة إلى الخصوص ، برد الامانات إلى أهلها ، امتثالاً لقوله ، تعالى : « إن الله يأمر كم أن تؤدّوًا» لا الآية .

قوله «كالمبدء» الخ ١٢/٧٨ .

أقول: الابداء، بالنّسبة إلى الكلّ ، و الابداع، بالمعنى الاعمّ ، بالنّسبة إلى العقول و النّفوس الكلّيّة، و الافلاك، و الانشاء بالنّسبة إلى عالم المثال، و التّكوين

١ \_ المطفقين (٨٣) ، ٢٦.

٢ - النساء (٤) ، ٨ ه .

بالنسبة إلى عالم المواليد و العناصر . و يمكن أن يكون المبدى ، بالنسبة إلى العقول محضاً و المبدع بالنسبة إلى النال والافلاك ، و التكوين بالنسبة إلى المناصر و المولدات .

قوله : «كما هو طريقة العرفاء» الخ ١٣/٧٨ .

فإنهم ذهبوا إلى أن كل موجود من الموجودات مظهر اسم من أسماءالله ، تعالى ، و أنه ، من حيث ذاته المقدّسة ، غنى عن العالمين ، و أن ربطه بالعالم ، و تأثيره فيه ، من حيث أسمائه و صفاته ، و حضرة الواحديّة ، و التّعيّن الثّانى ، و مقام الجمع ، و أنّه يؤثّر فى كلّ موجود بالاسم المناسب له ، فتدبّر !

قوله : «لماسوى» الخ ۱٤/٧٨ .

التعبير بالستوى عن الكلّ ، حتى عالم الأمر ، الذى لا سوائية له بالنسبة إليه تعالى ، إمّا بلحاظ مسلك عامة الحكماء ، أو منجهة أن المراد بماسوى ماسوى الذات من حيث مقام لااسم له ولارسم ، أو الاعم من السوائية الاسمية و الوصفية والسوائية الوجودية ، ولو بالوجود الربطى "الحرفى".

قوله: «أى عالم المجردات» الخ ١٤/٧٨.

قد مروّجه تسميتها بالأمر .

قوله: «**والخلق**» ۱٤/٧٨.

وجه تسميتها بالخلق كونها متخلّقة آناً فآناً بمقتضى الحركة الجوهريّة و التّجدّد الذّاتيّ .

قوله : «و أعراضه تابعة» الخ ٢/٧٩.

أقول: بل هى عينه فى الوجود، و تجدّدها عين تجدّده. و لكن ّ التّعبير بالتّبعيّة لمكان حفظ المراتب، و لحاظ الاصليّة و الفرعيّة. لأن ّ العرض متّحد مع الموضوع، الّذى هو الصّورة الجوهريّة عند أرباب التّحقيق. و برهانه: أنّه لو لم يكن متّحداً معه، كاتّحاد الاصل مع فروعه و أغصانه و شجونه، فلا بخلو:

إمّا أن يكون فاعلاً مفيداً له ، و هو يناقض ما ثبت في محلّه ، من أنّ توسيط الجسم و الجسمانيّ بتوسيط الوضع ، ولا وضع له بالنسبة إلى موضوعه ، و يخالف ماتقرّر أيضاً ، من أنّ الموضوع من جملة مشخـّصات العرض ، و أنّ العلّة المفيدة يجب أن تكون أقوى من المعلول المستفيد ، و الجوهر الصّوريّ ، لاشكتّ أنّه أقوى من العرض .

وإمّا أن تكون الصّورة مفيدة له ، و هو أيضاً يخالف القاعدة الاولى ، من جهة فقد الوضع و المحاذات بينهما .

و إما أن يكون واسطة فى ثبوت الصورة للجسم ، أو هى واسطة فى ثبوته له . و الاوّل أيضاً ، يناقض القاعدة النانية و النائة . و النافى مستلزم لاتتصاف الصورة به فى ذاتها ، حتى يمكن أن تصير سبباً لاتتصاف الجسم به ، فننقل الكلام فى كيفية اتتصافها الله ، حتى ينتهى إلى ما يتتصف به بذانه ، من دون حيثية تقييدية زائدة ، و تكون ملزومة له كذلك . فتكون حينئذ مجعولة بعين جعله ، لأن تخلل الجعل بين السلازم و الملزوم ينافى اللزوم بينها . و أيضاً ، لو لم يكن منبعثاً عن ذاتها ، لكان فى عرض ذاتها ، مع أن كل فعلية آبية عن الفعلية الاخرى ، و لوكان شرطا أو معداً لها ، فأما أن يكون مباينتين عرضيتين ، فى زمان واحد ، بل فى آن واحد . وهو فى حكم وجود شىء واحد بوجودين ، و ذلك محال ضرورة .

و إمّا أن يكون فى طول الصّورة و أتمّ منها ، فيلزم ما ذكر من انقلاب العرض صورة و جوهراً ، فبتى من الاقسام أن تكون الصّورة فى طوله ، و يكون هو منبعثاً عنها و متّحداً معها و موجوداً و مجعولاً بعين وجودها ، و جعلها .

قوله : «و قابلها متّحدة» الخ ٢/٧٩ .

إشارة إلى اتّحادالمادّة مع الصّورة ، لان تسبة المادّة مع الصّورة نسبة الــّلا متحصّل

۱ - «تأثير» ، خ ل.

۲ ـ أى : «اتصاف الصورة».

مع المتحصّل ، والتّركيب بينهما اتّحاديّ عند أهل الحقّ و الحقيقة ، لا انضاميّ ارتباطيّ . و يؤيّده :

قوله: «اتّحاد الجنس مع الفصل» ٧٩/٧٩.

فإنه أيضاً اتّحاد الــّلا متحصّل مع المتحصّل ، و المبهم مع المتعيّن ، ولاينا فى ذلك ما سيجيىء منه ، قدّه ، من اختيار التّركيب الانضهامى ، لما ذكرنا فى مبحث الوجود ، الذهنى ، و سنذكره أيضاً فى بابه ، إن شاءالله ، تعالى .

قوله: «لا وعائهما وعاء» الخ ٧٩/٥.

أى: وعاء العدمين وعاء الوجودين . بمعنى أنّه ، كما أنّ وعاء الوجودين زمان لكونهها زمانيين تدريجي الحصول، فكذلك وعاء العدمين . او بمعنى أنّ وعاء العدمين بعينه ، وعاء الوجودين . و ذلك ، لان كلّ حد من ذلك الشيء السيّال مسبوق بالعدم في مرتبة ، الحدّ السّابق و السّلاحق ، و هما وجود ان كلّ واحد منهها عدم ، أو راسم عدم لذلك الحدّ ، فوعائهها بعينه وعاء الوجودين : الوجود السّابق ، وعائه ، وعائه أى : زمان تحققه السّيّال ، وعاء العدم السّابق ، و الوجود السّلحق ، وعائه بعينه وعاء للعدم السّلاحق .

قوله: «المكتنفين به» الخ ٦/٧٩.

الضَّمير في قوله المكتنفيِّن به راجع إلى السّيَّال ، أو إلى كلِّ حدَّ منه .

قوله : «وهكذا فيما يلي» الخ ٩٠/٨.

أى : الحدود الفرضيّة ، الّتى تتحقّق فيه بالموافاة للإنيّات ، أو الاعراض ، أو الوهم و الفرض ، حسب قبول المتصـّل للانقسامات الغير المتناهية ،

قوله : «و لا سيّما » الخ ٢٩/٧٩.

وجه الاستثناءكونها متوافقة الاجزاء ، و الموافقة للكلُّ في الحدُّ و الرَّسم .

قوله : «و يمكن أن يقرء» الخ ١٣/٧٩ .

أى : يمكن أن يقرء جزئيتة وكلّيّة بالنّصب ، بجعلها حالاً عمّـا سوى ، باعتبار

تأويلها بالمجرّدات و الجسمانيّات ، و أن يقرء مضافة إلى ضمير ، يرجع إلى ماسوى ، باعتبار لفظه .

قوله: «كما أن حفظكل » الخ ١٧/٧٩.

أى بمقتضى الحركة الجوهريّة ، أو لما هو المشاهد المحسوس من تبدّله و تحليله ، من جهة فعل الكيفيّات الفاعلة و الحرارة الغريزيّة ، و السّنة الضروريّة ، وكون القوى الجسمانيّة متناهية التأثير و التأثير .

قوله: «صاحبه ... البسيط» الخ ٢/٨٠.

أى ربّ النّوع ، والتّعبير عنه بالصّاحب ، إمّا منجهة اتّصال وجوده الرّابطيّ و مصاحبة فيضه الوجوديّ و عنايته الذّاتيّة به ، أو من جهة كينونته في حضرته كينونة الفرع في الاصل ، وكينونته فيه كينونة الاصل في الفرع .

قوله : «النَّذي هوكروح» الح ۲/۸۰.

التعبير بالجسد و الرّوح ، من حيث لحاظ التّجرّد و التّجسّم ، و بالمعنى و الصّورة ، من جهة لحاظ الطّهور و البطون ، و بالاصل والفرع من جهة لحاظ الاجمال و التّفصيل و الجمع و الفرق .

قوله: «من ورائهم محيط» الخ ٤/٨٠.

إشارة إلى أن لامؤثر في الوجود، إلاالله تعالى ، و أن هذه العقول الكلّية جهات فاعليّة الله ، و أنّها تفعل بحول الله و قوّته و بالجملة إشارة إلى التّوحيد الفعلى ، فتدبّر!

# في ذِكْرِ الأَقُوالِ في مُرَجِّح ِحُدُوثِ العالمِ فيمَا لايَزَالُ

قوله : «غرر في ذكر الأقوال» الخ ٠٨/٥ .

مناسبة هذاالمبحث للمبحث السّابق معلومة ، و إن كان قد يذكر في مبحث فعل الله تعالى ، أيضاً ؛ و « لكلّ وجُهّة " هُوَ مُولّيها » ١ .

قوله: «مُرَجّح الحدوث» الخ ٦/٨٠.

قيل عليه : أوّلاً ، أنّ نفس الزّمان و الوقت من جملة العالم، فلامعنى لتخصيصه الموقت مخصوص ، و إلّا يلزم أن يكون للزّمان زمان . و ثانياً ، الأفلاك ، سيّما الفلك الاطلس ، النّذى بحركته حامل الزّمان و مُحصَله أيضا . من جملة العالم ، وهي " ليست مخصصة للحدوث بوقت مخصوص ، و إلّا يلزم تأخرها عن الزّمان ، مع تقدّمها عليه ، هذا خلف .

و يمكن أن يجاب عن الايرادين: بأن المراد من العالم هنا الزّمانيات الواقعة في الزّمان المحاطة به ، لانفس الزّمان والأفلاك الحاملة بحركاتها إياه. أو أن الزّمان زماني بذاته ، لا بزمان آخر ، فهو لايحتاج إلى وقت آخر يخصّص حدوثه به ، بل هو مخصّص الحدوث بنفس ذاته . وكذلك الأفلاك غير محتاجة إلى زمان يخصّص حدوثها به ، لأنتها حادثة مع الزّمان ، لا في الزّمان ، فهي مخصص الحدوث بنفس الزّمان الذي يحدث معه ، أي بمعيّنها مع ذاك الزّمان . أو أن هذه الأقوال للمتكلّمين ، و هم قائلون بالزّمان الموهوم

١ - البقرة (٢) ، ١٤٨.

۲ - أى: «لتخصيص العالم».

۳ ـ أى : «والافلاك».

اللّذى يتخصّص الزّمان الموجود والأفلاك الحاملة له بالحدوث فيه ، وهو لكونه موهوماً أزليّــاً ، لايحتاج إلى زمان آخر ، و لا تضرّ أزليّته بحدوث العالم الموجود ، فيكون المراد من قوله : «إذ لا وقت قبله »، أى لا وقت موجود ، قبله .

قوله : «وعلّته فيما لم يزل» الخ ٨/٨٠ .

و ذلك ، لأن علّته التامّة ، على ما هو المفروض ، هى ذات الحق ، تعالى شأنه ، وحقيقته المقدّسة ، الّتى هى عين الحيوة و العلم و القدرة و الإرادة و التّكلّم و السّمع و البصر و غيرها ، من الصّفات الكماليّة . و على تقدير زيادتها على ذاته المقدّسة كما ذهب إليه بعض المتكلّمين ، فهى أيضاً أزليّة . فعلى تقدير كون ذاته ، تعالى ، عاتة للعالم مع هذه الصّفات الكماليّة ، تكون علّته التّامّة أزليّة مع كونه فيما لايزال ، فيلزم تخلّف المعلول عن علّته التّامّة .

قوله: «وفيه أنّه أيّة مصلحة» الخ ١٠/٨٠.

أقول: لوجعل سبق العدم على وجود العالم سبقاً دهريةً ـ لازمانيّا بالزّمان الموهوم بل سبقاً فكيّا غير متكمتم منزّها عن التّقدّر و الاتّصاف بالتّناهي والــّلا تناهي المقداريّ و جعل علّة سبق العدم عدم إمكان وجود المعلول، المتحقّق في وعاء الخارج، مع علّته القيّومة الواجبة، التّي هي صرف الوجود و الوجوب وجوداً، المساوق لمعيّته معهاذاتاً كما يقول به المحقّق الدّاماد ـ فلا يرد هذا الاشكال الّذي ذكره أصلاً، إلا أنّ هذه الغاغة، و أولياء شيطان الوهم، بمعزل عن فهم هذه الحقايق، و نيل بتلك الدّقايق.

قوله: «إذ قد عرفت» الخ ١٤/٨٠.

المراد بالحدوث ، هو الدّهرى ، و بالتّجدّد ، الحدوث و التّجدّد الجوهرى ، كما أشار اليه في الجاشية .

### في أَقْسا م ِ السَّبقِ وَهِيَ ثَمانِيَّةٌ

قوله: «غرر في اقسام السّبق» الخ ١٦/٨٠.

إنتّما لم يذكر تعريفه ، كما ذكر تعريف القدم و الحدوث ، لبداهة مفهومه و عدم الخفاء فيه عند العامّة و الخاصّة أصلاً ، و المراد بمقابليّه ، التّأخّر و المعيّة .

و قوله: «ينقسم» الخ ۱۷/۸۰.

منقوض بالسبق الدهري و السرمدي ، فإن المعية الدهرية و السرمدية ، لا تتصور ، كما صرح به في حواشي الأسفار ، و مر في حواشي الكتاب. أللهم ، إلا على مذهب الإشراقيين والرواقيين ، القائلين بالعقول المتكافئة ، إذ لا سبق طولا بينها ، فتدبر. أو يلاحظ ذلك بالنسبة إلى موجودات كل عالم من العوالم الطولية ، كل واحد بالنسبة إلى ماوقع معه في ذاك العالم ، فتدبر !

قوله: «السّبق منه ما زمانيسّاً» الخ ٢/٨١.

هذا على مذهب الحكماء القائلين <sup>١</sup> بالستبق الزّمانيّ ، أعمّ من سبق الزّمانيّات ، و سبق أجزاء الزّمان .

قوله: «أى بالترتيب» الخ ٨١/٥.

فستره بذلك ، لأنه ، قد يتبادر منه ماهو مساوق للتقدّم بالشّمرف ، أو للإشارة إلى ملاك السّبق في هذا القسم :

قوله : «و هي لا تنفكت » الخ ٧/٨١ .

۱ - أى : «المانعين عن السبق» ، خ ل.

أقول: هذا على مذاق القوم، وأمّا على مذاق المحقّق الدّاماد، فهى تنفكّ عن المعلول بالفكّث الطّوليّ الدّهريّ، لا الزّمانيّ العرضيّ.

قوله: «عند بعض» الخ ۱۲/۸۱.

أى : القائلين بأصالة المهيّة ، و قد صرّح به في الشُّوارق .

قوله: «و السّبق بالذّات» الخ ١٢/٨١.

هذا على مذاق الحكماء ، و أمّا المتكلّمون ، فقد جعلوا السّبق بالذّات ، عبارة عن سبق أجزاء الزّمان بعضها على بعض .

قوله: «و سرمديـــاً» ۱ الح ۷/۸۲.

الظاهر من هذا الكلام ، اتتحاد السّبق الدّهرى مع السّرمدى ، و لكن جمع من الحققين قد جعلوا السّبق السّرمدى حقيقاً به ، تعالى ! . و بعضهم شارك العقول معه تقدّست أسمائه ، في الانتصاف بهذا السّبق ؛ و « لِكُلُ وِجْهَة مُو مُولِيها » ٢ . و قد مرّ شرحه سابقاً ، فراجع !

قوله: «و فيه إشارة» الح ٢/٨٣.

اجتماع بعض أقسام السّبق فى الشّىء الواحد ، غير هـَذَين القسمـَين ، محتمل . وكذا اجتماع الجميع ببعض الوجوه ، و قد مرّ ذلكك ، فراجع !

١ ـ و هنا تحقيق نذكره في بيان مذهب المحقق الداماد ، قده ، فانتظر ، منه ره .

٢ - البقرة (٢) ، ١٤٨٠

## فِي تَعيينِ ما فِيه التَّقَدُّمُ

قوله: «وهو المسمتّى بالملاك» الخ ٧/٨٣.

قد يسمّى ما به تقدّم ، أيضاً ،كما ذكره صاحب الأسفار ، قدّه .

قوله: « و یکون منه شیء للمتأخّر » الخ ۳/۸۳.

قد مثل ذلك فى الحاشية بقسمين من أقسام السّبق ، و نحن نمثل للجميع ، حتّى يتّضح مراده ، قدّه .

فنقول: أمّاالسّبق بالطّبع \_ على ماذكره مطابقاً ، لما أفاده الحكماء \_ فملاكه الوجود وهو حاصل للعلّة النّاقصة ، مثلاً . مثل الواحد المنفصل عن الواحد الآخر ، أى : قبل انضامه إليه ، حتى يحصل الاثنان ' ، و لكن إذا حصل للإثنين يجب أن يحصل للواحد، أوّلاً . وكذا في السّبق الزّماني الانتساب إلى الزّمان \_ سواء كان بذاته و إلى ذاته ، أى إلى كلّ الزّمان \_ حاصل للجزء المتقدّم من الزّمان و الزّمانيّ ، قبل حصوله للجزء المتأخر و إذا حصل للجزء المتأخر ، يجب أن يحصل أوّلاً للجزء المتقدّم .

فإن قلت : الجزء المتقدّم لسيلان الزّمان لايمكن أن يجتمع مع المتأخّر ، فكيف يحصل له الانتساب إلى الزّمان عند انتساب المتأخّر ؟

قلت الحصول للمتقدّم أعمّ من أن يكون مع حصول الملاك للمتأخر ، أو قبل حصوله له ، مع أن المتأخرات فى وعاءالدّهر بحصوله له ، مع أن المتأخرات فى وعاء الزّمان كلّ مجتمعة مع المتقدّمات فى وعاءالدّهر بل بالنسبة إلى امتداد الزّمان أيضاً ، فتدبّر ؛ وكذا الانتساب إلى المبدء المحدود بالنسبة إلى السبّق الرُّنبيّ ، فإنه حاصل للسّابق إلى المحراب ، أو إلى الجنس العالى مثلاً فى

۱ ـ «يحصل للاثنين» ، خ ل.

تصاعد الأجناس ، قبل حصوله للمتأخر ، و ليس بحاصل للمتأخر ، إلا و قد حصل للمتقدم . و فى السبق بالتجوهر ، التقرر الماهوى و القوام التجوهرى قد حصل أولاً للمتقدم الذى هو أجزاء المهية ، قبل حصوله للمتأخر الذى هو المهية المركبة ، وعند حصوله للمتأخر قد حصل أولاً للمتقدم . و فى السبق بالحقيقة ، قد حصل مطلق الكون للمتقدم أولاً ، ثم للمتأخر ثانياً . و فى السبق الدهرى ، الكون فى وعاء الدهر ثبت للمتقدم كذلك .

و هنا قسم آخر من أقسام السبق ، اصطلح عليه صدر المتألمين ، بل قاطبة أهل الله من العرفاء الشامخين ، و هو السبق بالحق . وهو أن لا يكون للمتأخر وجود و للمتقدم وجود آخر ، و لو فى طوله ، بل يكون المتأخر من أطوار المتقدم ، و بالجملة : لا يكون هناك إلا شيء واحد و أطواره . و الملاك فى هذا القسم الانتساب إلى ذى الطور أو مطلق الكون ، الأعم من الأصلى و العكسى و الظلمي و الطورى وكيفية حصوله للمتقدم ، قبل المتأخر ، من قبيل ماذكرنا سابقا .

قوله: «فإنه يشمل السرمدى"، الخ ٤/٨٤.

إشارة إلى اتّحاد التّقدّم الدّهريّ و السّرمديّ، و أنّها يفترقان بالاعتبار أو بالإضافة ، فتدبّر !

قوله : «أن الوجود الأصيل» الخ ٨٤/٥.

إن قلت : السّيّد قائل بأصالة المهيّة و اعتباريّة الوجود، فما مراده من الوجود الأصيل ؟

قلت : قد مرّ شرح مرامه في مسألة أصالة الوجود ، فراجع !

قوله : «عين مهيّة البارى» الخ ٨٤/٥ .

أى ذاته و حقيقته ، و ما هو به هو .

قوله: «من كلّ جهة» الخ ٨/٨٤.

متعلَّق بقوله : الحقَّة .

قوله : «فَإِذِن تَأْخَرُ الْعَالَمِ» الْخ ١٠/٨٤.

فإن قلت : معنى ما أفاده الحكماء ،كما صرّح به فى الشّوارق ، أنّ الحاكم بذلك التّقدّم ، العقل ، لا أنّ ظرف التّقدّم و موطنه القوّة العاقلة .

قلت : مراده ، قدّه ، أن حكم العقل بالتـقد م ، إنها هو باعتبار الوجود ، إذ لا مهيّة هناك . و التـقد م و التـأخـر الوجودي لا يتحقـق بدون السبّق الإنفكاكي ، فتدبّر تعرف مرامه ! قدّه ؛ و قد ذكرناه فيما سبق ، فراجع !

قوله: «تمور» ۱٤/٨٤.

أى : تموج .

قوله : «تفور» الخ ۱٤/٨٤ .

من فار يفور ، بمعنى الفوران .

قوله: «أن المرتبة العقلية لذات الشمس» الخ ١٥/٨٤.

و ذلك ، لتركتبها من المهيّة و الوجود ، و لكن هذا فى شمس فلك الأجسام . . و أمّّا شمس فلكك الأجسام . و أمّّا شمس فلكك العقول و الأرواح ، و هى ربّ نوع تلكك الشّمس ، فهى على التّحقيق لامهيّة لها ، بعين عدم المهيّة للحقّ ، تعالى ! . و المرتبة العقليّة لها بعينها الوجود فى الأعيان فكيف فى بارء الكلّ ، و مؤيِّسها ؟ فتدبّر !

قوله : «كما هو سبيل الأمر» الخ ١٦/٨٤ .

مثال للمننى". و المراد بالعالم الرّبوبيّ حضرة الأحديّة و الواحديّة . و يمكن أن يكون المراد منه ما يشمل الفيض الأقدس و المقدّس ، و حضرة الجبروت و الملكوت الأعلى ، من جهة تدليّها بعرش الرَّحلن و اندكاك إنتيّاتها فى الحقّ ،

قوله : «وكذلك الأمر» الخ ١٦/٨٤.

عطف على قوله: «و ليس يصّح أن يقاس» ، الخ .

## في الفِعْل وَ القُوَّةِ

قوله: «الفريدة الرّابعة» الخ ٥٨/٨.

هذه من مهميّات هذا العلم ، و هي بمنزلة الحقايق في علم السّلوك، و الفعل راجع إلى الوجود ، و القوَّة إلى العدم و المهيَّة . و لمَّا لم يكن بين معانى لفظة القوَّة معنيُّ مشترك يكون جامعاً بينها، بدء أوَّلا ً ببيان أقسام ما يطلق تلكث اللَّفظة عليها، إشارة إلى اشتراكها اللَّفظيُّ ، و ليصُّح حدٌّ كلِّ صنف عند ذكره .

قوله: «اللّذي هو أكثر» الخ ٢/٨٥.

قد ذكر باقى معانيها فى الكتب المبسوطة مثل الشَّفا و الأسفار ، و نحن نذكرها فها سيأتي ، إن شاءالله .

قوله: «و بهذا المعنى تطلق» الخ ٥/٨٥.

أى: بمعنى الشَّدَّة ، فإنَّه يطلق على المصحاحيَّة لفظة القوَّة ، من جهة أنَّها الاستعداد الشَّديد إلى جانب الانفعال .

قوله : «من حيث هو آخر » الخ ٥ / / ٧ .

و فائدة هذا القيد إدخال الطّبيب إذا عالج نفسه .

قوله: «كالقوّة الفاعلة في الفلك » الخ ١١/٨٥.

إن قلت : قد عدُّوا الفلك بما تعلُّق به ، من النَّفوس الكلِّيَّة و الجزئيَّة ، من أقسام الغير المتناهي العدَّى ّ و المدَّى ۚ ، مع أنَّه ، قدَّه ، عدَّه من المتناهي العدَّى ّ .

قلت : وجهه ما أفاده فى الحاشية، من أنَّ الفلكُ بالنَّظر إلى وحدة فعله،النَّذى

هى الحركة الدّائمة الأزليّة السّرمديّة عندهم ، يعدّ من المتناهى ، و بالنّظر إلى عدم تناهى ذلك الفعل و الآثار المترتبة عليه فى عالم الطّبيعة ، الّتى هى مظهر نعم الله ، الّتى إنْ تَعدّوها لا تحصوها أ ، يعدّ من الغير المتناهى العدّى .

إن قلت: ذلك، بالنسبة إلى وحدة الحركة الأزلية ، لاغبار عليه، أمّا بالنسبة إلى نفوسها الكلّيّة و المنطبعة ، فهى دائمة الإشراقات و الإفاضات فى عالم العناصر ، فلا يمكن عدّها من المتناهى العدّى ، لمكان أزليّتها و أبديّتها عندهم .

قلت : لمّاكان العالى لا يلتفت إلى السّافل ، فتلك الآثار و الأنوار إنها تترتب على فعلها الوحداني بالعرض ، و الكلام في آثارها الذّانية ، الدّي صورتها هي الحركة الوحدانية الوجودية . و أيضاً ، لو سلّم لاتناهيها العدّي أو الشّدّي بوجه ، فذلك إنها هو بالعرض و من جهة طلبها للحق ، تعالى ، الّذي هو المتّصف بالـلاتناهي ، مطلقاً بالحقيقة و الأصالة ـ و بحوله و قوته يتّصف به بعض الأظلة و الأشباح ـ ، والكلام فيما كان مبدء للآثار الغير المتناهية بالذّات ، فتأمّل !

قوله : «أو غير متناهية» ١١/٨٥ .

أى الغير المتناهى السّلايقني أو العقلى ٢، لوجوّزنا عدمالتّناهى فى طرف المعاليل و الآثار، فتدبّر. و توصيف القوّة بالفاعلة من جهة الكشف و الايضاح، و إلّا فالمراد بها هنا مفيد الأثر، و الفاعليّة مأخوذة فيه.

قوله : «خلافاً للمتكلّمين» الخ ٣/٨٦.

أى اللَّذين قالوا بوجوب سبق العدم ، الغير المجامع على الفعل ، أو مقارنة القدرة معه .

قوله: «كلّيّة » الخ ١١/٨٦.

بيان للمفارق ؛ أي : مفارق للموادّ بالكلّيّة ، بحيث لاتعلّق له بهاذاتاً ولافعلاً.

۱ - ابراهيم (۱٤) ، ٣٤ : « و ان تعدوا نعمة الله لاتحصوها».

۲ ـ أى : «الفعلى» .

قوله: «القادر هو النّذي» الخ ١٦/٨٦.

فتعلق القدرة على هذا المعنى بالإيجاد تارة ، و بالإعدام أخرى ، غير معتبرة فيها أيضاً ، بل يمكن أن يكون اختيار العدم ممتنعاً بالنظر إلى وجود الحق القدير ، الذى هو جود و خير محض و وجود صرف ، و لا يشاكله العدم و الاعدام ، كما قال تعالى : « قُلُ كُلُ يَعْمَلُ عَلَى شاكِلَتِه » أ . لأن صدق الشرطية لا ينافى كذب المقد متين ، كما في قوله تعالى : «لو كان فيه ما آلهة إلا الله لفسدتا» . وسنرجع إلى هذا في مبحث صفات الواجب إن شاءالله ، تعالى .

قوله: «لتكليف الكافر» الخ ٢/٨٧.

أى: لأنّ الكفّار مكلّفون عندهم بالأصول اتّفاقاً، و بالفروع عند كثير منهم . فلوكانت القدرة يجب مقارنتها مع الفعل ، و الكفّار غير فاعلين لما هم مكلّفون به ، فيلزم من هذا أن يكونوا مكلّفين بما هم غير قادرين عليه ، و هو ممتنع عندالعقلاء منهم . قوله: «و لزوم أحد المتُحالين» الخ ٣/٨٧.

و لزومه واضح على تقدير لزوم المقارنة . لأن العالم عندهم حادث بالحدوث الزمانى ، بالزمان الموهوم . ولاشكت عندهم وعندالكل ، أن المبدء القادر الفاعل للجميع هوالله ، تعالى . فلو لزم مقارنة القدرة للفعل ، يجب إما القول بحدوث قدرته ، تعالى ، مقارنة مع حدوث العالم ، و إما القول بأزلية العالم ، لتكون قدرته الوجوبية مقارنة لفعله الذي هو إبجاد العالم ، فتدبر !

قوله: «و بالحقيقة هذا السّبق لفرد فرد منها» الخ ٤/٨٧ ـ ٥ .

المقصود من هذا الكلام دفع توهم المنافات بين هذا مع قوله ، بتقدّم الفعل على القوّة مطلقاً ، حتّى الزّمانيّ .

و بيان الدَّفع ، أنَّ هذا التّقدَّم للقوّة على الفعل ، ليس لحقيقة القوّة و طبيعتها على حقيقة الفعل . بل هذا السّبق على حقيقة الفعل . بل هذا السّبق

١ ـ الاسراء (١٧) ، ٨٤ .

للأفرادالزّمانية للقوّة ، على الأفرادالزّمانية المتعاقبة للفعلية \_ أى كلّ فرد من أفرادها المتعاقبة سابق على فرد من أفرادها و هكذا إلى الأبدبناء على أزلية الأفلاك وكلّيات العناصر، وأنواع المولّدات المكوّنات لالجميعها ، إذلا مجموع لها من جهة عدم قرارها و عدم اجتماعها فى الوجود الزّماني ، ولا لحقيقة القوّة بالنّسبة إلى حقيقة الفعل و طبيعته ، حيث أن كل ّ فرد من أفراد القوّة في عين كونه مقد ما على فرد من أفراد الفعلية ، مسبوق بفرد آخر من أفراد الفعلية ، فكما أن طبيعة القوّة ، من حيث بعض أفرادها ، مقد م على بعض أفرادها أفلا على فلا يمكن الحكم فطبيعة الفورة مطلقاً ، من حيث بعض أفرادها مقد م على بعض أفرادها ، فلا يمكن الحكم بتقد م القوّة مطلقاً ، من هذه الجهة أيضاً ، على الفعلية ، فتدبر !

قوله : «من الذّاتيّ و الزّمانيّ» الخ ٧/٨٧ .

أقول: لميّا عرفت أنّ الفعليّة مرجعها إلى الوجود، بل هي عين الوجود، كما أنّ مرجع مقابلها إلى العدم و المهيّة، تبيّن لكث تقدّم الفعليّة على القوّة بجميع أنحاء التقدّم.

أمَّا تَقَدَّمُهَا الذَّاتَى ۚ ، فمن وجوه : منها ، ما أشار إليه ، قدَّه ، فى الحاشية .

و منها ، من جهة أنّ القوّة ما لم تصر بالفعل ، ولم تتحقّق ، لمتكن منشأة لآثارها ، ففعليّة القوّة مقدّمة عليها .

و منها، أن منشاء القوة الأعدام المضافة ، و المهيّات ، وهي متأخّرة عن الإنيّات و الملكات . و بعبارة أخرى و بيان آخر ، أن منشاء القوّة في عالم الطّبيعة الهيولي ، و في عالم ماوراتها المهيّة ، و هما متأخّرتان عن الوجود و الصّورة ، في التّحقق، و تابعتان لها في الجعل .

و منها ، أن القوّة ، لوكانت بمعنى العدم الصّرف البحت و الفعليّة بمعنى الوجود فالعدم مطرود بنور الوجود و لا شيئيّة له، حتى يمكن أن يتقدّم على الوجود ، ولا سبق

۱ و ۲ - «مقدمة» ، خ ل.

له عليه أصلاً . و إن كانت بمعنى العدم المضاف و الشّأنيّة و الاستعداد ، فهى صادرة عن الوجود بالعرض ، إذ لها حظّ من الوجود كذلك ، لأن الشّرور الطّفيفة مجعولة بجمل الفعليّات بالعرض . و أيضاً القوّة راجعة إلى غضبالرّحمن ، و الفعليّة إلى رحمته ، و قد سبقت رحمته غضبه .

و أممّا سبقها بالشّرف و الرّتبة فواضح لايحتاج إلى البيان ، مثل تقدّم الوجود على العدم و المهيّة بذلك ، لأنّ الوجود خير محض ، و منبع كلّ شرف و فضيلة ، وتقدّمها الرّتبى أيضاً معلوم على أصالة الوجود ، بل أصالة المهيّة ، أيضا ، من جهة تقدّم رتبة الانتساب إلى الجاعل ، النّدى هو ٢ رتبة الفعليّة ، على رتبة المهيّة ، من حيث هى التّبى هى اعتباريّة عند الجميع . و أيضاً ، الفعليّة مقدّمة ، فى الانتساب إلى صرف الوجود ، من القوّة عين الإمكان و محتده .

و أمّا تقد مها الزّمانى، فلتقدّم الموجودات الدّهريّة و السّرمديّة ، الّتى هى غير مشوبة بالقوّة ، على القوّة ومنابعها بالزّمان . لا بمعنى كونها فى الزّمان وتقدّمها بتوسّط كونها فيه ، بل بمعنى أنّه لا زمان من أزمنة وجود القوى ، إلّا و هى موجودة معها ، بالمعيّة القيّوميّة الإحاطيّة ؛ و تقدّم مجموع أفراد الفعليّة على مجموع أفراد القوّة ، لو فرض لها مجموع ، و تقدّم نفس الحركة و الزّمان و عللها ، من جهة دهريّتها ، على منابع القوى و مباديها ، من جهة زمانيّتها ، وكذا من بعض الجهات الّتى ذكرت لبيان تقدّمها عليها بالذّات .

وأمّا تقدّمهاالسّرمديّ والدّهريّ ، فظاهر منجهة اتّحادالفعليّة مع الموجودات الدّهريّة و السّرمديّة ، من حيث وجهها الثّابت عندالله .

و أمَّاتَقدَّمها بالعلَّيّة و بالطّبع ، فيعلم ممَّا ذكرنا لبيان تقدَّمها الذَّاتيّ . و أمَّا تقدَّمها بالحقيقة و الحقّ ، فيظهر من جهة اتّحاد الفعليّة مع الوجود و

۱ \_ أي : «بالعرض» .

٢ - «رتبة الانتساب... التي هي رتبة الفعلية» ، خ ل.

الوجوب ، و القوّة مع المهيّة و العدم و الإمكان و الاستعداد .

و أمّا تقدّمها السّرمدى "، فمنجهة تقدّم مرتبة غيبالغيوب و الأحديّةالصّرفة النّي هي فعليّة محضة ، على الأعيان الثّابتة و الأسماء الإلهيّة ، التّي مرجعها من جهة مفاهيمها و تعيّناتها إلى القوّة . و بالجملة بعد الإحاطة بالأصول السّالفة ، و أنّ مرجع الفعليّة إلى الوجود و القوّة إلى مقابله ، لاتبقى شبهة فيما أفاده ، قدّه ، فتدبّر !

# في المُهيّةِ وَ لُواحِقِها

قوله: «الفريدة الخامسة» الخ ٨/٨٧.

أقول: هذه الفريدة بمنزلة مقام الأحوال فى السلوك العملى"، من جهة أن المهيئة من عوارض الوجود، كما قيل: من و تو عارض ذات وجوديم. و بهذه الجهة جعل من مباحث الفلسفة الباحثة عن العوارض الذ اتية لحقيقة الوجود. و أمّا على مذاق القائلين بأصالة المهيئة، فهى من عوارض الموجود، اللّذى هو موضوع العلم عندهم.

فإن قلت: قد تقرّر عندهم أنّ عروض المهيّة علىالوجود ، إنيّا يكون من جهة تشابكه ا بالعدم ، لامنجهة أصلحقيقته الوجوديّةالنّوريّة ، فيجب أنتعدّ منعوارضه الغريبة ، لا الذاتيّة .

قلت: الموجب لغرابة العارض، بالنسبة إلى حقيقة الوجود، الاحتياج في عروضه لما إلى التخصّص الطبيعي أو التعليمي، لا مطلق التخصّص، و عروض المهيّة للوجود ليس من هذا القبيل. و بعبارة أخرى، النشابك بالعدم و اللّيسيّة، الموجب لعروض المهيّة، هو مطلق العدم و اللّيسيّة، أعمّ من أن يكون في لحاظ العقل، أو في الخارج. وكونه في الخارج أعمّ من أن يكون ظاهر الحكم، أو محتفيه تحت حكم الوجود و نوره. و النّشابك الموجب لغرابة العارض، هو النّشابك النّدى يكون في آخر درجات نزول الوجود، بحيث يصير، لكثرة النّزول و النّسفيّل، حكم العدم و اللّيسيّة ظاهراً. و هذا إنها يكون عند نزول الحقيقة في دار الطّبيعة و محفوفيتها بعوارض الأجسام الطبيعيّة و

۱ ـ أى : «تشابك الوجود».

التّعليميّة والحركات والمتحرّكات، فيكون الموجب لغرابة العارض حقيقة، هوالتّخصّص الطّبيعيّ أو التّعليميّ.

قوله: «من سياق المقام» الخ ٩/٨٧.

لأن الحمل لا يتحقق بدون الموضوع. فإذا لم يقيد الحمل ، بأن يكون على شيء خاص ، يظهر منه أن الموضوع مطلق الشيء. و أيضاً ، يعلم بقرينة قوله ، (في جواب ما الحقيقية » ، أن الموضوع مطلق الشيء ، حيث أن « ما الحقيقية » ، يسئل بها عن حقيقة الشيء . و لكن الشيء هنا ، يجب أن يحمل على الشيئية المفهومية ، دون الوجودية أو على الأعم منها ، و لكن باعتبار وجودها في القسم الأول . و ذلك ، لأن الوجود لا « ماء حقيقية » له . لأن المسئول عنه بها حقيقة الشيء ، التي اليمكن أن يحصل في الذ هن و في العلم الحصولي ، و الوجود ليس كذلك ، كما أشار إلى ذلك بقوله ، في منظومة المنطق : «و في وجودي اتحد المطالب» . إلا أن يراد بالشيء مطلق الموجود ، عمني ماله الوجود ، أعم من الخارجي و الذ هني .

قوله : «بل هو شرح الاسم» الخ ۱۱/۸۷.

قد ذكرنا في المبحث الأوّل من مباحث الكتاب، عند شرح قوله «معرّف الوجود

شرح الاسم » ، ما يتعلّق بشرح المقام ، فراجع !

قوله : «و بعضهم و إن زاد» الخ ۱۳/۸۷.

أقول: فإن بعضهم زاد مطلب أى ،و زاد آخر مطلب كيف. و ليم وأين ونحو ذلك . ولكن الأوّل راجع إلى مطلب ما ، أو هل المركّبة ، إن كانت «أى» عرضيّة ، و الثّانى إلى مطلب هل المركّبة ،كما يشير إليه ، بقوله: «إليه آلت مافريق اثبتا».

قوله : « و مطلبا لم الشّبوت و الإثبات » الخ ١٤/٨٧.

الأوّل ، يسئل به عن علّة وجود الشّيء خارجاً ، أعمّ من علّته الفاعليّة والغائيّة والثّانى ، عمّا يصير سبباً لإذعان النّفس بثبوت الأكبر للأصغر ، سواءكان علّة لاتّصافه

۱ \_ «الذي» ، خ ل.

به خارجاً ، أم لا ، بل كان معلولاً له فيه . و الأوّل يسمتى ببرهان اللّم ، و الثّانى بالإنّ، و قد يخصّص اللّم بالدّليل ، و الان بمطلق الاستدلال ، الغير اللّمي ، سواء كان بالمعلول على العلّة ، أو بأحد المعلولين لعلّة ثالثة على الآخر . و قد يخصّ بماكان من قبيل الثّانى ، أى الاستدلال من أحد المعلولين .

و هنا قسم آخر من الواسطة ، يعبّر عنها بالواسطة فى العروض ، و قد مرّ شرحها سابقاً . و هى داخلة فى الواسطة الاثباتية بوجه ، دون الشبوتية ، بناء على تفسيرالشبوتية عما يكون أعمّ من أن يتسف بما هى واسطة فى ثبوته ، أم لا . و النسبة بين الأوّلين بالعموم و الخصوص ، و بين الأوّل والثالث بالتباين على تفسير ، و بالعموم و الخصوص المطلق ، أو من وجه ، بتفسير آخر ، و بين الثّانى و الثّالث ، بالعموم و الخصوص المطلق ، أو من وجه ، فندبّر !

ثم آن هنا نكتة ، يجب أن تتذكر ، و هي أن الواسطة في العروض هل يمكن أن تكون مباينة أم يجب أن تكون محمولة ؟ و قد مر بيان ذلك سابقاً ، فراجع!

قوله : و «ذو اشتباك» الح ۱۷/۸۷ .

قال في الحاشية : « إنّ مالا إنيّة له لا مهيّة له الخ .

إن قلت: هذا صحيح على مذاق القائلين بأصالة الوجود ، حيث أن المهية حد الوجود عندهم ، و أمّا عند القائلين بأصالة المهيّة ، فليس هذا بمسلّم ، بل ولا بصحيح عندهم ، بل ولا عند غيرهم . لأنتهم صرّحوا بأن الفرق بين المهيّة و الحقيقة ، بالعموم و الخصوص ، و أن المهيّة تطلق على المعدوم الخارجي أيضاً ، مع أن بعضهم ذهب إلى ثبوت المعدومات الأزليّة ، فكيف يمكن أن يقال بأن ما لا إنيّة له لامهيّه له ؟

قلت: المراد بالإنيّة أعمّ من الوجود الخارجيّ و الذّهنيّ. و ما أفاده ، قدّه ، مبنى على مساوقةالوجود معالشيئيّة و ننى الشّابتات الأزليّة . فعلى مذهب كلتا القبيلتّين يصّح ما أفاده ، قدّه ، و أمّا عكس ماذكره ، أىكلّ مالا مهيّة له لا إنيّة له ، فإنّاً

۱ ـ أى : «وقد يخصص الثاني».

يصّح على مذهب القائلين بثبوت المعدومات . و القائلين بثبوت المهيّة للواجب فقط" ، و على سائر الأقوال ليس بصحيح قطعاً ، فتدبّر تعرف!

قوله: «و المهيّة مشتقّة» الخ ٣/٨٨.

قد مرّ سابقاً ما يتعلّق بالمقام ، فراجع !

قوله : «و ارتفاع النّقيضين» الخ ١٣/٨٨ .

أقول: معنى ارتفاع النقيضين، في المفردات، أن لا يصدق الشيء و لا نقيضه على شيء. مثل أن لا يصدق على زيد، أنه موجود أو لا موجود، وفي القضايا أن لا يصدق القضية، و لا نقيضها في نفس الأمر، مثل أن لا يصدق: زيدكاتب، و لا ليس بكاتب، مثلاً. و هو بهذا المعنى لا يصدق في المرتبة، أي لا يصدق: إن الإنسان من حيث هو إنسان، لا موجود، و لا لا موجود واقعاً. و لا أنه يكذب قولنا: الانسان، من حيث هو إنسان، موجود مطلقاً، أو خارجاً أو ذهناً. وكذا يكذب نقيضه: و هو أن الانسان، من حيث هو كذلك ، ليس بموجود مطلقاً، أي لا ذهناً ولا خارجاً أو ذهناً.

بل معنى ارتفاع النّقيضين عن المرتبة عدم عينيّة النّقيضين ، أو جزئيّتهما لها . و هذا ليس فى الحقيقة ارتفاع النّقيضين ، كما لا يخنى . بل يجرى فى كلّ مفهوم بالنّسبة إلى مفهوم آخر : لايكون أحدهما عين الآخر ، ولاجزئه .

و بعبارة أخرى: ارتفاع النقيضين، إمّا أن يكون بحسب الحمل و الصّدق المرادف له ، و إمّا أن يكون بحسب الصّدق النقس الأمرى ، بمعنى المقابل للكذب . و ارتفاعها بحسب الحمل ، إمّا أن يكون بحسب الحمل الأوّلى ، أو بحسب الحمل الشّايع الصّناعي و الأوّل ، ليس ارتفاع النقيضين بالمعنى المصطلح المُحال ، بل يجرى فى كلّ مفهوم بالنسبة إلى ما يغايره . فإنه يصدق على كل مفهوم ، أن المفهوم الآخر الذي يغايره ، هو و نقيضه ، ليسا عين ذلك المفهوم ، حتى بالنسبة إلى أجزاء الشّيء ، منفرداً كل منها عن الجزء الآخر .

و أمّا بالنّسبة إلى الحمل الشّايع ، فهو أيضاً على قسمين : لأنّه ، إمّا أن يكون في الذّاتيّ بمعنى جزء الذّات ، أو في العرضيّ ، الخارج عن الذّات . و الأوّل ، أيضاً يصّح في كلّ مفهوم بالنّسبة إلى مفهوم آخر ، أنّه ، ليس هو و لا نقيضه ، عينه . فإنّه يصدق على الإنسان ، أنّه ليس بموجود و لا لاموجود » ، بمعنى أنّه لاالموجود جزئه ، ولا السّلا موجود . وهذا أيضا ليس ارتفاع النّقيضين بالمعنى المصطلح ، ولكنّه لايصدق بالنّسبة إلى أجزاء المهيّة .

و بالمعنى الثنانى ، لايصدق بالنتسبة إلى النتقيضين ، لأن كل مفهوم ، إمّا أن يصدق عليه مفهوم آخر ، أو نقيضه بهذا الحمل . لأن مورد هذاالحمل الشيء و مقابله بالتقابل السلب و الإيجاب ، لا العدم و الملكة ، و العرضي ، بمعنى مطلق الخارج المحمول ، الأعم من المحمول بالضميمة . و عدم صدق النقيضين بهذا المعنى موجب لارتفاع النقيضين .

و لو أريد من سلب النقيضين ، باعتبار الحمل ، نفيها عن المهية ، باعتبار الحمل الأولى ، و الشايع بالمعنى الأول ، فهو أيضاً ليس ارتفاع النقيضين ، بل بجرى فى كل مفهوم بالنسبة إلى مفهوم آخر ، ليس هو و لا نقيضه ، عينه و لا جزئه . فعنى قولهم ليس الإنسان ، من حيث هو بموجود و لا لا موجود ، أنه ليس الوجود و لا نقيضه عينه و لا جزئه . و هذا ليس حكماً بارتفاع النقيضين ، لأن نقيض « ليس الانسان ، من حيث هو بموجود ، و لا , لاموجود » , باعتبار الصدق و الكذب ، رفع هذه القضية . و من المعلوم ، أنه ، إذا صدق القضية الأولى لا يمكن كذب الأخرى و بالعكس ، و أنه لا يمكن كذب كل واحدة منها و لا صدقهما . و أما نقيضة باعتبار الحمل ، فهو مما لا يتحقق أصلا ، لأن الحمل إنها بجرى فى المفردات ، لا فى القضايا ، الحمل ، فهو مما لا يتحقق أصلا ، لأن الحمل إنها بجرى فى المفردات ، لا فى القضايا ،

و أمّا ارتفاع النّقيضين ، باعتبار الصّدق و الكذب ، الجارى فى القضايا ، فهو لا يمكن فى المرتبة ولا غيرها . لأنتك قد عرفت أنّ نقيض « ليس الانسان ، من حيث

هو ، بموجود ولا بمعدوم» ، بمعنى أنه ، ليس الوجود ولاالعدم عينه و لاجزئه ، «الإنسان من حيث هو انسان ، إمّا موجود أو معدوم» بمعنى أنّ أحد المفهوم َين عينه أو جزئه . و من البديهي أنّه ، لا يمكن توافق القضيتين فى الصّدق و الكذب . و هذا معنى قوله : « على أنّ نقيض الكتابة فى المرتبة » الخ ، تدبّر تعرف !

قوله: «التي في تلكك المرتبة» الخ ١/٨٩-٢.

صفة للصّفة .

قوله: «الدّن في تلك المرتبة» الح ٢/٨٩.

صفة للسلب.

قوله : «وقد من سلبا» الخ ٤/٨٩ .

أقول : فائدة تقديم السُّلب بيان منشاء سلب النُّقيضَين ، و أنَّ المراد منه السُّلب عن مرتبة من مراتب الواقع ، أي مرتبة المهيّة ، من حيث هي هي ، بمعني أنّه ليس ما هما في طرفي النَّقيض عينها ، ولا جزئها ، لا عن الواقع مطلقاً ، بمعنى أنَّها خالية فى الواقع عن النَّقيضَين و غير متَّصفة بها ، و لا بواحد منها . و السَّلب بهذا المعنى لايختلف بالنّسبة إلى عارض الوجود ، أو عارض المهيّة ، لاشتراك الجميع في عدم كونها ولا نقايضها ، بجزء للمهيَّة ولا بعين لها . إلا أن الفارق بين القبيلتَين هو أنَّ المهيَّة لاتخلو عن طرفى عارضها اللَّازم لها في الواقع ، بمعنى أنَّها في الواقع ، إمَّا متَّصفة بالعارض ، أو بمقابله ، بخلافها بالنسبة إلى عارض الوجود . فإنتها من حيث هي هي ، تخلو عن الطُّرُونَين في المرتبة و في الواقع . إذ لم تكن مأخوذة مع الوجود ، حتى يعرضها العارض المُشْرَوط بالوجود . وكذا في حين كونها موجودة في الذَّهن ، ينسلخ عنها الأحكام الخارجيَّة ، المشروط عروضها بالوجود الخارجيُّ في الواقع ، و ليست متَّصفة بها و لا بمقابلاتها . فيصّح حينتذ أن يقال : المهيّة ، من حيث هي ، ليست في المرتبة و في الواقع متتَّصفة بهذه العوارض و الأحكام ، و لا بمقابلاتها ، بمعنى أنتَّها ليست عيناً و لا جزءً " لها ، و أنتها فى الواقع ليست متحرّكة ولاساكنة ، ولا متحرّكة ولاكاتبة مثلا . و ذلك لأنتها من عوارضها المشروط عروضها لها بالوجود ، و المفروض أنتها غيرملحوظة ، من جهة كونها موجودة ؛ و هكذا بالنسبة إلى عوارضها المشروطة بوجودها فى الذهن . فإنتها تخلو عن الطرّفين فى الواقع ، عند وجودها فى الخارج ، و عند لحاظها من حيث هى هى .

وهذا بحلاف عوارض المهية، مثل الوحدة و الإمكان و نحوهما، و مثل الزوجية بالنسبة إلى الأربعة مثلاً. فإنه ، يصبح سلب العينية و الجزئية عن هذه العوارض و أطرافها ، بالقياس إلى المهية ، ولكن لا يجوز سلب انتصافها بها واقعاً . فلو قد منا السلب على الحيثية، يصير مفاد القضية سلب العينية و الجزئية فقط ، لاهو و سلب الاتتصاف فيصبح حينئذ بالنسبة إلى كلتا القبيلتين ، لاشتراكها ، في عدم كونها اعيناً و لا جزء للمهية . و هذا بخلاف مالو أخرنا السلب عنها، فإنه حينئذ تصير الحيثية جزء للموضوع لا تتمة للمحمول ، حتى يتوجه السلب إلى العينية و الجزئية . بل يتوجه إلى نفى الوجود مطلقاً ، أى نفى الاتصاف و الجزئية و العينية بطريق الأولوية . فيصبح حينئذ بالنسبة إلى عارض الوجود ، حيث أنه يجوز خلوها عنها و عن أطرافها الواقعاً . و لا يصبح بالنسبة إلى عوارض المهية . فإنها بالنسبة إليها لا يجوز خلوها عنها و عن أطرافها ، واقعاً .

و بالجملة: لمّاكان المقصود من قولهم: «ليست المهيّة، من حيث هي إلّا هي»، نفي العينيّة و الجزئيّة بالنّسبة إلى الخوارج عن ذاتها، فهذا ثمّا يصبّح بالنّسبة إلى جميع العوارض. إلّا أن في صورة تقديم السّلب يظهر المقصود، وفي صورة عدم تقديمه لايظهر، بل يوهم خلافه، و أنّ المقصود سلب الاتّصاف واقعاً، فلا يصبّح

۱ ـ «لاشتراكهما في عدم كونهما» ، خ ل.

۲ ـ «... يجوز خلوه عنه و عن أطرافه» ، خ ل.

على هذا الإيهام و الحسبان بالنّسبة إلى عوارض المهيّة ، فثمرة التّقديم إبانة المقصود و إيضاحه .

إن قلت :كما أن خلو المهيّة عن عوارضها و أطرافها ، من حيث هي ، لا يجوز فى الواقع ،كذلك لايجوز خلوّها عن عوارضها بشرط الوجود ، أى لايجوز خلوّها عنها و عن نقايضها واقعاً . لأنَّ الخلوُّ عن النَّقيضَين واقعاً محال ، سواء فيه عوارض الوجود و عوارض المهيّة . مثلاً لا يمكن أن يخلو الإنسان عن الحرارة و نقيضها واقعاً ، و إن جاز خلُّوه عنها فى المرتبة ،كما أنَّه يجوز خلوَّه عن الوحدة و نقيضها فى المرتبة ، ولايجوز خلوّه عنها في الواقع . فما الفرق بين القسمّين ، حتّى نحتاج إلى تقديم السّلب ، لأن يعمِّ القبيلة ين ؟ إلا أن يكون المراد بالنَّقيض هنا أعمِّ من النَّقيض المصطلح ، و مطلق التَّقابل للشَّيء أعمَّ من تقابل العدم و الملكة و تقابل السُّلب و الإيجاب . فإنَّ عدم جواز الخلوّ عن النَّقيضين بالمعنى الأوّل يعمّ القبيلتَين بخلافه بالمعنى الثَّانى . و بعبارة أخرى لا يصدق : الإنسان ، من حيث هو إنسان ، ليس بحارٌ و لا لابحارٌ ، بمعنى السّلب المطلق في الواقع . لأن ّ صدق السَّالبة لايتوقّف على وجود الموضوع واقعاً ، بمعنى أنَّـه لايصدق أنَّه لا يتَّصف فى الواقع لابالحرارة ، و لا بنقيضها بمعنى السَّلب المطلق . نعم! يصدق بمعنى عدم الملكة .

قلت: فرق بين الاتتصاف بالنتقيضين وحملهما علىشىء، و بين توافق القضيتين المتناقضتين على الصدق أو الكذب. فإن مالا يجوز خلو الشيء عنه فى الواقع، هو صدق إحدى القضيتين المتناقضتين مع كذب الأخرى، لااتتصاف شيء بأحدهما، أو الآخر فتأميل !

قوله: «إلى الوجود مطلقاً» الخ ١/٩٠.

أى : لامقيداً بنحو خاصّ ، وهو وجود يكون عيناً أو جزء ، بل مطلق الوجود سواءكان عيناً أو جزء ، أو وصفاً و عارضاً .

قوله: « و نفسه نفسه » آلخ ۲/۹۰.

أى : و الحال أنّه ، وضع أنّ نفسه نفسه ، وكون نفسه نفسه إمّا يكون بالوجود لأنّ المهيّة المعدومة ليست نفسها نفسها ، إذ لاتحقّق لنفسها ، حتّى يكون نفسها نفسها . و هو يمكن أن يكون المعنى : فيلزم أن يكون معنى القضيّة ، أنّ الإنسان نفسه نفسه ، و هو خال عن الوجود مطلقاً ، فتدبّر !

## في اعْتِباراتِ المهيّة

قوله: «بل يجرى في الوجود» الخ ١٣/٩٠.

قد ذكر فى الحاشية ، جريان بعض هذه الاعتبارات فىالوجود ، و ترك البعض ، و نحن نذكر الجميع لزيادة التوضيح . فنقول :

حقيقة الوجود قد يؤخذ «لا بشرط شيء» ، حتى قيد «السّلا بشرطية» فيكون حقيقة الحق ، عند أهل الله ، و يعبّرون عنها بالغيب المغيب ، و غيب الغيوب ، وعنقاء المغرب ، و مقام لا اسم له و لا رسم . و قد تؤخذ «بشرط لاشيء» ، و تكون عبارة عن مقام الأحدية الذّاتية عندهم . وقد تؤخذ «لا بشرط شيء» مع تقيدها «باللا بشرطية السّريانية» ، فتكون فعل الله السّارى ، في الذّرارى . وقد تؤخذ «بشرط شيء» و هو على قسمين : إمّا يؤخذ «بشرط جميع الأسماء والصّفات ، ومظاهرها ، كلّيها و جزئيتها» ، و يعبّر عنها بمرتبة الواحدية ، و إمّا أن يؤخذ «بشرط بعضها» و هو على أقسام كثيرة ، ذكروها في كتبهم العرفانية ، و نحن نذكرها في موقع يليق بها . و المأخوذ «بشرط لا» ذكروها أن يؤخذ «بشرط لاعن جميع التّعيّنات» ، أو عن بعضها ، والأولى ، هي مرتبة الأحدية ، السّرة مرتبة الأحدية ، و الشّانية سيجيء ذكرها ، فيا سيأتي إن شاءالله .

#### قوله : «أن تؤخذ المهيّة وحدها ، الح ٦/٩١ .

أى : بشرط تمامية مفهومها ، و انفراده عن مفهوم آخر ، بحيث لا يكون هو مجزء منها ، ولاهى جزء منه ولكن مع تجويز أن يقارنها أمر خارج عن مفهومها ، بحيث لا يكون هو جزء منه ، و إن صارت بعدانضهامه إليها جزء من المجموع . و قيل : المراد بشرط عدم الاتحاد مع غيره . و يرد عليه أن هذا لا يلائم .

قوله: «بحيث لو قارنها» الخ ٦/٩١.

فإنه ، لوكان المراد من المعنى الثّانى أخذها بشرط عدم الاتّحاد مع مفهوم آخر فذلك لاينافى أن يكون هذا المفهوم جزء لها ، لأنّ الكلّ ليس متّحداً مع جزء ، فتدبّر تعرف !

قوله : «متقدّماً عليه في الوجودَين» الخ ١١/٩١.

أى : التَّقدُّم بالتَّجوهر و المهيَّة ، و بالطَّبع ،كما مرَّ شرحه ، فنذكَّر !

قوله: «فهو كمطلق الوجود» الخ ٤/٩٢.

قد مرّ شرحه ، فتذكّر !

قوله : «وهو بكلي طبيعي وصف» الخ ٥/٩٢.

المراد بالكلّى الطّبيعيّ نفس المهيّة ، من حيث هي هي . و قيل : إنّه المهيّة ، من حيث كونها معروضة للكليّة في الذّهن ، أو من حيث هي قابلة لذلك . و تفصيل الكلام في ذلك مذكور في شرح المطالع ، فراجع !

و اعترض على ما أفاده المصنف، قدّه ، بعض من ليس له قدم راسخ فى الحكمة بأن جعل الكلتى الطنبيعى "الله بشرط المقسمى غير معقول ، و إلا يلزم أن يكون قسم الشيء قسيما "له ، من جهة أن المنطق و العقلى قسيمان له . و قد غفل عن أن مقسم الانقسام إلى الكلتيات هى المهية ، من حيث هى هى . و ظن هذا الرجل أن الكلتى الطنبيعى "، هو السلا بشرط القسمى "، مع أنتك قد عرفت أنه بالتفسير الذى أفاده ، قده ، من الكلتى "العقلى ".

و أعترض أيضاً بأن المهيئة ، من حيث هي هي ، ليست إلا هي . و الجواب أنّه لاينافي الكلّيّة بهذا المعنى إلا على ما أفاده صاحب شرح المطالع ، فراجع ! قوله : «لأنّه أمر عقليّ» الخ 7/٩٢ .

قيل عليه : إن قيد الـ لا بشرطيـ لاينافى الوجود الخارجى ، بلهو مما يؤكـده، حيث أن الــلا بشرط بجتمع مع ألف شرط . و هذا الإيراد قد نشاء عن سوء الفهم،

و قلة التدبير. و ذلك ، لأن هذا القيد أنها يكون من تعميلات العقل ، فالمقيد به لا يكون إلا موجوداً فيه ، لا فى الخارج ، لأن الموجود فى الخارج ذات المهية ، من حيث ذاتها ، لا من حيث كونها مقيدة بكذا . أللهم ، إلا أن يكون عنواناً للمهية ، لا قيداً لها فيرجع حينئذ إلى المقسم ، لا القسم . و بعضهم جعل المقسم المهية المأخوذة لا بشرط ، وهو لايصح أن جعل قيداً و يصح أن جعل عنواناً ، فتدبير !

قوله : «و خصوصاً الثَّانية» الخ ٨/٩٢ .

أى : المادّة الثّانية ، بمعنى ماليست الأولى . و يخرج منها الهيولى الأولى ، و تعمّ جميع الهيولويّات و الموادّ ، من الثّانية و الثّالثة و غيرهما ، مثل الجسم المطلق للعناصر ، و العناصر للمواليد و نحوها .

و وجه التخصيص بالثنانية كون وجود الأولى مورداً للإنكار للإشراقيين دون الثنانية . و أيضاً الثنانية من الأنواع المتحصّلة الموجودة فى نفسها ، بخلاف الأولى ، فإنّها غير محسوسة ، ولا متحقّقة الوجود ، بدون الصّور ، فتدبّر !

قوله: «و هو الاتحاد» الخ ١٠/٩٢.

أى الحمل المواطاتي".

فإن قلت: الحمل بالمواطات هو مقابل الحمل بالاشتقاق. و يعتم ' الحمل الأوّلىّ و الشّايع الصّناعيّ ، كما أنّ الاشتقاق يخصّ بالثّانى. و من المعلوم ، أنّ الحمل الأوّلى هو الاتّحاد فى المفهوم لا الوجود ، فكيف خصّه مطلقاً بالاتّحاد فى الوجود ؟

قلت: الاتتحاد في المفهوم ملازم مع الاتتحاد في الوجود ، أيضاً . مع أنته ، على أصالة الوجود لا يتحقق حمل ، إلا بوضع الوجود الأعم من الخارجي و الذهبي . و لكن الفرق أن في الحمل الشايع ، ما به الاتتحاد هو الوجود صرفاً ، و في الحمل الأولى ، لانظر إلى الوجود ، و إن كان لا يتحقق إلا بالوجود ، فتأمل ! مع أنه ، يمكن أن يكون المراد أنه الاتتحاد في الوجود في المقام ، أو أنه ، لم يعباء بالأولى لقلته ، فتدر !

۱ - أى : «يعم الحمل بالمواطات».

قوله : «لا واسطة في الشَّبوت» الخ ١٤/٩٢.

يظهر ممّا أفاده ، قدّه ، في الحاشية أعمية الواسطة في الثّبوت عن الواسطة في العروض . منجهة أن الواسطة في التروض على فيه الوساطة ، بخلاف الواسطة في العروض . و لكن ، لو قيدنا الواسطة في العروض بصحة السّلب عن ذى الواسطة في العروض . و لكن ، لو قيدنا الواسطة في التّبوت ، بأن قيدناها بعدمها ، كان بينهاالتباين ، و النّسبة بين الواسطة في الإثبات و الثّبوت العموم و الخصوص المطلق ، لو لم يجعل الواسطة في العروض من أقسام الواسطة في الإثبات ، و يجعل النسّبة بين الواسطة في الثّبين . و إلا تكون النسبة بينها العموم و الخصوص من وجه ، و النسبة بين الواسطة في الإثبات و العروض عموم و خصوص مطلق بوجه ، لو جعلنا الواسطة في الإثبات ما يكون علّة و العروض عموم و خصوص مطلق بوجه ، لو جعلنا الواسطة في الإثبات ما يكون علّة لإذعان النّفس بثبوت المحمول للموضوع بالذّات ، أو بالعرض . فيصدق حينئذ على الجلوس في السّفينة المتحرّكة ، مثلاً ، أنّه واسطة في الإثبات والعروض لحركة جالسها. فإنّه يصبّح حينئذ أن يقال : زيد جالس في السّفينة المتحرّكة ، وكلّ ماكان كذا ، فهو متحرّك ، فزيد متحرّك . ولكن ، لو قيّدناها بكونها علّة لإذعان النّفس بثبوته له بالذّات تكون النسّبة بينها التّباين ، أيضاً .

ثم آإن بعضهم ظن ، أن من جعل الواسطة فى العروض مثل السقينة المتحركة الحركة جالسها ، فقد أخطأ خطاء فاحشا ، من جهة أن الواسطة فى العروض يجب أن تكون محمولة ، والسقينة غير محمولة على الجالس . ولكن ، هذا الظن من بعض الظن . فإن الواسطة فى العروص ، فى الحقيقة فى المثال المذكور ، هو الجلوس فى السقينة المتحركة ، وهو محمول بالاشتقاق على ذى الواسطة ، وهو الجالس فى السقينة المذكورة ، من حيث متحركيتها . و الحمل المعتبر فى الوسائط الثلث مطلقاً ، على تقدير تسليم اعتباره ، أعم من الحمل بالمواطات ، المعبر عنه بحمل هو هو ، و بالاشتقاق ، المعبر عنه بحمل ذوهو . و إلا ، فالواسطة فى الإثبات لاشكت فى لزوم كونها محمولة وغير مباينة ، لشهادة تعريفها بأنها مايكون تاليه للإن حين يقال : «لأنه كذا» ، و معلوم أن القول هو الحمل . و أما

الواسطة فى الشّبوت و العروض ، فلو جعلنا النسبة بينهما و بينالواسطة فى الإثبات العموم و الخصوص المطلق أو من وجه ، فها أيضاً يجب أن تكونا قابلتين للحمل ، و إلّا لمّا أمكن اجتماعها مع الواسطة فى الإثبات ، كما لا يخفى . و لو جعلناهما مباينتين معها ، فلا شكت أيضاً أنّه لا يجب تقيدهما بعدم الحمل ، كما أنّه لم يقيدهما بذلك أحد . وذلك لجواز أن يؤخذ منهما مفاهيم محمولة . و ناهيك فى ذلك تجويزهم التتحديد بالعلل الأربع ، مع تباينها وجوداً مع المعلول .

و ما قيل : من أن الواسطة فى النبوت يمكن أن تؤخذ غير محمولة ، من جهة كونها واسطة فى النبوت ، حيث أنتها علة لثبوت شىء لشىء ـ و العلة ، بما هى علة مباينة مع المعلول ، و إن أمكن أن يؤخذ عنها مفهوم قابل للحمل على المعلول ، مثل مصنوع لكذا مثلاً ، و هذا بخلاف الواسطة فى العروض ، فإنتها سبب لعروض شىء لشىء ، و العارض ممالا يمكن مباينته للمعروض ، فالواسطة بطريق الأولوية بجب أن تكون محمولة قول زور مختلق ، حيث أن العروض الخارجي غير ملازم للحمل و عدم المباينة . بل الأعراض الخارجية ، التى تكون محمولة بالضميمة على الموضوعات ، بناء على التركيب الانضامي بينها و بين موضوعاتها ، تكون من هذه الجهة مباينة معها ، كما لا يخفى . و ذلك لاينافى جواز أخذ المفاهيم المحمولة عنها ، سيما ، لو عممنا الحمل إلى المواطات والاشتقاق فتدبير !

ثم آن كون الوجود واسطة فى العروض ، بالنسبة إلى المهيّة ، إنّها هو على القول الصّحيح و المذهب الجزل و الرّأى القويم . و أمّا على مذهب القائلين بأصالة المهيّة ، و اعتباريّة الوجود ، فالقائلون منهم ، بأن مناط الموجوديّة ، و صدق الموجود على الشيء باتّحاده مع مفهوم الموجود ، دون الوجود ، و أنّه لا مبدء له أصلا فليست المهيّة على قولهم واسطة لموجوديّة الوجود ، أصلا . و الذّاهبون إلى تحقيقه فى الخارج ، و لكن بعين تحقيق المهيّة جعلوها واسطة فى العروض للوجود ، لا واسطة فى النّبوت ، لأن الوساطة فى النّبوت شأن الجاعل . و المهيّة ليست بجاعلة لوجودها ، وكذا الوجود بالنّسبة

إلى المهية ، بناءً على أصالته . و لكن ، لوكنت صحيح النظر ، غير عمياء العين ، لأذعنت بعدم إمكان وساطة المهية لعروض الوجود للوجود أصلاً . لأنها فى حدّ ذاتها عارية عنه فكيف تصير واسطة لثبوته ، سيهالشي لا يمكن أن ينسلخ عنه ، مع أن الواسطة فى العروض يجب اتصافها بما هي واسطة فيه ، فتدبر !

ثم آن الواسطة فى الشبوت يجب أن تكون علة لثبوت الأكبر للأصغر خارجاً ، أو فى نفس الأمر ، لا لثبوته فى حد ذاته ، و بينها فرق بين . فيجوز أن تكون معلولة له بحسب وجودها ، فى حد نفسها ، كما حقتى فى محله ، فعلى هذا ، تنقسم الواسطة فى الإثبات إلى أقسام ثلثة ، و الواسطة فى الشبوت إلى قسمين ، و يحصل فى النسبة بين الشلاثة اختلاف ، كما لا يخنى مع ماسبق . ثم ، إن الواسطة فى الشبوت قد تطلق فى قبال الواسطة فى الإثبات ، فيراد بها ما يكون واسطة للثبوت النفس الأمرى ، وقد تطلق فى قبال الواسطة فى العروض ، فيراد بها ما يكون سبباً لا تصاف الذات ، أى : لا تصاف ذى الواسطة ، سواء اتصف هى بما هى واسطة فيه ، كالنار لحرارة الماء ، أم لا ، كالشمس للاسوداد

قوله: « فإن " التشخص هو الوجود ، في الحقيقة » الخ ١٦-١٥/٩٢ .

سيجىء فى محلّه، أن التّشخيّص مساوق معالوجود ، بمعنى المغايرة بينها مفهوماً مع الانتّحاد مصداقاً ، و أن تشخيّص كل شيء بوجوده ، و أنه عين وجوده ، لا أنه بالفاعل أو القابل ، أو بالعوارض الماديّة ، أو بغيرها ، ممّا ذكر فى محلّها . فراده، قدّه هيهنا الإشارة إلى ذلك ، أى الاتتحاد بينها فى الحقيقة و المصداق ، و لذلك قال «فى الحقيقة» ، حتى لايتوهم الترادف ، فتدبّر !

قوله : «بالعرض» الخ ۱۷/۹۲.

قال فى الحاشية ، «أى لعلاقة» الخ،العلاقة ، بين مثل الجالس و السّفينة ، هى المجاورة ، و بين المهيّة و الوجود ، المجاورة أيضاً . فى ظرف التّحليل ، أو العكسيّة و العاكسيّة ، و المجدوديّة ، و نحوها . و ما أفاده هنا ، ممّا يؤيّد بطلان ما ظنّ

ممّـا سبق نقله ، من لزوم حمل الواسطة فى العروض ، و أنّـها ما يكون سبباً لعروض شىء لشىء بالذّات ، فإنّـه ، بناءً على ما أفاده هنا ، لاضير فى المباينة أصلاً ، فتدبّر ! قوله : «بالنّـظر الدّقبق البرهانيّ » الخ ٩/٩٣.

اى بتخلية المهيّية عن كافّة الوجـودات بتعميّل شديد و وجدانها ، أنّها في حدّ نفسها ما شمّت رائحة الوجود أصلاً . وكذا بمادل على أنّها دون الوجود والمجعوليّة .

قوله: « بل بإعانة من الذّوق العرفاني " » الخ ٩/٩٣ .

أقول: و ذلك ، لأن الأدّلة ، الدّالة على أصالة الوجود ، لاتننى تحققها مطلقاً بل تننى أصالتها فيه ، و أمّا الحكم بأنّها ماشمّت رائحة الوجود ، أصلا ، فيحتاج إلى ذوق عرفانى و تأييد سبحانى ربّانى ، حتى يظهر للسّالك النّظرى حقيّة ما قيل: «ألا كل شيء ما خلاالله باطل ، الخ ، و يبدوله معنى ماقاله ، تقدّست أسمائه و تعالى كبريائه : «إن شيء ما خلاالله باطل ، الخ ، و يبدوله معنى ماقاله ، تقدّست أسمائه و تعالى كبريائه : «إن هي إلا أسماء » الآية . حتى يذعن بأن المهيّة ، مع قطع النّظر عن الوجود الحقيق ، لاشيء محض ، و معدوم صرف ، و باطل ساذج " . و يظهر له ، أن الموجود بالذّات لاشيء محض ، و معدوم صرف ، و باطل ساذج " . و يظهر له ، أن الموجود بالذّات هو الوجود ، و أن لا ذات للمهيّة في الوجود أصلا ، فتدبيّر ! و ربيّا يعكس و يقال : إن القول بوجود المهيّة ، بناء على النيّظر العرفانى . و المراد حينئذ أن العارف ، النّذى يكون ذا العينيّن ، يرى المهيّات موجودة أيضاً بنبع الوجود ، و يُجعلها جُنّة و وقاية عن انتساب النيّقائص إلى الوجود او يرى أنيّها وجودات خاصة علميّة ، أو أنتها مظاهر عن المسّاذ و الصّفات و لوازمها . أو أن الوجود الصّرف السّاذج لايتحقيّق فيه الأثر ، إلّلا الأسماء و الصّفات و لوازمها . أو أن "الوجود الصّرف السّاذج لايتحقيّق فيه الأثر ، إلّلا

۱ ـ أي : «في تحققها».

۲ ـ النجم (۳ ه) ، ۲۲.

٣ ـ و هذا المجازليس مجازاً لفظياً. اذ ليس استعمال الموجود في المهية استعمالا للشيء في غير ما وضع له ، بل مجازيته في النظر العرفاني. لان العارف لايرى لما بالعرض وجوداً أصلا. و من هذا ينفى الكثرة عن الوجود مطلقاً. و يقول : ليس في الدار غيره ديار. نعم من كان ذا يقينين يقول بوجود المهية بالعرض. فالنظر العرفاني مختلف : فبنظر ينفى عنها الوجود ، و بنظر يثبت لها الوجود ، فتدبر ، منه ره.

باعتبار انصباغه بصبغ ألوان المهيّات وجوداً وخارجاً، وأن ّ وجودها بعين وجودالوجود، فتدبّر !

قوله : «و معلوم أنّ الكلّـيّ الطّـبيعيّ» الخ ١٤/٩٣.

قد مرّ ما يتعلّق بالمقام ، فتذكّر !

قوله: «بل مثله كمثل الآباء» الخ ٦/٩٤.

حيث أن اتتحادها مع الوجود، كانتحاد الله متحصل مع المتحصل. و معلوم أن لكل فرد تحصل أن يكون تحصل أن لكل فرد تحصل أن يكون تحصل المهية و الكلتى الطبيعي ، المتحد معه الموجود بوجوده بالعرض ، فعلية أخرى ، و تحصلا آخر، و إلا ، فيلزم أن يكون فعلية كل فرد و تحصله عين فعلية الفردالآخر و تحصله .

و بوجه آخر ، الموجود فى ضمن كل فرد حصة أخرى ، غير الحصة الموجودة فى ضمن الآخر . و إلايلزم اتتصاف الشيء الواحد بصفات متضادة ، هى صفات الأفراد. و بعبارة أخرى ، وحدتها إبهامية لاتحصلية ، و بوجه بعيد ، مثل وحدة الهيولى ، فتصير متعددة بتعدد الأفراد ، و واحدة بوحدتها ، فتأمل ، تعرف ! و هذه الوحدة ، مع وحدة حقيقة الوجود ، فى طرفى النقيض ، حيث أنتها لا وحدة سعية إحاطية إطلاقية .

۱ - أى : «سع كل فرد» .

۲ \_ أى : «أن وحدة حقيقة الوجود».

### في بعضِ أحْكام ِ أَجزاءِ المَهيّة

قوله: «و ليس فصلان في مرتبة» الخ ١/٩٥.

أقول: قد استدل عليه في المشهور بلزوم توارد العلمة ين المستقلمة على معلول واحد. و أورد عليه ، بعدم تصوّر العلمية الحقيقية بين المفاهيم، مع أن حديث العلمية متساوية بالنسبة إلى الجنس و الفصل ، كما قرّر في محله . و أزيم ، بأن علمية الفصل باعتبار أنه عين الوجود الحقبق للشيء ، أو أنه عين الصورة التي هي شريكة العلمة للهيولي ، التي هي عين الجنس حقيقة . و قيل : إن بطلان ذلك من أجل لزوم تحقق الحاجة بين أجزاء المركب الحقيق ، و عدم تصوّره ا بين الفصلين اللهذين هما في مرتبة واحدة ، و لكل وجه ، قد ذكرناه فيا سبق .

قوله: «كانكيفاً» الخ ٥٩/٩.

أى : على مذهب القائلين بالارتسام . و أمّا على مذهب القائلين بخسّلاقيّة النّفس أو اتّحادها مع الصّور الإدراكيّة ، فهو من مقولة الفعل ، لو عمّمناها ، بحيث تشمل مثلا خسّلاقيّة النّفس ، و إلّا ، فهو خارج عن المقولات كلّها . إذ العلم بكلّ مقولة من تلك المقوله مهيّة ، و خارج عنها وجوداً ، فتأمّل .

والتّرديد بينالكيف و شقيقيه باعتبار اختلاف الأقوال في مهيّةالعلم ،كما سيجيء في محلّه ، فجعلها بعضهم من مقولة الإضافة ، و ردّ بانتقاضها بعلم النّفس بالمعدومات ،

۱ ـ « و عدم تصورها» ، خ ل.

و بذاتها . و قيل : إنتها من مقولة الانفعال . و قيل : إنتها من مقوله الكيف ، و هو المشهور بينهم . و قد جمع بعضهم بين الأقوال : بأنته ، لاشكت في أنته ، عند إدراك النفس لحقايق الأشياء ، في حصول صورة إدراكية للنفس ، و في تأثير النفس عنها و عن المبادى المفيضة إبناها ، و حصول إضافة و نسبة بين النفس و بين المدرك ، يعبير عنها بالعالمية . فمن جعله من مقولة الكيف ، نظر إلى الصورة ، و من جعله من مقولة الإضافة المنتقبة الحاصلة و الإضافة . المتحقية .

قوله : «لا تقوّم الجوهر النّـوعيّ» الح ١٠/٩٥.

برهانه ظاهر ، و إلا لزم اجتماع الاستغناء عن الموضوع و الافتقار إليه ، فى شىء واحد ، او اندراج شىء واحد تحت مقولتين متضادّتين ، بناء على جنسيّة العرض أيضاً. و هذا على مذاق الحكماء ، و أمّا على مذاق العرفاء ، فجواهر العالم ، كلّها متحصّلة بالأعراض ، و حاصلة من اجتماعها ، كما سيجىء شرحه .

قوله: « اشتقاقي ً » الخ ١٣/٩٥ .

هذاالاصطلاح أيضاً غير ما هو المذكور فى المنطق . فإنّ المراد به فيه المشتقّ من المبادى ، الّـتى مأخذ الفصول الطّـبيعيّـة ، مثل النّـاطق ، و نحوه .

قوله: «و ذا يقال له فصل حقيقي" » الخ ١٧/٩٥.

لأن الفصل الحقيق مايكون رافعاً للإبهام عن الجنس ، و يكون مفيداً للتحصل له . و هذا ممماً لا يمكن حصوله من مفهوم الفصل ، أى : من الفصل المنطقية بالمعنى الله يمكن حصوله من مفهوم عير متحصلات ، فلا يمكن أن تكون الله على أن تكون مفيدة للتحصل لغيرها .

فالفصول الحقيقيّة هي مأخذ الاشتقاق للفصول المنطقيّة ، الّتي هي أنحاء الوجودات ، الخاصيّة ، و الصيّور المنوّعة للحقايق المتحصيّلة . بل ، لو سئلت الحقّ :

الفصل الحقيقي لكل شيء ، الله هو فصل الفصول و أصل الأصول ، هي النّفس النّاطقة الإلهيّة ، الّذي هي الإنيّة المحضة ، و ظلّ الله السّاريّ ، نوره ا في كلّ شيء : بحكم : « نفوسكم في النّفوس و أرواحكم في الأرواح» .

۱ ـ «نورها» ، خ ل.

# فِي أَنَّ حَقيقةَ النَّوْعِ فَصْلُهُ الأَّخير

قوله : «معتبر فيه على وجه الإبهام» الخ ٢/٩٦.

أى : على عرض عريض، كعرض الأمزجة ، أو لا بنحو التّعيّن و الخصوص، کما سیجے ۽ شرحه .

قوله: «ولهذا قالوا» الخ ٤/٩٦ ـ ٥ .

أى : لأنَّ الفصل عين الصُّورة ذاناً ، و غيرها اعتباراً ، و الفصل حقيقة الشَّىء و ذاته . و لذا قالوا : شيئيّة الشّيء بصورته ، و قال الشّيخ الخ .

قوله: «و البسيط الجامع لجميع الكمالات» الخ ٩-٨/٩٦.

أقول : سيجيء بيان ذلك مناً . في موضع يليق به ، فانتظر !

قوله: «و قس عليه الباقي» الخ .

أقول: أفاد فى الحاشية قياس الحسّ و الحركة الإراديّة ، و لم يذكر النّامى " لاندراجه فى الجسم، و هو أيضاً أعم من النَّمو الظَّاهريّ الصّوريّ ، و الباطنيّ المعنويّ و لو جعلنا المائت أيضاً جزء حدّ الانسان ، فهو أيضاً أعمّ من الموت الاختياريّ و الإضطراري،

قوله : «و قد صرّحوا أنّه» الخ ١٧/٩٦.

أى : أخذ الدّائرة في تعريف القوس .

### في كَيفية التَّركيبِ مِنَ الأَجزاءِ الحَدّية

قوله : «من الأجزاء الحدّيّة» النح ٤/٩٧ .

تسمية هذه بالأجزاء الحدية ، من جهة أنتها أجزاء للحد ذهناً ، لا للمحدود خارجاً . فإن المحدود مقام توحيد الكثير ، و الكثرة في الوحدة ، و مقام الجمع و الإجمال و الرتق و البساطة بالنسبة إلى تلك الأجزاء الحدية ، و هي ا مقام الوحدة في الكثرة ، و مقام تكثير الواحد ، و مقام التفصيل و الفتق بالنسبة إليه ، و سيبًا على القول الحق و المذهب الصحيح ، من أصالة الوجود و اعتبارية المهية ، وكونها في الخارج و نفس الأمر فانية في الوجود و متحدة به ، كاتحاد الله متحصل مع المتحصل و الله شيء مع الشيء .

قوله: «قد وصفه المحقيّق الشيّريف» الخ ١٩٧٥.

وجه تبلّد الأذهان ، و تحير الأفهام فى هذه المسألة ، هو أن تلك الأجزاء كونها متعاندة ذهناً محل الاتفاق ، بل لا يمكن اتتحادها فيه أصلاً . لأن البينونة بين المفاهيم عزلية ، ولايتصور حمل مفهوم على مفهوم آخر ، يغايره بالحمل الأولى الذاتى ، و لأنه مستلزم لارتفاع جميع الأحكام الذهنية ، و أن تصير الفصل جنساً و الجنس فصلاً ، و النبوع جنساً و فصلاً و هكذا ، وهذا محال بالضرورة . و إذا كانت متعاندة متكثرة ذهناً ، فلو قيل بتغايرها خارجاً ذاتاً و وجوداً ، فيلزم أن يصير الواحد كثيراً ، و أن لايتحقق الحمل بينها أصلاً ، لا الاولى ، و لا الشايع الصناعي . و لو قيل باتحادها

١ - أى : «الاجزاء الحدية».

ذاتاً و وجوداً ، فيلزم أن يصير جميع المهيّات المركّبة بسيطة خارجاً و فى نفس الأمر ، و أن تكون تلك الأجزاء ذهنية محضة ، اختراعيّة و انتزاعيّة صرفة ، مع أنّها مأخوذة من المركّبات من الموادّ و الصّور ، وهى متعدّدة وجوداً أوذاتاً عندهم ، و وجودالتّركيب الخارجيّ فى المركّبات الخارجيّة ظاهر عندكلّ سليم البصيرة . ولوقيل بكثرتها وجوداً مع وحدتها ذاتاً ، فهو أيضاً مخالف للضّرورة ، لأنّ الأشياء المتّحدة بالذّات ، كيف يمكن أن تكون موجودة بوجودات متعدّدة متكثّرة ؟ فإنّ هذالا يتمشّى على أصالة الوجود فضلاً عن أصالة المهيّة . ولو قلنا باتّحادها وجوداً مع اختلافها ذاتاً ، فهو لا يتمشّى أيضاً على أصالة المهيّة أصلاً . فلذلك تحيّرت الأفكار و اختلفت الأنظار فى كيفيّة التركّب من هذه الأجزاء .

و القول الصّحيح من هذه الأقوال ، بناءً على المذهب الحقّ من أصالة الوجود ، ما أشار إليه ، قدّه ، بقوله : « و الثّانى لدى معتبر » الخ . و بهذا القول يجمع بين القول بوحدة الوجود ، وكثرة الموجود ؛ و بين ننى الشّرور بالذّات عن دارالكون و التّحقق و إثباتها بالعرض ؛ و بين إسناد الأفعال كــّلا و طُرّاً إلى الحق ، مع تبرئته ، تقدّست أسمائه ، عن الشّرور و النّقائص ، كما مرّ شرحه سابقاً .

و أمّا ما أفاده بقوله: « باعتبارات له تلكث الصّور » ، فهو نظير ما قاله العرفاء الشّامخون ، من أنّ الحقّ المنزّه هو الحقّ المشبّه ، و أنّ الكثرة فى الوجود اعتباريّة ، و الوحدة حقيقيّة ، و أنّ كلّ تعيّن مسبوق بالـّلا تعيّن .

قوله : « إلَّا أَنَّ ماينتزع » الخ ٨/٩٨.

وهذا أيضاً نظير الأسماء الإلهية ، مثل العلم المطلق و الحيوة و القدرة المطلقة أين و نحوها . فإنها ، من جهة حكايتها عن الكمال الذّاتي للوجود ، و انتزاعها عن حاق ذاته ، تسمّى بأسماء الذّات . و ما يحكى عن مقام ظهوره و التعيّنات الطّارية عليه ، في هذا المقام ، يسمّى بأسماء الفعل و نحوه . مع أن كلّها ، من حيث مفاهيمها ، خارجة عن حاق الوجود ، فتدبّر !

#### فِي خُواصٍّ أَجْزاءِ المَهيّةِ

قوله: «غرر في خواصّ الأجزاء» الخ ١٠/٩٨.

أقول : هذه الأحكام من أحكام مطلق الجزء ، سواءكان ذهنيًّا أو خارجيًّا . و ذكرها في المقام من جهة شمولها للأجزاء الحدّيّة ، بناءً على تعدّدها في الخارج ذاتاً ، أو ذاتاً و وجوداً . و أمَّا بناء على اتَّحادها خارجاً ، فلا يشملها لزوم السَّبق فىالخارج ، إِلَّا أَن يجعل التَّقدم بالاعتبار ، فتدبَّر! و أمَّا الأجزاء الخارجيَّة، فشمول هذه الأحكام لها ظاهر.

قوله في الحاشية : « و هيهنا وجه آخر» الخ ص٩٩ .

إن قات : على هذا الوجه يلزم أن يكون المعلول عين العلَّة ، حيث أنَّ الصُّورة عين المعلول ، على ما حقيَّقه ، و هي مأخوذة في ناحية العليَّة ، أيضاً . و يمكن أن يجاب عنه ، بما يستفاد ممَّا أفاده بقوله : « بما هما شيئان » . و ذلك ، بأن يقال : إنَّ اعتبار المادّة و الصّورة في ناحية العلّة، بما هما شيئان ، وكون الصّورة عين المعلول ، من جهة الوجود اللّذي هو بسيط ، لا تركيب فيه أصلاً. و بعبارة أخرى ، الأوّل ، من حيث تكثير الواحد ، و الثّـانى ، من حيث توحيد الكثير . و بوجه آخر ، الصّـورة المأخوذة ، في ناحية العلَّـة ، رتقالصَّـورة المأخوذة ، في ناحية المعلول ، و هي فتقها ، فتدبَّر !

قوله : «فالسّبق للأجزاء» الخ ٩/٩٩ .

وقد يجاب عنه ، بأنَّه لاضير في أن تكون العلَّة التَّامَّة ، بمعنى جميع مايتوقَّف عليه المعلول ، عينه ١ ؛ و بطلان هذا مستغن عن البيان . و الفرق بين هذه الاعتبارات جلتي

۱ \_ أي : «عين المعلول».

حيث أن حكم كل واحد منها مخالف لحكم الآخر . فإن الكل المجموعي بشطر الاجتماع الخير موجود في الخارج ، بخلافه بشرط الاجتماع . و أيضا ، الأول ، لمكان عدم وجوده ، لا يمكن أن يكون معلولا " ، بخلاف الثناني . و الفرق بينه الآجاد بالأسر معلوم ، أيضاً ، حيث أننه " مقيد بالاجتماع ، دونها ، و أننه المسبوق و الثناني سابق . و الفرق بين الأحاد بالأسر ، و بين كل واحد بشرط الانفراد واضح أيضاً ، كما قيل : إن كل إنسان يشبعه هذا الرخيف ، و لا يشبع الآحاد بالأسر . و أيضاً ، الأول « لا بشرط » الأجزاء ، بمنزلة اعتبار الكثرة النسبية و الحقيقية ، و الوحدة الحقيقية و النسبية في الوجود ، عند أهل العرفان ، فتدبير !

١ - كمانى شطرية الهيئة الاجتماعية بنحوه ، مخصوص فى أجزاء محصله لشكل الدايرة .
 ٢ ، ٣ و ٤ - أى : «الثانى» .

### في أَنَّه لابُدَّ فِي أَجْزاء المُركَّبِ الحَقيقيِّ مِنَ الحاجَةِ بَيْنها

قوله: «و هذه إحدى المسائل» الخ ١٦/٩٩.

أقول : و منها ، مسألة «الوجود خير محض».

و منها ، مسألة « أنّ التّلازم العقليّ بين الشّيئين فرع كون أحدهما علّـة و الآخر معلولاً » أو «كونهما معلولى علّـة واحدة» .

و منها ، «بطلان التّرجيح بلا مرجّح» و «احتياج الممكن إلى العلّـة».

ومنها ، «عدم اجتماع الضّدّ بن والنّقيضيّن والمثلّين» و «عدم ارتفاع الوسطين» . و منها ، « أنّ المهيّة ، من حيث هي ليست إلّاهي » .

و منها ، «بطلان الدّور» و «توقّف الشّىء على نفسه» ، إلى غير ذلك ، من المسائل النّافعة كثيراً ، حيث يثبت بها ننى التّركيب عن الواجب ، من الأجزاء الواجبة ، و ننى كون الواجب جزء من غيره ، و عدم جواز تواردالفصلّين على جنس واحد ، وعدم تركّب المهيّة من أمرّين متباينيّن ، إلى غير ذلك ، من المسائل .

قوله: «فقلنا لوحدة» الخ ١/١٠٠.

و قبل فى المعيار أمور أخرى: منها ، أن يكون حدّ المجموع غيرحدّ كلّ واحد، و أن يحصل من انضهامها مهيئة متحصّلة، و أن تحصل بها بعد التّركيب صورة وحدانية هى فى طول الأجزاء، لا فى عرضها إلى غير ذلك ، ممّا ذكروه فى كتبهم . و لكن الجامع بين الجميع ما أفاده ، قدّه ، لأن مع حصولها يحصل ما أفاده ، قدّه ، بخلاف العكس ، فإنّه غير ملازم معه فى النّظر الظّاهرى البدوى ، فتأمّل !

۱ ـ أى : «الوسطين النقيضين» .

فِي أَنَّ التَّركيبَ بَيْنَ المادَّةِ والصّورَةِ اتّحاديٌّ أُو انضِماميٌّ

قوله: «ينظر في الحكم» الح ١٠/١٠٠.

قد عرفت ، أن التركيب الاتحادي لا يمكن حصوله ، إلا بين الله متحصل و المتحصل ، و أنه لا يمكن بين الموجودين ، من جهة أن كل واحد منها متحصل . و الهيولى و الصورة عندهم من هذا القبيل ، حيث أنهم جعلوهما أجزاء خارجية للجسم . و أيضاً ، جعلوا الصورة شريكة العلة للهيولى، و هي العلة لتشخص الصورة . فحفظ أصول القوم مبنى على القول بالتركيب الانضامي . فلذاك ، قال المصنف « و هو المناسب » الخ . لأن مقام التعليم و التعلم هو مقام النظر و الاستدلال ، لا مقام الكشف و المشاهدة . فإن العقل المنور في مقام غلبة الوحدة على نظره ، لا يرى لمبدء القوى والأعدام وجودا أصلاً ، و ينفي الكثرة مطلقاً ، نخلاف نظر العقل المقيد المحجوب بالفكر ولوازمه .

و لكن يرد على المصنّف ، قدّه ، أن ما أفاده فى المقام مناف لما اختاره فى الوجود الله هنى ، من ابتناء القول بالاتحاد على التركيب الاتحادى ، و انحصار الطّربق على إثبات القول باتّحاد العاقل مع المعقول ، الّذى هو المرضى عنده ، على التّركيب الانضامى . وقد ذكرنا ، فى هذه المسألة ، ما ينفعك فى المقام ، فراجع ! و قد سدّ ثغور هذه المسألة صدر متألّهة الإسلام فى الجواهر والأعراض من الأسفار . و لمّاكان بناء هذا الشّرح على الاختصار أعرضنا عنه ، فراجع إليه ، إن كنت مايلاً لتفصيل الكلام و تحقيق المقام !

۱ ـ أي : «الهيولي».

#### في التَشَخُّصِ

قوله ، قدّه : «غرر في التّشخيّص» الخ ١٧/١٠٠.

إنها أردف مبحث التشخيّص بمباحث المهيّة . مع أن الأنسب به ١ ، أن يذكر في مباحث الوجود ، بل هو عين الوجود عند في مباحث الوجود ، بل هو عين الوجود عند أهل الحقيقة ، من جهة أن المحتاج إلى التشخيّص إنها هي المهيّات الكليّة و المفاهيم المبهمة الله هنيّة ، دون الوجود الدى هو نفس التشخيّص ، أو رفيقه الدّائر معه ، حيثما دار ، مع أن بعضهم جعل المشخيّص من سنخ المهيّة ، فلذلك ذكره في هذا المبحث ، فتدبير تعرف !

قوله : «وهذا أعنى كون التّشخيّص بنحو الوجود» الخ ٣/١٠١.

أقول: قد اختلفوا في أنّ تشخّص الأشياء بماذا؟

فذهب قوم إلى أن تشخّص المادّيّات ، بالمادّة ، و تشخّص الحقّ ، بذاته ، و المجرّدات ، بباطن ذواتها .

و قيل : أن تشخّص الأشياء غير الحق ، تعالىٰ ، بالفاعل ، و تشخّص الحق ، بنفس ذاته المقدّسة .

و قيل: أن تشخّص الأنواع المنتشرة الأفراد، بالعوارض المشخّصة، و تشخّص الأنواع المنحصرة في فرد واحد، بباطن ذواتها، و تشخّص الحق عين ذاته المقدّسة.

۱ ـ أي: «بمبحث التشخص».

و قيل : إن تشخّص كل شيء غير الحق ، تعالى ، بالعوارض المشخّصة ، إلا أنسّها في العقول لازمة لمهيّاتها ، و تشخيّص الحق ، تعالى ، بنفس ذاته .

و قيل: أن تشخّص كل شيء بنحو وجوده الخاصّ ، فلوكان وجوده زائداً على ذاته ، كالحق ، تعالى ، يكون على ذاته ، كالحق ، تعالى ، يكون التشخص أيضاً عبن ذاته .

وهذاالقول مرضى للمحققين، وهوالحق المطابق للبرهان. لأن كون التشخص بالفاعل، إن كان المراد به، أن الفاعل معط للوجود الذى هو سبب التشخص، أو لغيره مما هو سبب له، فهذا ليس محلل النزاع. و إن كان المراد به أن يكون الفاعل ملاك التشخص و ما به يحصل التشخص ، الذى هو فى مرتبة تحقق الشيء، فهذا مخالف للبرهان و الوجدان، لأن الفاعل المؤيس لوجود الشيء مقدم عليه، و ليس فى رتبة وجوده حتى يكون سبباً لتشخصه بهذا المعنى.

و أيضاً ، الموجودات الغير المستكفية بالفاعل ، فقط " ، لا يمكن أن تتشخص به محضاً ، لاحتياجها في تشخصاتها ، كوجوداتها إلى أشياء أخرى ، كما لايخني . و أيضاً الفاعل الأوّل الحق " ، تعالى شأنه ، و ما هو من صقعه ، و وجهه الباقى ، بعد فناءكل شيء ، مستوى النسبة مع كل " شيء ، فلا يمكن أن يكون ما به التشخص للمتشخصات المختلفة .

و أيضاً ، الفاعل مقدّم على الإيجاب ، و هو على الوجوب ، و هو على الإيجاد . و هو على الإيجاد . و هو على الشمّيء و هو على الدسّمة الشمّيء بالفاعل ، يلزم تأخّر الشّيء عن نفسه ، و تقدّمه على نفسه .

و أيضاً ، التشخيّص صفة للمتشخيّص و هـو قائم بالمهيّة ذهنـاً بخـلاف الفاعــا, .

و أيضاً ، التشخّص جزء للفرد عندهم ، بخلاف الفاعل ، و لو جعل التّشخّص النّسبة إلى الفاعل ، فإنكانت إشراقيّة ، فهي

متاخّرة عن الطّرفَين .

وكون التشخيّص بالمادّة أيضاً ، باطل ، لأن المادّة قابليّة محضة و مبهمة ذاتاً و وجوداً ، فلايمكن أن تصير موجبة للتشخيّص .

و أيضاً ، الهيولى الأولى مشتركة عندهم للعناصر ، فكيف يصير المشترك علّة للتّشخّص المختصّ بالشّيء ، والتّشخّص ؟ و أيضاً ، المادّة حاملة لقوّة الشّيء ، والتّشخّص موجب لفعليّته ، فكيف يمكن أن تكون معطية له .

و أيضاً ، انتشختص جزء الفرد و المادّة منشاء انتزاع الجنس ، الـّذى هو جزء المهيّة .

و أيضاً ، هي مقدّمة على الوجود الشّخصيّ للاشخاص ، و التّشخّص ليس كذلك .

و جعل عوارض المادّة مشخّصة ، يبطله كونها فى حدّ ذاتها ، مندون وجوداتها كلّيّة مبهمة ، و المبهم غير صالح لإعطاء التشخّص منفرداً ، أو مجتمعاً مع غيره . و لو جعلت من حيث وجوداتها ، فيرجع الأمر إلى مشخّصية الوجود . و وجود الفرد أولى بأن يكون سبباً لتشخّصه من وجودات هذه الأمور ، الّتى هى مباينة مع الشّخص وجوداً عندهم .

و أيضاً ، هذه الأمور أعراض ، فكيف يمكن أن تجعل علّة لتشخّص وجود الجوهر ، مع أنّ الموضوع من جملة مشخّصات العرض . فثبت أنّ المشخّص هو الوجود و أنحائه .

قوله: «مع عرض عريض» الخ ٧/١٠١.

و ذلك ، لأنتها لوكانت بحدّ خاصّ منها أمارة للتشخّص ، يجب أن لا يبقى التشخّص بتغيّرها ، لأن زوالهاكاشف عن زوال ما هي أمارة عليه ، و بزواله يزوال التشخّص قطعاً . و أيضاً ، هي أمارات للنسّخص ، اللّذي هو عين الوجود، و تابعه المستخصّص تطعاً .

۱ - أى : «تابع الوجود».

فىالعرض و المراتب، لعرضه ا وسعته ودرجاته و مراتبه . وهو ا فىالأشخاص الجوهريّة، المتحرّكة بالحركة الجوهريّة ، ذوعرض عريض ، وسعة غير محدودة بين طرفى صعودها و نزولها .

۱ ـ أى : «لعرض الوجود».

۲ ـ أى : «التشخص».

# فِي التَّميّزِ بَيْنَ التَميُّزِ وَ التَّشَخُّص وبعض اللُّواحِق

قوله: «و بعض اللّواحق» الخ ١٥/١٠١.

أى: لواحق التشخص مثل تقسيمه . ثم اعلم ، أن مايتفرع على كون التشخص بالوجود ، كونالعالم كشخص واحد حقيقة ، لأنه ، مع كثرة أطواره ، من مراتب وجود واحدهو ظل الله المنبسط على كل شيء . و بالجملة : تحقيق التوحيد الخاصي ، بلأخص الخواصي يتوقف على هذا الأمر ، كما لا يخنى .

قوله : « في أمر عام ّ» الخ ٣/١٠٢.

ولو مثل الشيئية و الوجود والوحدة و نحوها ، من الأمور العامة ، فيشمل الحق تعالى ، أيضاً ، و إن كان صدق هذه المفاهيم عليه ، تعالى ، و ظهورها فيه ايس كظهورها في الممكنات . فلو نظر إلى نفس المفهوم قيل : إن " الحق متميز عمّا عداه . ولو نظر إلى الحقيفة ، و أنه لا اشتراك فيها أصلاً ، قيل : إنه ، تعالى الايحتاج إلى ممير أصلاً ، و لكنه تعالى مشخص بنفس ذاته المقدّسة .

### تَقْسِمٌ لِلتَّشخُّصِ

قوله : «تشخّص عيناً بدا» الخ ٦/١٠٢.

قيل: إن هذا التقسيم مبنى على مذهب المشائين القائلين بوجود المهية للعقول و أمّا على مذهب شيخ الإشراقيين ، القائل بأن النفس و ما فوقها إنيّات صرفة و وجودات محضة . فالعقول أيضاً متشخصة بنفس ذاتها ، لكن ، لوكان المراد من هذا نفى الحيثية التعليلية ، فهو باطل جزماً . و لوكان المراد نفى الحيثية التقييدية ، كما هو الظاهر ، فله وجه . إلا أن الأحسن أن يقال : إنها متشخصات بباطن ذواتها ، كما أن وجوداتها أيضا متقوّمة به . و لكن عبارته ، قدّه ، فى الحاشية حاكية عن وجود المهيّة لها أيضاً ، و قد حقيقنا ، فيا سبق ، معانى المهيّة و مرادهم من نفى المهيّة عنها ، و أن نفيها هل يستلزم أن يكون تشخصاتها بذاتها ، أم لا ، فراجع !

قوله : « إلى قابل هو الهيولي » الخ ١٤/١٠٢ ـ ٥٠ .

أي المادّة لمختصّة بكلّ فلكك .

قوله: «لكونه إبداعيّا» الخ ١٥/١٠٢.

أى إبداعيًّا بالمعنى الأعمِّ الشَّامل للمخترع ، أيضاً .

قوله: «حتى يتقرّب القابلان» الخ ١٧/١٠٢.

المراد بالأوّل الهيولى الأولى و بالثّانى المخصّصات ، أو الهيولى الثّانية . و إنها جعل المخصّصات مأخوذة فى ناحية قابليّة القابل ، لأنتها علل إعداديّة لا إيجاديّة ، ولأنتها ، من جهة كونها مخصّصة للقبول ، تكون من ناحية القابل ، لأنّ الشّيء لا يفعل مالايناسبه . و لأنتها ، مُهيَيِّئة للوجود ، و هو لا يتقوّم إلّا بالفاعل فقطّ . فالعلّة

الْمُهَيِّشَةَ له معتبرة في ناحية القابل ، لا الفاعل ، فتدبّر !

قوله: «حتّى يتقرّب القابلان بنسكهما» الخ ١٧/١٠٢.

إشارة إلى أن تلك الحركات، للمتحر كات الوجودية، عبادات ذاتية، و نسك قربية، وتسبيجات و تحميدات وجودية، كما قال، تقدّست أسمائه: «إن من شيء إلا يسبّح بحمده» الآية. و قال بعضهم صلّت السماء بدورانها.

قوله: «و موهبة بعد موهبة» الخ ١/١٠٣.

إشارة إلى أن "أفعال الله ، تعالى ، غير معلّلة بالأغراض ، و إفادته للوجود جود محض وهبة صرفة ، و لا يستحق شيء عليه ، تعالى ، أمراً بالاستحقاق الحقيق .

قوله: «و إن تَعدُّوا نعمةَ الله لا تُحصُّوها» ` الخ ١/١٠٣.

إشارة إلى عدم تناهى حدود الحركات و المتحرّ كات ، وكذا مراتب الصّور و الفعليّات المفاضة عليها ، فتدبّر !

قوله: «فكالمواليد» الخ ١/١٠٣ ؟

من باب المثال ، إذ حكم كل ماكان مثلها مثله ،

قوله: «فالنُّوع لا محة منتشر » ٢/١٠٣.

لأن مراتبالتشخص الواحد غير مكثّرة للفرد و التّشخّصات المنتشرة موجبة لتكثّر الأفراد أيضاً .

قوله: «و ليس كلتي مع الجزئي " الخ ٢/١٠٣.

وذلك لأن الإدراك لوكان من مقولة الإضافة ، فهى تختلف باختلاف الطّرفَين ولا تختلف بذاتها . و إن كان من مقولة الكيف ، فلزوم الاختلاف باختلاف المدرك ضرورى .

١ - الأسراء (١٧) ، ١٤.

۲ - ابراهیم (۱۱) ۱ ۳۴.

وكذا إنكان من مقولة الانفعال ،كما لا يخنى و لو جعل خارجاً عن المقولات ، فالوجود يتكثّر نوع تكثّر بتكثّر المهيّات .

قوله: «و أنت لا تحتاج » الخ ٤/١٠٣.

قد ذكرنا فى الوجود الذَّ هنى ما يتعلق بالمقام ، فراجع !

#### فِي الوَحْدَةِ والكَثْرَةِ

قوله: «في الوحدة و الكثرة» انخ ١٠٣٠.

أقول: هذا المبحث أيضاً من أهم مباحث الفلسفة الأولى: وهي بمنزلة مبحث الولايات في بابالسلوك العملي . والمراد من المساوقة هنا ماقيل فى التشخص، والمخالف فى ذلك رئيس الحكماء على مايترائى من ظاهر كلامه . و قد أورد عليه صدر المتألمهين عا لامزيد عليه .

قوله : «و سرّ أعرفيّة الأعمّ » الخ ٨/١٠٣ .

أقول: والسّر الآخر هو أنّ قيودالأعمّ أقلّ ، وكلّم كانالقيود أكثر صار الإدراك أصعب .

و إن قلت أعميّة الأعمّ بحسب المفهوم ١ ، و أعميّة النّفس بحسب الوجود .

قلت: المفهوم آية الوجود ، و المجاز قنطرة الحقيقة ، و الظاهر عنوان الباطن . و بالجملة : لما كانت المفاهيم مأخوذة عن الوجود ، و أن كل هوية وجودية مصداق للمعانى الكلية ، المسماة باصطلاح الحكماء بالمهية ، و بعرف العرفاء بالعين الثابت ، و تلك المفاهيم حكايات و ما بها ينظر إليها ، و متحدة معها التحاد الله متحصل مع المتحصل ، وفانية فيها ، و حكم أحد المتحدين يسرى إلى الآخر ، و الفانى أيضاً محكوم بحكم المفنى فيه ، فلذلك يسرى أحكام الوجودات السعية ، من الوحدة و السعة و

١ ـ و لذا كانت الموجودات العامة أقدم على الخاصه فى القوس النزولى و كان شرط جريان امكان الاشرف كون الممكن من الموجودات النورانية بخلاف الاخس ، منه ره.
 ٢ ـ أى : «و ما بها ينظر الى كل هوية ، و متحدة مع كل هوية».

الإحاطة ، إلى حكاياتها و آياتها .

فإن قات: العموم المفهوى مرجعه إلى إبهام المهيّة ، و عدم تحصّلها و عرامًا عن الفعليّة في حدّ ذاتها ، وعموم الوجود مرجعه إلى فرط الفعليّة و التّحصّل ، فكيف يحصل التّجانس والسّنخيّة بينها ، حتى يصير العموم المفهوى سبباً لسهولة الإدراك والأعرفيّة من جهة السّنخية مع المدرّك .

قلت: قد تقرّر في مقارّه أن إدراك الكليّات المفهوميّة ، إنها يتحقّق بعروج النّفس إلى عالم الأرباب و الأنواع ، و مشاهدتها ذواتاً نوريّة مجرّدة مرسلة ، عن بعُد فالمدر ك بالحقيقة هذه الصّور الوجوديّة ، التي هي فعليّات صرفة و وجودات محضة أ بل المدرك بالحقيقة ، بناء على اتتحاد العاقل بالمعقول ، ذات المدرك و حقيقته الإطلاقيّة الواسعة ، من جهة إحاطتها بالوجودات المقيّدة ، و من حيث جامعيّنها في ذاتها لنظام الوجود وصور ما في الكون . وعلى تقدير أن يكون المشهود و المدرك نفس المفاهيم المبهمة الكليّة ، كما يقوله أكثر حكماء المسّاء ، و العموم المفهوى أيضاً موجب لحصول الستنخيّة لما أشرنا إليه من أن العموم مرجعه مطلقاً إلى الإحاطة و الاستيعاب ، لكن الاستيعاب إذا تحقيق في المفهوم ، يصير مرجعه إلى الإبهام لخصوصيّة الموطن و المجلى ، لالاختلاف في الحقيقة . و ببيان آخر الكليّية المفهوميّة ، و إن كانت مرجعها إلى الإبهام ، إلّا أنّها في المحكيّ بها عنه ، فيحصل السّنخيّة بينها و بين المدرك المحيط الواسع من هذه الجهة ، فندبّر !

و السّر الآخر لأعرفيّة الأعم تقدّمه فى الوجود الخارجيّ و الذّهنيّ على الأخصّ إذا كان جزء له ، و بالجملة تقدّمه بالتّجوهر والمهيّة على الأخصّ . والسرّ الآخر أقربيّة الأعمّ بالنّسبة إلى الموجودات المرسلة الكليّة ، الّتي هي باطن ذات المدرك . والسّرّ الآخر لأعرفيّة الأعم ، مسبوقيّة الأخصّ به من جهة أن ّ كلّ تعيّن مسبوق بالـّلا تعيّن ، و

١ ـ ولذا قالت العرفاء : ان الافراد تابعة للكليات ، لا أن الكلى تابع لها. فان سرادهم
 من الكلى فيما قالوا ، هذه الحقايق المرسلة ، منه ره.

بالجملة من جهة تقدّمه بالطّبع على الأخصّ .

قوله ، «وكثرة عند الخيال » الخ ١٢/١٠٣.

أقول وجه ذلك أيضاً : من جهة سنخيّة الكثرة مع نشأة الخيال ، الّذى موطنه موطنه التّفصيل و التّفريق ، و من ثمّ عدّ من عالم الذّرّ عند أهل العرفان ،

و من جهة أن مدركاته الصور المقدرة المشكلة، أوالمعانى المضافة إليها عندتسخير الوهم إيّاه :

و من جهة أنّه أوّل منازل نزول المفاهيم العامّة عن سماء الإطلاق و الوحدة إلى أرض التّقييد و الكثرة ، و أنّه موطن تكثر الواحد ، كما أنّ العقل موطن توحيد الكثير فتدبّر !

## في تُقسيم الوَحدة

قوله: « وبعبارة أخرى » الخ ۱۷/۱۰۳ .

الفرق بين التعبيرَين: ظهور الثّانى فيما كان صحّة السّلب فيه ظاهرة من أقسام الواسطة فى العروض و الأوّل أعمّ منه ؛ و أنّه تصير النّسبة بينها و بين الواسطة فى الثّبوت التّباين ، مخلاف الاوّل كما قد مرّ شرحه .

قوله: « هي حق الوحدة » الخ ٣/١٠٤ .

قد مر أن المصداق الحقيق لكل مفهوم ، ما لايحتاج في اتتصاقه به إلى حيثية تقييدية ولا تعليلية ، بل لايحتاج إلى حيثية أصلا ومثل هذا المصداق هو أحق مصاديقه في صدقه عليها . و لما كانت الوحدة الصرفة غير محتاجة في انتزاع مفهوم الوحدة عنها إلى حيثية أصلا كانت حق الوحدة ، وأيضاً قد مر سابقاً أن حق كل شيء مالايداخله غير ما كان من سنخ حقيقة ذلك الشيء ، ويكون واجداً لجميع كمالاته و مراتبه وشؤونه و أغصانه و فنونه ، و من المعلوم أن الوحدة الصرفة الوجودية ، بالنسبة إلى الباقى من أقسام الوحدة ،كذلك ، و بالجملة ، لما كانت مما لاسبيل للبطلان والكثرة إليه ، وأنها متصفة بها دائماً و بها نيل كل ذي وحدة وحدته سمى المحق الوحدة .

قوله : «كالحقّ الواحد » الخ ٣/١٠٤ .

فى الإتيان بالكاف التهمثيليّة ، إشارة إلى أنّ الوحدة الحقّة تصدق على غير الحقّ، تعالى أيضاً لكن بالظّليّة والفيئيّة له ، تقدّست أسمائه . و ذلك ، مثل العقول والنّفوس الّتي لامهيّة لها عند الإشراقيّة « بلا مهيّة » الحقّ تعالى ، و من جهة كونها أضلال بحتة

۱- « سمیت » ، خ ل .

و أفياء صرفة لوجوده ، تعالى .

قوله : « إمَّا واحد بالعموم بمعنى السَّعة الوجوديَّة » الح ٤/١٠٤. ٥ .

إن قلت: الواحد بالعموم بهذا المعنى يشمل الوحدة الحقة أيضاً ، فكيف خصة بالقسم الأوّل أى الوحدة الغير الحقة ، وأيضاً عَدَّ نفس مفهوم الوحدة ، من أقسام الوحدة الغير الحقة والواحد بالخصوص غير صحيح ، إذ ليس مفهومه عير نفس الوحدة ، وليست الذّات مأخودة فيه ، و هومفهو ، كلّى عام من قبيل الواحد بالعموم ، الاالواحد بالخصوص .

قلت: مراده بالواحد بالعموم ما كان منحلاً إلى الذّات و الصّفة عقلاً مع سعته و إحاطته و انبساط نوره وجوداً ، و هو بهذا المعنى لايشمل الوحدة الحقة الأصلية ، بل الظّليّة أيضاً ، فكيف بالأصليّة ؟ فإن تلك الوحدة الحقة النّامة ، و إن كانت أصل الوحدات و مبدء الوجودات ، إلا أنتها لا يمكن أن تنحل إلى الذّات والصّفة ، وسعتها و إحاطتها بالكنّرات ليست من سنخ إحاطة سائر أقسام الواحد بالعموم ، مع أنّه يمكن أن يكون هذا التقسيم على مذاق القائلين بأن حقيقة الحق ، تعالى ، هوالوجود بشرط لا ، و أن الإحاطة والسّعة صفة نوره الفعلى ، و انحصار ننى المهيّة بوجوده ، تعالى شأنه .

و جعل نفس المفهوم من أقسام الواحد بالخصوص ، و الوحدة الغير الحقة ، من جهة أن المراد من الوحدة الحقة ، ما تكون نفس الوحدة العينية ، و مفهوم الواحد ليس كذلك ، لأن كل مفهوم ، من حيث هو ليس إلا هو . وكذا المراد من الواحد بالعموم ، ما يكون موضوع الوحدة فيه ، المعنى العام الشامل ، و معلوم أن الوحدة ، التي هي مبدء الأعداد ، من جهة ما هو مبدء لها ، و من حيث ذاتها ، ليست كذلك ، وإن كان نفس مفهوم الوحدة والواحد ، بما هو كذلك ، من أقسام الواحد بالعموم . و بعبارة أخرى : المعدود من أقسام الواحد ، أولا من حيث تقابلها مع الكثرة ، أولا من حيث تقابلها المذكور ، و أيضاً المراد من الواحد بالعموم ، ما كان مع الكثرة ، أولا من حيث تقابلها المذكور ، و أيضاً المراد من الواحد بالعموم ، ما كان

۱- « مفهومها » ، خ ل .

٢- وهي وحدة محيطة بكل شيء ، منبسطة النور في كل ذرة وفييء ، منه ره .

موضوع الوحدة و معروضها فيه ، أمراً عامـاً ، وهذا لا يصدق على مبدء الأعداد ، كما لايخني ، فتدبّر !

قوله : «فالذَّات » الح ٢٠١/٥١ .

إن قلت: قد ثبت في مقر الحكمة: أن مداليل المشتقات أمور بسيطة، و أن الذ ال غير مأخوذة فيها، فكيف ذهب المصنيف هنا إلى أخذ الذ ات في مفهوم الواحد؟

قلت: لامنافاة بين الأمرَين، لأن المراد من الأول أن مدلول المشتق مفهوم يمكن أن يصدق على البسيط والمركب , و أنه ليس بشرط شيء ، وغير مأخوذ ، بحيث لا يمكن أن يصدق على البسائط . و هذا مما لا ينافى أن يكون بعض مصاديقه مما يكون منحالاً إلى الذات والصفة ، و إلى شيء يتصف بمبدء الاشتقاق ، كما لا يخنى .

قوله: « كحقيقة الوجود لابشرط » الح ٥ - ٣/١٠ .

يمكن أن يكون المراد منها النّفَسَ الرّحمانيّ ، و الفيض المنبسط ، أى البّلا بشرط القسميّ ، والموجود المطلق ، المقيد بالعموم والإطلاق الانبساطي ، بقرينة جعلها من أقسام الوحدة الغير الحقيّة . فيكون المراد من الحقيّة الحقيّة الأصلييّة ، و يكون قوله : « والوجود المنبسط » عطف تفسير لقوله : « و حقيفة الوجود » الخ .

ويمكن أن يكون التمثيل أعم من الممثل، ويكون المراد من الله بشرط القسمى، و المقسمى، أعم من الاحاطى السرياني الانبساطى، و من الإحاطى المحض . أو يكون التمثيل على مذاق المشهور، فتدبّر!

قوله: «للإشارة إلى عدم الفرق » الخ ٥٠١/٦.

أقول : أيضاً مبنى" على بساطة مفهوم المشتقيّات ،كما لايحني.

قوله: « لايقبل القسمة » الخ ١٤/١٠٥ .

أى القسمة الوهميّة والفكيّة؛ وبالجملة القسمة المقداريّة . أمّا القسمة إلى الأجزاء العقليّة ، من الأجناس والفصول ، أو المهيّة والوجود، فليس بمسلّم عدمها فيها عندالجميع . قوله : «يقبل أن يقتسما » الخ ١٦/١٠٠ .

أى قبولاً ، يجتمع القابل مع المقبول .

قوله : « وليست هي مرادة » الخ ١٠٦/٥ ،

أي، القسمة الفكتية.

قوله : « و واسطة فيالعروض » الخ ٦/١٠٦ .

أى ، لعروض الواحد بالنَّوع ، لا الوحدة النوعيَّة ، و قس عليه . قوله: «وكذا الحيوان » الخ .

قوله : «فالوحدة للإنسان » الخ ١٠-٩/١٠٦ .

أى ، الوحدة النوعيّة .

قوله: « والواحد بالعرض » الخ ١٦/١٠٦.

فإن ً المراد بالأوّل ما يكون عرضياً فى باب البرهان ، ومنالثاًنى مايكون عرضياً فى باب إيساغوجى .

قوله : «تجانس» الخ ١١/١٠٦ .

مثال التتجانس: الفرس والبقر والإنسان، من كونها واحدة فى الحيوانية. ومثال التساوى: التساثل: زيد وعمرو و بكر، من جهة كونهم واحداً فى الإنسانية. و مثال النساوى: الخطوط والسطوح المتساوية فى المقدار. ومثال التشابه: الأمور المتشابهة فى اللسواد والبياض، أو الحرارة والبرودة و نحوها. و مثال التناسب: الأمور الواحدة فى الإضافة، والنسبة، مثل زيد و عمرو، الواحدين فى الأخوة لبكر مثلاً. و مثال التوازى: الخطوط المتساوية فى الموازات، أو المسامنة مع خط واحد.

قوله : « التَّني هي من العوارض الذَّاتيَّة » الح ٢٠١٠١-١٧/١.

أقول: و من هنا رجع الخيرية و الاتتحاد والتسانخ إلى الوجود، اللّذى هوعين الوحدة، والشّر والتّناكر والتّباين إلى المهيّة، التّى هى منبع البّينونة العزليّة، و مبدء الشّرور والأعدام والنّقائص. وصار وجودالواجب، الّذى هوعين الوحدة الحقيقيّة الحقيقيّة الصّرفة، بنوره السّارى، و فيضه الجارى في الذّرارى، عين كلّ وجود و مبدء كلّ

خير وجود . و قيل : عرفتالله بجمعه بينالأضداد ، و بالفارسيّة :

غيرتش غير در جهان نگذاشت زين سبب عين جمله أشيا شد ولكن لمّــا سبقت رحمته غضبه ، كان مآل الكلّ إلى الوحدة و الرّحمة ، و اصمحلّ حكم المهيّـات ، و تلاشت قوالب الأعدام والأباطيل ، وصارت ذاهبة زاهقة .

قوله : « قلت أوّلاً » الح ٦/١٠٧ .

أقول: القول الفاصل ، والجواب القاطع القامع لعرق الشبهة وسلطان الوهم : أنّ مرجع جميع أنحاءالوحدة هوالاتتحاد فى الوجود، حتى الحمل الأوّلى الذّاتى ، لأن المهيّات والمفاهيم، وجودات خاصّه علميّه، كما مرّ وجهه تفصيلاً ، فراجع .

## في تُقاسيم الحَمل

قوله: «لاوجوداً فقـّط » الخ ١٢/١٠٧ .

إشارة إلى أن الإتحاد فى المفهوم ملازم للاتحاد فىالوجود ، بخلاف العكس .

فإن الشَّيئين اللَّذَين بحمل أحدهما على الآخر بالحمل الأوّلى"، متَّحدان وجوداً أيضاً ، بخلاف المحمولين بالحمل الشّابع الصّناعى . وهذا مع ما سبقه ، من رجوع جهة الوحدة إلى الوجود ، من أدّل الدّلائل على أصالته و اعتباريّة مقابله .

قوله : «كمغايرة الإجمال والتّفضيل » الح ١٣/١٠٧ .

أقول: الإجمال والتّفضيل المفهوميّ آية الرّتق والفتق الوجوديّ ، والجمع و الفرق الصّعوديّ والنّزوليّ .

قوله: «كملاحظة » الخ ١٤/١٠٧.

أقول: و بالحقيقة مرجع الحمل إلى قضية سلبية ، بأن الشيء ليس بفاقد لنفسه، أو إلى محمول مغاير للموضوع، مثل قولك الإنسان غيرمباين لذاته. والفرق بين الأمرين، أن الأول يمكن أن يكون فى قبال القول بتجويز اتتحاد المتبائنين، أو القول بأن المهية، من حيث هى ، متصفة بالموجودية ، كما هولازم القول بغناء المهيات عن الجاعل، فتدبير! والثانى فى قبال القائلين بكونها مجعولة بالجعل التركيبي بالذات . وهذا المطلب من المطالب الكثيرة النقع ، من جهة ابتناء نفى استناد الشرور والأعدام إلى الحق ، تعالى ، بالذات، عليه ، على مسلك المشائين ، فتأمل .

۱- أى : « مع ما سبق هذا » .

قوله: « و إن ليس وجد » الخ ١/١٠٨

أى ، خارجاً و فى نفس الأمر .

قوله: « لكونه أوّليّ الصّدق » الخ ٣/١٠٨.

و ذلك، لجريانه بين الشّىء ونفسه وذاته و ذاتيّاته ، وكون وجدان الشّىء لنفسه وحده بديميّاً ، و سلب غيره عن ذاته أوّلى الصّدق ، وإثباته لها أوّلى الكذب، لبداهة أنّ الشّىء ليس غيره ، و أنّه هو .

قوله: « فأين أحدهما من الآخر » الخ ٦/١٠٨ .

أى : أمّا بحسب المفهوم، فلا يصدق عليها أنّها متّحدان، بل يصدق فى حقّها أين أحدهما من الآخر، لا الهوهويّة، أو المعنى . و أمّا مفهوماً و ذاتاً ، فهما متباينان ، ولا يمكن اتّحاد أحدهما مع الآخر .

قوله: « و وجه التّسمية ظاهر » الخ ٦/١٠٨ .

و ذلك ، لأنّه الشّايع فى العلوم و الصّناعات ، من جهة أنّ بحثها عن العوارض الذّاتية لموضوعاتها . و معلوم أنّ حمل العارض على المعروض من هذا القبيل ، و ظهرمن هذا ، و قوله : « لاوجوداً فقط » ، أنّ النّسبة بين الحملين التّباين .

قوله: « و ذلك أي حمل المواطاة » الخ ٨/١٠٨ ،

أقول: حمل المواطاة مأخوذة من واطأه ، أى وافقه . و يقال ، فى الاصطلاح ، على المحمول الله لا يحتاج فى حمله على الموضوع إلى اشتقاق مفهوم منه ؛ أو وساطة كلمة «ذو» . أو ما هو بمعناها ، و يحمل عليه من غير احتياج إلى ذلك . و هذا كحمل المفاهيم الجامدة ، أو المشتقية بعد اشتقاقها من المبادى ، أو المفاهيم اللابشرطية ، أو المأخوذة مع مايصحت حملها على الموضوعات ، مثل الحيوان والجسم و الجوهر والنياطق ، أو الا ذونطق على الإنسان . و من الثياني ما يحتاج فى حمله إلى ذلك ، مثل حمل مبادى المشتقيات المحمولة ، مثل النيطق والنيمو والتيحجر و نحوها عليه ، و على الماء مثلاً .

وظهرمن هذا أن حمل المشتقات، وما يتلوكلمة ذو و ما في معناها، على الموضوعات،

من قبيل حمل المواطاة . و ذلك ، لعدم احتياجها فى حملها إلى الاشتقاق و وساطة ذو و ما فى معناها ، و حمل المبادى عليها من قبيل الحمل بالاشتقاق .

و إنتما سمّى الأوّل بالمواطاة ، لتوافق المحمول بتمامه مع الموضوع ، من دون احتياجه إلى شيء في حمله أصلاً . و سمّى الآخر بالاشتقاق ، لاحتياجه غالباً إلى اشتقاق مفهوم آخر منه و عدم جواز حمله بدون ذلك . و يسمّى أيضاً « ذوهو » ، نظراً إلى وساطة كلمة ذو في حمله أحياناً . و بالجملة : سمّى بالاسمَين ، لأن مصحّح حمله أحد الأمرين . و فيه إشارة إلى أن المحمول بالحقيقة ، هو المبدء ، و أن وساطة الاشتقاق ، أو كلمة ذو . لتصحيح الحمل ، و تحقّق الله بشرطية ، التي هي معيار الحمل . و أن الفرق بين المبدء والمشتق والعرض والعرض العرضي ، بالله بشرطية و بشرط الله ثية . وأن النسبة بين الحملين بالتباين والمورض والعرضي ، بالله بالمواطاة ، والأوّلي الذّاتي ، بالعموم والخصوص المطلق ، و بين الشّابع الصّناعي ، بالعموم والخصوص المطلق ، و بين الشّابع الصّناعي ، التباين ، و بينه و بين الشّابع ، العموم و الخصوص المطلق . و« ذو هو » مع الأوّلي ، التّباين ، و بينه و بين الشّابع ، العموم و الخصوص المطلق . قوله : « تقسيم آخر » الخ ١٠٠/١٠٨ .

وجه عد هذا تقسيماً آخر للحمل ظاهر . فإن مرجعه إلى صدق المحمول على الأفراد المحققة ، أو المقدرة للموضوع . وكذا التقسيم إلى البسيطة و المركبة ، من جهة أن مرجع الأولى إلى حمل المحمول الخاص ، الذى هو الوجود على الموضوع ، و مرجع الثانية أيضاً إلى حمل محمول ليس بوجود الشيء عليه . و وجه عده من أقسام الهلية ، من جهة أنه يسئل عن كل واحد من القسمين بهل ، مثل أنه يقال هل الإنسان موجود، و هل هو ضاحك ، أو هل شريك البارى ممتنع إلى غير ذلك .

قوله: « كلّ ما لو تقرّر صدق عليه » الخ ٣/١٠٩.

إن قلت : معنى تقرّر الشّيء تحقّقه عيناً . فلوتحقّق شيء فكيف يمكن أن يصدق عليه المعدوم مطلقاً ، أو شريك البارى . فإنّ الأوّل بل الثّانى أيضاً في حكم اجتماع

۱- أي : « على الموضوعات » .

النقیضین ، إذ مع فرض تحقیقه یکون من أفراد الموجود و محلوق الباری ، لا من أفراد المعدوم المطلق ، و شریک الباری . فلا یکون محموله حینئذ ، إلا أنه یخبر عنه ، أو أنه ممکن و نحو ذلک .

قلت: معنى ما أفاده ليس أنه ، لوقد تعقق شيء فى الخارج ، و يكون مصداقاً لواحد من المفهومين فى نفس الأمر مع تحققه الخارجي ، فهوكذا . بل المراد أنه لوقد لفادين المفهومين أفراد محققة فى موطن التقدير والفرض . فهى محكومة بكذا ، فتأميل الوالمغنى : كما تقرر و صدق عليه كذا ، بالفرض الممتنع المحال ، فهوكذا ، ولاضير فى ذلك . لأن اجتماع الوجود مع العدم ، بحسب الفرض ، ممكن ، ولوكان المفروض محالاً واقعاً . ولو جعل الفرض مُحالاً أيضاً ، فلا ضير فيه أصلاً . لأن المقصود عليه ، أنه ، لو قدرنا أنه ، يمكن هذا الفرض و تحقق بحسبه الأفراد والمصاديق لكذا ، كان كذا . ولو على أن يجاب عنه بمثل ما أجيب عن شبهة المجهول المطلق ، و يقال : إن الحمل والإثبات ، يمكن أن يجاب عنه بمثل ما أجيب عن شبهة المجهول المطلق ، و يقال : إن الحمل والإثبات ، المنفرع على الشبوت ، من جهة تقدير الوجود ، و كون الشابت الامتناع من جهة أن المفروض فرد المعدوم .

إن قلت: قد أجيب بأن الموضوع ما هو ، بالجمل الأوّلي ، معدوم مطلقاً ، أو شريك البارى ، وكونه كذلك ، إنه هو بحسب الواقع ونفس الأمر ، فأى حاجة إلى الفرض والتقدير ؟

قلت: الاحتياج إليه من جهة أن المعتبر فى جانب الموضوع هو الأفراد والمصاديق، وهى غير متحققة لهذه المفاهيم، واقعاً، فيحتاج إلى تقديرها فرضاً، ليصدق الحكم و القضية واقعاً، من جهة أن صدق الشرطية غير متوقيف على صدق الطرفين، فتدبير! قوله: « و هذا طريقة صدر المتأليهين» الخ ١٣/١٠٩.

قد سبقه فى ذلك بعض آخر ، لكن لمّا كان من القائلين بأصالة المهيّة ، ولايتمشّى هذا الجواب على أصالتها ، خصّه ، قدَّه ، بذلك .

قوله: « و ربتما بُدِّل ) الخ ١٤/١٠٩ . ٥

هذا الجواب ليس بجواب حقيقة عن الإشكال ، بل إنكار للقاعدة و تبديل لها بقاعدة أخرى ، مع قضاء ضرورة العقل بالأوّليّ ، حيث أنيّه لو ثبت المثبت له بالثيّابت لم يكن المثبت له بالحقيقة ، فتبصّر!

قوله: « مع أنّ الأحكام العقليّـة » الخ ٢/١١٠ .

إشارة إلى بطلان هذا القول .

قوله: « بل مناط » الخ ٦/١١٠ .

إن قلت : الحكم باتّحاد مفهوم الموجود مع المهيّة ، أيضاً ، حكم بثبوت شيء لشيء.

قلت : ليس الأمر عنده كذلك ، بل حكم بفناء شيء واندكاكه في شيء آخر .

و معلوم أن مثل ذلك الشّيء ، بالنّسبة إلى الآخر ، ليس بشيء .

قوله : « ولكن أين البَيضاء » الخ ١٤/١١٠ .

إشارة إلى بطلان هذه الطريقة ، و وجهه ما أشار إليه فى الحاشية . مع أنّ الأدّله، الدّالة على أصالة الوجود واعتباريّة المهيّة، كافية فى إبطالها ، فتبصّر !

## فِي التَّقابُلِ وأَقسامِهِ

قوله : « قدكان من غيريّة تقابل » الخ ١٦/١١٠ ؟

عدّ التقابل من أفسام الغيريّة واضح الوجه، حيث أنّ التقابل لايجتمع مع الاتّحاد والهوهويّة . و هيهنا نكتة يجب أن ينبّه عليها و هو النّ التقابل و التّناكر بين المتقابلات والمتناكرات ، إنّما هو بحسب الوجود الخارجيّ دون الوجود الذّهنيّ، حيث أنّه المجمع الأضداد ، و موطن المتقابلات والأنداد ، كما مرّ شرحه في الوجود الذّهنيّ، فراجع !

۱- « وهي » ، خ ل .

۲\_ اى : « حيث أن الوجود الذهني » .

#### في العِلَّةِ وَالمَعْلُولِ

قوله: « الفريدة السّابعة » الخ ١٥/١١٢.

هذه الفريدة بمنزلة باب النهايات فىالسّفر الأوّل ، من الأسفار الأربعة للسّالكين إلى الله ، تعالى . و هو من أهم مباحث هذا الفن ، من جهة ابتناء غالب مباحث الفن الرّبوبي عليه .

قوله: «في التّعريف» الخ ١٥/١١٢.

مراده من التّعريف التّعريف الاسمىّ، حيث أنّ مفهوم العلّة والمعلول من المفاهيم، التّى ترتسم فى النّفس ارتساماً أوّليــاً ، ولاتحتاج إلى التّعريف الحقيق . فماأور دعلى تعريف مطلق العلّة والمعلول و أقسامهما فى كتب القوم ليس فى محلّه .

قوله: « صدوراً » الخ ١٦/١١٢.

إشارة إلى العلّـة الفاعليّـة والغائيّـة ، وقوله : « قواماً » إشارة إلى المادّيّـة والصّوريّـة. قوله : « الضّمير » الخ ١٧/١١٢ .

أى : تذكيرالضّمير باعتبار أنّ المرجع ليس لفظة العلّة ، بلكلمةالموصولاللّذى يجوز تذكير الضّمير ، الرّاجع إليه باعتبار لفظه .

قوله: «التّـمامي» الخ ٤/١١٣.

أى : علّة الوجود اثنتان : إحدايهما العلّة الفاعليّة، والأخرى الغائيّة، الّـتىتسمّى بالتّـماميّة من جهة أنّ تمام الفعل وكما له بها .

قوله : « **للتّنويع** » ٦/١١٣ .

أى : لا للترديد والإبهام .

قوله: « والثنّاني إمنّا أن يلائم » الخ ٩/١١٣ .

فالفاعل بالطبّع ، له قيدان : أحدهما عدم العلم ، والثّانى ملائمة الفعل لذات الفاعل. والأمرالثّانى حاصل لكلّ فاعل ، سوى الفاعل بالقسر مطلقاً ، والفاعل بالجبرغالباً: «قل كُلُّ يَعْمَلُ عَلَى الشَاكلّة » ١.

قوله: « إجمالاً لا غير » الح ١٢/١١٣ .

هذا العلم الإجمالي غير الإجمالي في عين الكشف التقفصيلي ، و إن اشتركا في أن الإجمال المذكور فيهما بمعنى البساطة الوجودية ، لا الإبهام والاندماج المفهومي .

قوله : «فامّا يقرن علمه بالدّاعي الزّائد» الخ ١٣/١١٣ .

سواء رجع إلى الفاعل أو إلى غيره ، كما زعمه المتكلّمون، من أن ّ الحق فاعل بالقصد، وله داع زائد فى فعله ، لكنّه لا يرجع إلى ذاته ، بل إلى غيره من معاليله . و المراد من الدّاعى الزّ اثد فى مقابل الدّاعى ، اللّذى يكون عين ذات الفاعل ، كما سيجيىء شرحه . وقيل : إن ّ الدّاعى لا يكون إلّلا زائداً ، و فيه تأمّل " :

قوله: « بل يكون نفس العلم » الح ١٤/١١٣ .

و هذا بخلاف الفاعل بالقصد ، فإنّه بدون الدّاعي لايصيرفاعلا ً للفعل . فالفاعل فيه بالحقيقة ، الدّاعي لانفس الفاعل .

قوله : « بالفعل زائداً » الخ ١٥/١١٣ .

قيده به ، لأن علم الحق بالصور الحاصلة في ذاته ، تعالى ، عندهم حاصل من العلم بذاته ، الذي هو عين ذاته .

قوله: «مصاحب إرادة » الح ٩/١١٤.

أى : أعم من أن تكون الإرادة عين الذّات، أو زائدة عليها ، و لكن مع زيّاهة؛ الدّاعي .

١- الاسراء (١٧) ، ٨٨ .

قوله: « بالرّضا قصد » الخ ٤/١١٤.

التّسمية بالرّضا ، من جهة أنّ العلم عين الفعل ، الّـذى هو عين رضا ، الفاعل به ، من باب « من أحــَبّ شيئاً فقد أحبّ آثاره » ، وكون « أثرالشّيء مرضيّ ذاته » .

قوله: « منشاء » الح ١٢/١١٤ .

أى : لا تبعاً له فى الظّهور ، و إنكان تابعاً له فى الأحكام ،كما سيجيىء شرحه . و بالجملة : ليسكعلومنا المنتزعة عن الأشياء المتأخّرة عنها .

قوله: « عناية قمن » الخ ١٢/١١٤ .

إنّما سمّى ذلك العلم بالعناية ، لأنتها بمعنى الرّحمة والتّوجّه . و لمّا كان الفاعل بهذا النّحو منالفاعليّة ، لا داعى زائداً له فى فعله ، بل نفس علمه بصلاح الفعل منشاء لإيجاد المعلول ، فكان إيجاده بمحض العناية والشّفقة بالمعاليل .

قوله : « فسم تجليـــاً » الخ ١٣/١١٤ .

وجه التسمية بذلك ، أن منشاء صدور الفعل عن ذاك الفاعل ، كونه متجلّياً فى ذاته ، وظاهراً بذاته على ذاته ، مبدء ظهوره بذاته ، وظاهراً بذاته على ذاته . و بالجملة :ظهوره بذاته على ذاته ، مبدء ظهوره بصور أسمائه و صفاته علماً و عيناً ، فهو متجل في كل شيء بصريح ا تجلّيه في ذاته .

قوله : « إَلَّا أَنَّه زَائِد » الح ٣/١١٥.

أى : بما هو معلوم ، لا بما هو علم ، فإنه من هذه الجهة عين الذّات ، فلا يردّ أنّ هذا قول " بزيادة صفاته ، تعالى ، على ذاته ، و مؤيّد لما ذهب إليه الأشاعرة ، من القول بالقدماء الشّمانية ، و دافع للتّشنيع عليهم عنهم ،

قوله: « إرادة طبع » الخ ٥/١١٥ .

لا اختصاص لهذا بالنفس ، بل يجرى فى العقول الكليّة، والنّفوس المرسلة الفلكيّة، بل كلُّ لا يكون إلا بالآلات ،

١- من الصرح بمعنى الخالص من كل شيء .

# فِي أَنَّ جَمِيعَ أَصنافِ الفَاعِلِ الثَّمانيةِ مُتَحقِّقَةُ في النَّفسِ الإِنسانيّة

قوله : «وهي فعلتها» الخ ١٢/١١٦ .

الواو حاليّة ، يعنى والحال أن النّفس فعلت تلك القوى، واستعملتها، من حيث وجوداتها الجزئيّة ، فيجب أن تعلمها جزئيّه .

فإن قلت:أىّ محذور فى أن يكون العلم بالصّور الكلّيّة والاستعال والإيجاد جزئيّاً، كما فى علم الحقّ بالأشياء عندالنّافين لعلمه ، تعالى ، بالجزئيّات .

قلت: القائلون بهذا القول لاينفون علم الحق بالجزئيّات ، بل يقولون: أن علمه بها على نحوالكلّى ، أى : بنحو لايتغيّر ولا يتبدّل . مع أن القياس مع الفارق، حيث أن ايجاده ، تعالى، للموجودات المادّيّة بالواسطة ، و استعال النّفس لها من دون واسطة، كما هو الظّاهر الواضح .

قوله : « وأمَّا في ذواتها <sub>»</sub> الخ ١٢/١١٦ ـ ١٣ .

أى: انتقاش صور تلك القوى فى ذاتها ، إنها هو باستعال النقس إيها الله فلابد من علم آخر بهذا الفعل ، والاستعال ، و ما به الاستعال . و هو أيضاً يحتاج إلى صورة أخرى ، لأن المفروض احتياج الإدراك مطلقاً إلى الصورة ، فيتضاعف الصور. وأيضاً النكانت الاستعالات المذكورة صادرة عنها بذاتها ، فيلزم استقلالها بذاتها ، و إن كانت باستعال النقس إياها ، فيلزم ما ذكرناه .

قوله : « وأيضاً كيف تكون » الخ ١٤/١١٦ .

و ذلك ، لأن حصول صور تلك القوى فى ذاتها مستلزم بعلمها بذاتها ، إذليس

الإدراك ، إلا حصول نوع منالوجود الإدراكيّ النّوريّ للمدرك.

قوله : « وهي جسمانيـّة » الخ ١٤/١١٦ .

إشارة إلى حصول موانع من الإدراك فيها: أحدها كونها جسمية ، بناء على ما حققه صدر المتألقهين ، من أن الموجودات الجسمانية ، بما هى جسمانية ، غير معلومة بالذات للمبادى المجردة . و الآخركونها قائمة بغيرها ، لأن كل مدرك لذاته يجب أن يكون قائماً بذاته ، كما سيجىء برهانه .

قوله: « مع أنَّه ينقل الكلام إليها » الح ١٥/١١٦ .

أى : إنّ استعمال تلك القوى الثّانية، فى إدراك القوى الأولى، نوع من الاستعمال، محتاج إلى علمالنّفس بها ، و هكذا ، فيتضاعف الآلات إلى ما لانهاية له.

قوله : « فلانتها » الخ ١٦/١١٦ .

اى : لمّا كانت هى بسيطة الحقيقة ، وكلّ ماكانت كذلك ، فهى كلّ الأشياء و تمامها ، فهى جامعة الخ .

قوله: « فتعلم من ذاتها » الخ ١٧/١١٦ .

أى : من جهة قيامها بذاتها ، و علمها بها بالعلم البسيط الجمعيّ الكماليّ .

قوله : « و إن لم يكن لها العلم » الخ ١/١١٧ .

دفع لما يتوهم ، من أنها ، إن كانت عالمة بتلك الأشياء من عين علمها بذاتها ، فيجب أن تكون عالمة بهذا العلم ، و أن لا يخنى ، عنها تفاصيلها ، مع أنها تحتاج فى ذلك إلى تعلم علوم كثيرة من علم التشريح و غيره ، مع خفاء أكثر ما وُدّع فيها من الأسرار ، عنها ، مع تحصيل تلك العلوم . فأجاب بأن "شرط الإدراك التركيبي الحضور التام الكامل ، فإن العلم الحصولي ، كالحضوري ، رفيع الدرجات ، ذومراتب متفاوتة ، وحضور النفس مع ذاتها ، مادام يشغلها شأن عن شأن ، وفي هذه «النقرية الظاليم أها هم الها بمقام بحضور تام كامل . فلذلك ليس لها علم بذاك الإدراك و الحضور ، إلا بعد نيلها بمقام

١٠٠٠ (٤) : النسا : (١٠)

العقل بالمستفاد ، و مقام « لا يشغلها شأن " عن شأن » ، و يحصل لها النتشبته بالمبدء الأعلى، في الحضور الجمعيّ الكماليّ ، والعلم التّماميّ ، الّذي « لا يُغادِرُ صَغيِرَة ۖ وَلا كَبِيرَة َ ، إِلّا أَحْطُاها هِ ١ .

قوله: «كالصّحّة » الح ٦/١١٧.

أختيار هذا الفعل من أفعال النّفس ، من جهة أنّه سبب كمال جميع الأفعال ، وظن أنّ المبادى الأمريّة فاعلة لها من دون وساطة النّفس . فأراد ذبّ هذا الحسبان بهذا المثال. قوله : «كإفادة الحرارة » الخ ١٠/١١٧ .

قيل: إنتها هي الحرارة الأسطقسيّة. و قيل: إنتها نار إالهيّة مفاضة مع إفاضة النتفس. و قيل: إنتها من جوهر السّماويّات و مفاضة منها. و قيل: إنتها مفاضة من النتفس، و اختاره، قدّه، كما سيأتي في محلّه. و هذا لا ينا في صدور الكلّ من الله، كما قال، عزّ من قائل: « قَدُلُ يَتَوَفَّى الأنْفُسَ » ٢ مع قوله، تعالى: «قدُلُ يَتَوَفَّاكُمُ مَلَكُكُ النّمَوْتِ اللّذِي وُكِلّ بِكُمُ \* » ٣.

قوله : « حيث أنّها » الخ ١٣/١١٧ .

تعليل لقوله: « مع علوّها لما دنت » . أى : لجمعها بين العلوّ والدنوّ ، وظهورها بالتّنزيه والتّشبيه . و بالجملة . جمعها بين الأضدادكباريها و خالقها .

قوله: « من الأسماء » الح ١٤/١١٧ .

١- الكهف (١٨) ، ١٩.

۲ ـ الزسر (۲۹) ، ۲۲ .

٣\_ السجده (٣٢) ، ١١ .

**<sup>4</sup>** البقرة (٢) ، ٣١ .

أى : فى عين كونها عالية دانية ، أيضاً، لكونها آيةالتّوحيد الإلهيّ فى مقامى الجمع والفرق ، والوحدة فى الكثرة ، والكثرة فى الوحدة .

قوله : « نسبتها » الخ ١٥/١١٧ .

أى : كما أن ّ الحركة التّـوسطيّـة راسمة للحركة القطعيّـة ، و أنّـها باطنها و أصلها، كذلك النّـفس بالنّسبة إلى ما ذكر .

قوله: «قلا سخّرت » الخ ١٦/١١٧ .

إشارة إلى الفاعل بالتّسخير .

قوله: « بماهم إلهيتون » الخ ١/١١٨ .

احتزار عن الحكيم الإلهيّ ، يتكلّم فى الطّبيعيّ ، فإنّه يو افق الطّبيعيّين فى إطلاق الفاعل على معط التّحرّك .

قوله: «مهيّة» الخ ٣/١١٨.

إشارة إلى مجعولية جميع هذه الأمور، و مسبوقيتها بالليس البحت، إلا أن بعضها مجعول بالذات، و بعضها بالعرض. فثبت أن لا مؤثر فى الوجود، إلاالله. إذليس لما بالقوة، أى الممكن مدخلية فى إفادة الوجود، أصلاً، فبيده مقاليد الأمور، وإليه يرجع الأمركله. لأن الصورة والفصل و الغاية متحدتان ، كما أن المادة و الجنس متحدان أيضاً. فإفاضة الصورة عين إفاضة الغاية والفصل، و إفاضة المادة عين إفاضة الجنس. قوله: « بل إنها حوّك » الخ ١١٨٨،

إشارة إلى أن المُحرّك الجوهريّ ، أيضاً ، هوالفاعل ، أى الحقّ ، تعالى شأنه . فإنّه محرّك المادّة من فعليّة إلى أخرى . و لكنّ الفاعل الطّبيعيّ ، الّـذى هو

العلَّة الإعداديَّة ، يحركُّها من حال إلى حال ، و هو منالشَّأنيَّة البعيدة إلىالقريبة .

قوله: « النجّار فاعل للسّرير » الخ ٦/١١٨ .

مع أنَّه بالنحت وغيره يحرَّك الأخشاب و يهيِّئها لقبول صورة السَّرير، وإفاضتها

عليها . والمفيض للصُّورة ليس، إلَّا الحقُّ، و ما من صقعه و وجهه .

قوله : « أفرأيتم » الح ٨/١١٨ .

فإن " في التعبير بقوله ، تقدّست أسمائه : « ما تُمنْدُون » ا أى تحرّ كون المنى من أوعية إلى أخرى . إشعار بما ذكر من أن الفاعل الطّبيعي هو المحرّك للمادّة، فتدبّر!

١- الواقعه (٩٥) ، ٨٥ .

### في البَحثِ عَنِ الغايَةِ

قوله : فى الحاشية : « و هذا أيضاً من أفضل أجزاء الحكمة » الخ ١١٨ .

وجهه واضح، حيث أن إبطال الغايات فى الحقيقة تعطيل للعالم عن المبدء الإلهي ، بل الطّبيعيّ، كما لا نخفي.

و أمَّا قوله : «سيَّما إن حقَّقت » الخ ١١٨ .

فوجهه أن الوصول إلى الغايات ، لوكان بنحو التّحوّل ، يصير مآل الكلّ إلى الله و ملكوته الأسنى أن كما هو المحقّق لمن أتقن الأصول السّالفة.

قوله: « وكلّ شيء » الح ١٠/١١٨ .

إَّلا أنَّ الغاية أعمِّ من أن تكون عين ذات الفاعل ، أو زائدة عليه .

والفرق بين الغاية والغرض ، والعلّة الغائيّة والفائدة والمنفعة ، ذكرناه في المباحث السّالفة مفصّلاً . وكان من الفروق الفرق اللّذي أشير إليه من أن ما يصير باعثاً لفاعليّة الفاعل يسمّى ، باعتبار وجوده في علم الفاعل ، وصير وريّته سبباً لإيجاده الفعل ، علّة غائيّة ؛ و من هنا قيل : أوّل البغية آخر الدرك . و باعتبار أنّه ينتهى إليه الفعل ، و يتحوّل إليه العمل ، طولاً له و عرضاً ، يسمّى غاية ونهاية . و باعتبار أنّه يفعل الفاعل لأجله ، يسمّى بالغرض . ومن حيث أنّه يعود إلى العامل ، بالغرض . ومن حيث ترتبه على الفعل ، يسمّى بالفائدة . ومن حيث أنّه يعود إلى العامل ، أو إلى غيره ، يسمّى بالمنفعة والعائدة . وقد يجعل المنفعة ، و الفائدة ، و العائدة أعم من الغاية ، والغرض ، والعلّة الغائيّة ، بجعلها كلّ ما يترتب على الفعل و العمل ، و يعودان إليه ، سوأ كان لأجله الفعل ، و باعثاً على الفاعليّة ، أم لا . و قد ذكرنا تفصيل ذلك ،

و فروقاً اُخرى ، فراجع .

قوله : «والشّعور» الخ ١٢/١١٨ .

الواو حالية ، والشّعور يطلق غالباً على الإدراك ، الّذى يمكن سبقه بالعدم ، وبعبارة أخرى ، على الالتفات والتّوجّه لمن يمكن فى حقّه ، ولو بالإمكان الذّاتى ، عدم الالتفات والتّوجّه ؛ و بهذا المعنى لا يطلق على الحق . و قد يطلق على الإدراك بالمشاعر ، و بهذا المعنى غير مطلق عليه اليضاً ، و قد يطلق على مطلق الإدراك ، و عليه يطلق عليه ، تعالى ، أيضاً ، وقد يطلق على الحق بالتّغليب .

قوله: «والقسر» الح ١٢/١١٨.

كأنه دفع لسئوال . مقدّر ، و هو : أنّ ما أفدتم ، من أنّ لكلّ شيء غاية ، وأنّه مستتبع لغايته و واصل إليها ؛ مخالف لما نشاهد من مقسوريّة بعض الأشياء ، و حرمانه عن النّيل إلى غايته . فأجاب بأنّ القسر لايكون دائماً .

قوله: « إذ مقتضى » الح ١٣/١١٨.

لأن العلم العنائى بالنظام الأحسن متعلق بصلاح النظام ، على أكمل ما ينبغى و يكون . و معلوم أن صلاح كل شيء ، بحسب هذا النظام ، وصوله بغايته وتحوّله إليها. فيجب ، بحسب مقتضى العناية ، إيصاله إليها . وإلا فعدم الإيصال : إمّا لكونه على خلاف المصلحة ، و قد فرض أنّه على طبقها ، و إمّا لعدم قدرة المبدء أو نقصانها ، أو بخله و إمساكه عن الإفاضة والجود ، والكل محال .

ثم آن هنا نكتة بجب أن يتفطن بها ، و هي : أن آبصال كل شيء إلى غايته ، هل هو بحسب الغاية المطلوبة ، والمصلحة المنظورة ، من حيث نظام الكل ، أو يعمه و نظام الجزء ؟ والمستفاد ، ممنا أفادوه في زُبُرهم ، أن ذلك إنها هو بحسب نظام الكل لابحسب نظام الجزء . فإن الواجب في العناية رعاية هذا النظام العجيب والترتيب الغريب ، لانظام

۱- أي: « على الحق » .

٢- أى : « نقصان قدرة المبدء » .

الأسباب والمسبّبات الجزئيّة ، لعدم إمكان رعايتها دائماً . إذقدتكون المصلحة ، بحسب نظام الكلّ على خلاف مقتضى نظام الجزء :

مثلاً : كمال الشتجر المشهر، القابل لأن يشمر، بالأثمار بحسب نظام الجزء، يقتضى النتيل إلى كماله المترقب وهو الأثمار، وعدم مصادفة البرد الشديد، المفسد لنهيتوثه وكماله له . ولكن النظام الأكمل الأتقن الأحسن يقتضى وجود ذاك البرد ومصادفته معه. فلذلكث يراعى فى مقتضى العناية ذاك النظام ، لا النظام الجزئى ، لعدم إمكان رعاية النظام أين والمصلحتين . ولكن النظر الدقيق العرفاني يعطى تطابق النظامين والصلاحين دائماً ، من جهة أن كل شيء مظهر لاسم خاص من أسماء الحق ، و أنه مرربي ذاك الشيء والمؤثر فيه حقيقة . و أن غايته ، بحسب نظام الجزء والكل ، إيصاله إلى كمال مظهرية ذاك الاسم ، و ما يقتضى فيه ، من التأثيرات والتحويلات . و من هنا ورد من الصادع للشرع الإلهي : «إعماواكل مأيستر لما خُلق لأجاه» . فمايدُ من مقسورية بعض الأشياء، فهي المرائى في النظر الظاهر ، و إلا فهي في الحقيقة نيل بكماله المترقب ، في عين ما يرى مقسوراً ظاهراً ، فهذا النظر الاقسر أصلاً ، لادائماً ، ولا بحسب الأكثر والأقل . ولكن فهم هذا بعيد عن مذاق المحجوبين ، فتدبتر !

ثم آن قوله: ولا بأكثرى ، يمكن أن يراد به بحسب الأفراد الأكثرى ، بحسب الأزمان . و ما ورد من خلود أهل النّار ليس نقضاً لهذا ، لما قلنا من طريق العرفاء، ولما تحقّق فى محلّه ، من الحركة الجوهريّة و اتّحاد العاقل بالمعقول ، فتدبّر!

قوله : « من أعلى مراتب العلم » الح ١٧/١١٨ .

بناءً على كون العلم العنائى فى مقام رؤية المفصل مجملاً. و إلا ، فلوجعل فى مقام رؤية المفصل مفصل مفصلاً ، فأعلى مراتب العلم الأول . و يمكن أن يكون الإتيان بكلمة من للاشارة إلى هذه النكتة . أو أن يكون المراد العلو النسبي بالنسبة إلى العلوم الإمكانية ، أو يراد أنه أعلى مراتب العلم التفصيلي ، أى رؤية المفصل مفصلاً ، فتدبر . وبالجملة : هذا العلم هو أتم أنحاء العلوم ، من جهة إحاطته بكل صغير وكبير ، وكونه واجباً ، وفى

عين ذلك محتو لحقايق الممكنات و ذوارف الآيات .

قوله : « و ذانك » الخ ١/١١٩ .

أى: لا القسر الأقلمي المنقطع الغير الدّائم. فإن ترك الخير الكثير ، لأجل شرّ قليل، شرّ كثير. من جهة أن رعاية مصلحة النّظام الأحسن الأنقن الكلّي مقتضية لوجود تلكث الشّرور الطفيفة . والقسر الأقلى ، المنحسم المنقطع العروق والأغصان ، بالعرض، منجهة توقّف إيصال الخيرات الكثيرة عليها ، كذلك ، فتدبّر!

قوله: « علَّة فاعل » الخ ٢/١١٩ .

بطريق الإضافة . أى : الغاية علّة فاعليّة الفاعل بما هيّتها ، و معلولة له بإنيّتها . و إنّما جعلها علّة لنفس الفاعل ، مع أنّها علّة لصفته الّتى هى الفاعليّة : إمّا من جهة أنّ المراد عليّتها له ، من حيثكونه فاعلاً ، لا من حيث الذّات ، و إمّا من جهة أنّ فاعليّة الفاعل الحقيقيّ ، الّذى هوالمستحقّ لإطلاق اسم الفاعل عليه ، عين ذاته ، و إلّا لزم الخلف ، أو الدّور والتّسلسل .

والمقصود من هذا الكلام دفع الدّور المنوهتم فى المقام ، من جهة أنّ الفاعل ، من حيث أنّه فاعلٌ ، من حيث أنّه فاعلٌ ، علّة للفعل ، والفعل أيضاً عليّة فاعلٌ . فهى المعل ، والفعل أيضاً عليّة للغاية ، فى وجودها ، إذلولم يتحقّق الفعل ، لم تتحقّق الغاية .

و يمكن أن يجعل الدّور والتّوقّف من طرفى الفاعل والغاية ، من جهة أنّ الفاعل، من جهة فاعليّته ، معلول للغاية ، وحديث العلّيّة والمعلوليّة فيه من قبيل أنياب الأغوال. والمعلول المتحرّك بالذّات ، والنّذى له حالة مترقبّة ، يكون بوجوده النّازل علّة إعداديّة لها ، لا إيجاديّة ، فتدبّر! وهى بوجودها الشّامخ كمال له. ولو سئلت الحقّ ، فالغاية في الجميع عين ذات الفاعل. فإن الرّيّان ذهناً يصير ريّاناً خارجاً ، سيّما على اتتحادالعاقل بالمعقول. وهي بحسب وجودها النّفسيّ ، علّة للفعل ومتقدّمة عليه ، وبوجودها الرّابطيّ وظهورها الخارجيّ الانبساطيّ متأخره عن الفعل ، ومتفرّعة عليه ، كماقيل: «أنت مرآت

۱- أي : « الغاية » .

أحوالك ». وقيل أيضاً : الظهور والإيجاد للوجوب والوجود ، والحكم والأثر للمهيّات في كلّ ما له وجود عيني . و يعلم من هذا أجوبة أخرى عن الإشكال ، فتبصّر ، و هذا بوجه،معنى ما أفاده في الحاشية ، من أن "التّرقيّات والمعارج دّوريّة ، والطّالب والمطلوب لها وحدة منّا .

## في رَفع شُكُوكٍ عَن الغاية

قوله : « **والطّبايع** » الخ ٥/١١٩ .

قيل: أى الفعل، الله يكون مبدئه القريب، التخيّل مع طبع مثل حركة النّفس، لا مطلق الطّبايع. فإن لله غايات على قولهم فى أفعالها، بمعنى ما ينتهى إليه حركاتها. ولو جعلنا المراد من الغاية ما يتوخيّاه و يقصده الفاعل فى فعله، فيصح التّعميم بالنّسبة إلى الطّبايع مطلقاً.

قوله: «العاملة» الخ ١٠/١١٩.

سيجيء بيان مراتب الفواعل، والمبادى القريبة والبعيدة والأبعد، الأفعال الحيوانية، و بعض الأفاعيل الإنسانية ، التي هي الجنود المجندة ، والقوى العمالة والعلامة لها ، فانتظر .

قوله: «كما من خيّر» الخ ١١/١١٩.

و السّر فى هذا الانضجارعدم التّكرار فى التّجلّى، و مظهريّة الإنسان للتّشأّن الإلهىّ، فى كلّ يوم أو آن ، بشأن جديد ، وعدم ظهور آثار المؤثّرات عند دوامها على حال واحد ، و شأن فارد .

قوله: « أيضاً » الخ ١٣/١١٩ .

أى ،كما أنَّه غاية للمباشرة .

۱- « التنفس » ، خ ل .

٢- أى: « ما لاجله الحركة ، كما هوالظاهر » سنه ره .

قوله: « فغاية لقوّة » الخ ١٥/١١٩ ـ ١٥ .

إن قلت : جَعْل غايات الطّبايع دائميّة الحصول ، مخالف لما ساق إليه البرهان ، بل و للضّرورة والعَيان ، لما نرى من عدم وصول بعض الطّبايع إلى غاياتها ، بهذاالمعنى أيضاً . فإن ّ الحجر المتحرّك إلى المركز قد لا يصل إليه ، لقسر القاسر ، وهكذا في غيره . قلت : ننى الغاية عن الفعل شيء ، وعدم وصوله إلى غايته شيء آخر ، كما سنشير إليه . مع أنّه، قدبيّن: أن ّ القيسر أيضاً ليس بأكثريّ ، ولا دائميّ ، وأنّه ينحسم وينقطع .

فيكون حكمها حكم الحيوانيّة ، فى أنّ غايتها النحوّل إلى الغاية القصوى، والذّروَة العُليا ، و ردّ الأمانات إلى أهلها .

قوله: «سمتى فعله باطلاً » الخ ١٢٠ ٥ .

قوله: « والطّبيعة ، كأنّها قوّة » الخ ١٦/١١٩ .

بل ، ولا بالنَّسبة إلى نظام الكلُّ ،كما عرفت ، بل ، ولا بالدَّقيق العرفانيُّ .

قوله : « **إذ فرق** » الخ٧/١٢٠ .

فإن في الأوّل إبطال للقول بوجود المبدء الفاعلى أيضاً. وقول بالتّرجح بلامرجّح، إمّا مطلقاً، أو من جهة استلزام التّرجيح بلا مرجّح له. وفى الثّانى قول بوجود الشّرور الطّفيفة بالعرض فى دارالطّبيعة، فتدبّر!

قوله: « دارالقسر » الخ ١٠/١٢٠.

كما قال، تعالى : «إِنَّمَاالُـْحَيَلُـوةُ الدُّنْيَـا لَـهُـوٌ وَ لَعَـبٌ» '. و بالنَّظر الآخر دار الكمال والاستكمال ، كما قال عز من قائل: «وَ لَـقَـدُ عَـلَـِمـْتُـمُ النَّشَـاْ ۚ ةَ الأولىٰ» ٢ .

قوله : « من لوازمه » الخ ۱۰/۱۲۰ .

إشارة إلى أنتها غير مجعولة أصلاً ، أو أنتها مجعولة بعين . جعل الملزومات وبتبعه. فهي غير مستندة إلى فاعلها بالذات ، وفي تركها ترك الخيرات الكثيرة. والقمّة في او ازمه

١- سحمد (٤٧) ، ٣٩ .

٢- الواقعه (٥٦) ، ٢٢ .

عائد إلى عالم الكون والفساد، والمقصود منه عالم العناصر والمواليد، إذ لا قسر فىالفلكيّـات، و ليس فيهاكون ولا فساد .

قوله : « لا بأن يكون » الخ ١٢/١٢٠ .

لمّا جعل الباطل من أقسام ذى الغايتين للعاملة والشّوقيّة ، ويكون غايةالشّوقيّة باطلاً بالنّسبة إليها ، توهيّم منه أنّ المراد من قوله : « ذوالغايتيَن » هنا أيضاً هذاالقسم ، فدفع أنّ السّلازم منه أن يكون العبث من أقسام الباطل ، و ليس الأمركذلك وذبّ هذا التوهيم ، بأنّ المراد من ذى الغايتين أن يكون له غايتان بالنسبه إلى مبدئيّه القريب والأقرب ، فقط ، لا أن يكون له غايتان ، و يصير أحديها غير موصول إليها ، و يمكن أن يكون المغنى : أنّ المراد من ذى الغايتين إخراج الباطل ، من جهة أنّه و إن كان ذا غايتين ، إلّا أنّه ، لمّا صارت إحدى الغايتين غير موصول إليها ، فصار المعنى . كأنّه غوغاية واحدة ، لا ذو غايتين ، فتدبّر!

قوله: « و إلا كان » الخ ١٤/١٢٠ .

قيل: هذا إحكام الفعل على تقدير صحة الفكر، و إلا ، فالأفكار الباطلة لاتصير سبباً لاتقان الفعل ، و أجيب: بأن الأفكار الباطلة فى حكم العدم ، و ملحقة للفعل بالعبث. فالمراد من الفكر هو الفكر الصحيح ، أو أن المراد منه ما لايكون بشركة التخيل والتوهم. فإنه ، لوكان بشركتهما ، تصير الغاية تخيلية أيضاً ، و بأن إتقان الفعل على تقدير الاستناد إلى الأفكار الكاذبة حاصل أيضاً ، إلا أن غاياتها تكون زائلة ، فهى متقنة بالنسبة إلى الغايات السّخيلية ، فتأمل ! وأيضاً ، الإحكام المقيقي الغايات السّخيلية ، فتأمل ! وأيضاً ، الإحكام المقيقي والنسبي ، أى المضاف إلى النّخيلي .

قوله: « و للشّـوقيّـة شيء آخر » الخ ١٢١٪ ٨ .

أى ، ممّا ذكره الشيخ فى كلامهالمنقول منه ، فى الصّفحة الآتية ، بقوله: «إمّاعادة أو ضجر »الخ .

قوله : « و حركة النّفس » الخ ٩/١٢١ .

والمراد بها، الحركة الانبساطية الانقباضية للشرائين، لترويح القلب ونفض البخار الدّخاني. فإن مبدئها على بعض الأقوال طبع الشرائين، أوطبع الرّوح، أى القوة الطّبيعية، التي فيه. فيصدق حينئذ أنها بشركة الطّبع. أما الفاعل لحركة القلب، فهو على المشهور القوة الحيروانية. وليس للطّبع دخل فيه، إلّا أن يجعل الطّبع عبارة عن اللّطيفة الإلهية، التي هي اللّطيفة الأولى: من اللّطائف السّبع الإنساني، في قبال لطيفة النّفس. ويجعل القوة الحيروانية من رقايق هذه اللّطيفة ، فيعم حركة القلب أيضاً ، بل حركته و حركة الشّرائين على سائر الأقوال.

وقيل عليه: كون تلك الحركة بشركة التّخيل غير معلوم ، من جهة تحقق الحركة التّنفسية للحيوانات والنّباتات التّي لاتخيل لها . و دفع ، بعدم المنافاة من جهة اختلاف أنحاء التنفس ، و انطواء القوى النّباتية في القوى الحيوانية ، بل النّفس الحيوانية في الحيوانات ، و صدور جميع الأفعال بشركتها و بحولها و قوتها المستند إلى حول بارء الكلّ و قوته . وكون المبدء فيها التّخيل بشركة الطّبع ، من جهة أنّ الأفعال الصّادرة عن القوى الحيوانية ، كلّها بشركة النّفس الحيوانية التي عرشها الوهم ، وكرسيها الخيال . و يمكن أن يعم اللّه التّخيل ، محيث يشمل التوهم أيضاً ومبدئية التّخيل والشّوق التّخيلي عير ملازم للشّعور بالتّخيل ، محيث يشمل التوهم ، به . و في حركة النّفس أقوال كثيرة ، في ملازم للشّعور بالتّخيل ، وسيجيء ذكرها في موقعها ، إن شاء الله .

قوله : « ربّماكان غير ثابت » الخ ١٢/١٢١ .

كما فى الأفعال النّفسانيّة الغيرالثّابتة زماناً من جهة عدم ثبات مبدئها التّخيّلي . قوله: « فاعلم: أن ّكلّ المبادى » الخ ٩/١٢١ .

قال فى الحاشية : « و هذا أيضاً باطل للزوم الاستكمال »الخ .

إن قلت : لزوم الاستكمال إنَّما يكون ، لوكانت الغاية عائدة إلى ذاته ، تعالى ،

لا إلى غيره .

۱- « يعمم » ، خ ل .

قلت : إيصال الغاية والفائدة إلى غيره ، إن لم يكن أولى بجنابه، فلايمكن أن يكون موجباً لفاعليّته ، و إن كان أولى به ، فهو مستكمل بغيره ؛ و سنوضح ذلك في مبحث الإلهيّات إنشاءالله.

قوله: « فإن كل فعل نفساني » الخ ١٢/١٢١ .

أى ، المستند إلى النّفس الحيوانيّة، وما فوقها ، و لو عمّمناها بحيث تشمل النّباتات والنّفوس النّباتية، والنّفوس النّباتية، فيكون مبدئه التّخيّل منها ، من جهة مسخّريّتها تحت النّفوس الفلكيّة ، وما هو وقويها الأمريّة و الخلّفيّة ، المنظّمة لنظام العالم العنصريّ ، بإذن الله و قوّته ، وما هو من صقع وجوده ، من أرباب الأنواع والمثل الأفلاطونيّة .

قوله: « لانبعاث هذا الشّوق » الخ ١/١٢٢ :

أى : علَّـة ما باعثة ، غير نفس القوَّة الفاعلة .

قوله : « و أمّا حرص » الح ٢/١٢٢ .

من جهة مظهريّته للتّشأن الإلهيّ ، في كلّ يوم و آن ٍ، بشأن جديد .

قوله : « واللَّـذة » الح ١٢٢/٥ .

أى ، اللّذة الحسّيّة هي خير حسّى وحيوانى و تخيّلى ، حقيقة ، و ليست بخير حقيقى ، بحسب الخير الإنسانى ، بل مظنونة خيراً . و أمّا اللّذائذ العقليّة ، فهى الخير الحقيقى ، واللّذة الحقيقيّة بالنّسبة إلى الكلّ .

قوله: « إذ كلّما يحدث » الخ ٩/١٢٢ .

أى ، مرتق نزولاً و صعوداً . أمّا نزولاً ، فلما أفاده فى الحاشية ، و أمّا صعوداً فبمقتضى تطابق القوسَين . والحركة الجوهريّة التّحوليّة في كلّ الحوادث الوجوديّة . فللكلّ مبادى و غايات إلهيّة تنيخ راحلتها عندها ، فتبصّر !

قوله: « فإنّ الشّيء » الخ ١٣/١٢٢ .

« يوجد» الأوّل والثّانى ، بفتح الجيم، والثّالت ، بكسرها . والمراد ، أنّ القائل بالاتّفاق ، إنّما يتفوّه بهذا القول الفاسد الكاسد ، بالنّظر إلى نوع ما يؤدّى إلى ذلك

الأمر المسمّى بالاتّفاق ، من جهة عدم تأدّيه إلى العثور نوعاً . و أمّا بالنّسبة الى شخص هذا الحفر فى المكان ، الّذى اختفى فيه الكنز ، فلا يمكن أن يقول بالاتّفاق . لأن شخص هذا الحفر ليس باتّفاق ، لا بالنّسبة إلى العلّةالفاعليّة ، ولا بالنّسبة إلى الغائيّة :

أممًا بالنسبة إلى الفاعليّة ، فوجود العلّة الكونيّة ، المنتهيّة إلى العلل الماورائيّة ، فظاهر ، لبطلان الترجيّح بلا مرحيّج ، مع شهادة الحسّ عليه . و لأن ذلك المعلول الخاص مستند إلى عليّة مشخيّصيّة ، موجودة ، و واجبة : إممّا بالذّات ، أو بالغير ، وموجبة لوجود معلوله ، لما تقرّر ، من أن الشيء ما لم يتشخيّص لم يوجد في حدّ ذاته ، و ما لم يوجد ، لم يصرموجيداً لغيره .

و أمّا بالنّظر إلى العلّة الغائيّة ، فلمّا كان الفاعل بالحقيقة للأفعال الكونيّة المبادى الأمريّة ، والمبادى الخلقيّة مسخّرات بأمر إله الأمر والخلّق ، فالغاية الكلّيّة والجزئيّة الذّاتيّة . موجودة فى موطن علوم تلك المبادى ، التّى هى جنودالله العلّامة والعمّالة ، وإن لم يشعر بها تلك المبادى الخلقيّة ، المسخّرة تحتها. ولها أيضاً غايات ذاتيّة بالنّظر إلى المناب عرضيّة ، لايجب أن يشعر بها . وهى قد لا تصل إلى غاياتها الأوّليّة . لأن الأصلح بها ، أو بنظام الكلّ ، نيلها بالغايات العرضيّة ، التّى هى الفاعل بالحقيقة . فيعدها الجاهل الحقيقيّة ، بالنّظر إلى علم المبادى الإلهيّة ، التّى هى الفاعل بالحقيقة . فيعدها الجاهل اتفاقييّا من جهة عدم نيلها بغاياتها المطنون وصولها إليها ، مع نيلها بغاياتها العرضيّة والحقيقيّة واقعاً ، فتدبّر!

قوله : « موتاً » الخ ١٦/١٢٢ .

أى ، الموتالاختراى "، الدّى يعد اخترامياً ظاهراً ، وبحسب نظام الجزء . إذا قيس إلى نظام الكل "، عد طبيعياً. فإن موجبات الاخترامية قديكون حدوثالامراض والعلل . فى الرّحم و مزاجه ، أو بعد التوليد ، بحسب مزاج النيطفة ، أو المولود ، أو من جهة المصادفات الكونية . فهذه كليها غير اخترامية ، بالنيظر إلى المادة الخاصة بهذا

۱- أي • « للإنسان الكونية » .

الشّخص و استعدادها الشّخصيّ. وقدتكون مستندة إلى القتل والغرق والإحراق والهدم و نحوها ، منالأمور الغير المترقّبة ، الواردة علىالشّخص من خارج .

فهذه الأمور، لمّاكانت لازمة التّحقيّق بالنّسبة إلى نظام الكلّ و إلى العلل المؤدّية إلى وجودها ، وكذا تأدّيها إلى إذهاق روح هذا الشّخص، فالموت المستند إليها واجب الحصول والنتحقيّق، بل دائميّ الوجود، بالنظر إلى تلكك الأسباب، فليس باتتفاقيّ أصلاً، و الشّخص نائل بغايته المنظورة منه ، من جهة نظامه الشّخصيّ، والأسباب المؤدّية إلى موته . ولكن بالنسبة إلى الغاية المنظورة من خلقة نوعه ، وهي صيرورته معلماً لكلّ الأسماء والصّفات الإلهيّة ، و مظهراً لجميعها ، فيعد اختراميّاً بالنظر إليه . مع أن تلك الغاية لم تكن منظورة في نظام الكلّ ، من هذا الشّخص الخاصّ ، الغير المستعدّ ، بحسب نظامه الشّخصيّ ، للوصول إلى هذه الغاية الإلهيّة ، مع نيله إلى غايته المطلوبة من نظامه الشّخصيّ .

و بالجملة ، لما كان كل ما يقع فى الوجود مستنداً إلى الحكمة البالغة الإلهية والقدرة التامة الوجوبية ، التى هى عين العلم بالصلاح التام الكامل والمصلحة الكاملة ، التى لا يتصور أكمل منها للنظام الجمعى الجُمل الآفاق والأنفسى . و عين المشية والإرادة و الاختيار والحيوة الذاتية السرمدية ، وللجميع غايات وجودية إلهية ، فلا يمكن أن يقع فى تلك الدار ، التى وسعت رحمة ، و علما وجوداً وكرما ، الشيء الإنتفاق و الأمر الباطل ، بل كل بقضائه و قدره . و إنما يقول باتفاق من لم يكن عالماً بسر القدر ، وكان غافلا عن هذا الأصل البرهاني ، كما ورد : « ولوعلم ما فى سر القدر ، لم يلم أحد أحداً » ، فتبصر تعرف .

قوله : « الإنسان الكامل » الخ ٢/١٢٣.

أى ، الإنسانالكامل المكمِّل الجامع لكمالات الأكوان وحقايق العالم الرَّبوبيِّ النَّذي

۱- أي « استعداد المادة » .

به بدء دائرة الإيجاد و الوجود و به ختم الوجاد الكل ملانبياء وسيد المرسلين ، صلى الله عليه و آله أجمعين ، و هو غاية الخلق و إيجاد الكل مكا ورد : « لولاك لما خلَقْتُ الأفلاك من و لكن لما كان نوع هذا الشخص منحصراً فى فرده و هو مظهر ، « لَيْس كَمِثْلِه شَيء لا يمكن تثنيته ولا تكرره ، بل واحد أحد فى مظهر يتمالتامة ، بحكم برهان التمانع وغيره من البراهين الدّالة على توحيد المظهر التّام ، الكامل كتوحيد أصله وسيده . فالغاية المنظورة من خلقه و إيجاده و إبداعه ، ليست منظورة من سائر أفراد الإنسان ، حتى علا بالنسبة إليه . وكذا الغاية المنظورة من إيجاد سائر الأناسي الكمّلين ، فتبصر ولا تكن من الجاهلين .

قوله: «وإلى المواد"» الخ ١٢٣/٥.

قد أفاد شرحه فى الحاشية . والمراد ، أن هذا الترقيب اليس من هذاالشخص بالنظر إلى مادته البدنية و صورته الشخصية ، بل ، إنها هو بالنظر إلى النوعية ، ومادته الجسمية ، الجنسية .

و لماكان فى هذا مظنّة اعتراض ، و هو أنّ التترقّب من مادّة الشّيء ، الّتي هى مأخذ جنسه ، ليس ترقّباً منه ، لأنّ شيئيّة الشّيء بصورته ، لا بمادّته ، دفع هذاالتّوهم بقوله: «لإتّحادها بالصّورة » . وأوضحه في الحاشية بقوله: «والتّرقّب من مادّة الشّيء» الخ. قوله: «و أنت إن كُنت » الخ ٢/١٢٣ .

المراد بالقلب المتوقد ، المتوقد ، المتوقد ، المتوقد ، في السلول المقل بالمستفاد ، في السلوك النظرى ، و إلى مقام الفناء و البقاء بعده ، و الجمع بين القُربين و الفوز بالحسنين ، في السلوك العملي . أي ، لوكنت صاحب العقل المنور ، والقلب الذي صار متسع الرحمان ، السلوك العملي . أي ، لوكنت صاحب العقل المنور ، والقلب الذي صاد متسع الرحمان ، عمم : « ما وسَعَنى أرْضى و لا سمَائى » الخ ، و نظرت بنورالله ، لدريت . و هذا إلى قوله ، قده ، « ودريت » ، إشارة إلى مقام الوحدة في الكثرة ، والكثرة في الوحدة ، والتوحيد

۱- « ختمت » ، خ ل .

٧- الشورى (٢٤) ، ١١ .

۲ ـ أى ، « الغاية الثانية » .

الأفعاليّ والصّفاتي والذّاتيّ . و بالجملة ،مع هذه الدّراية ، لايبتي الاتّفاق خبر ولاحكاية ، فتدبّر !

قوله : « ما ليس موزوناً » الح ٨/١٢٣ .

لمّاكان أكمل الأغذية الرّوحانيّة و اللّذائذ الحقيقيّة ، النغم الموزونة ، فكان الغير الموزونة منها ، من أتم أفراد ما ينكره القائل بالاتّفاق ، و يسند إليه ، فلذلك خصّه باللّذكر مع الموتالاخترامى ، القاطع لحيوة النّفس الإنسانيّه ظاهراً ، من جهة كونه أيضاً ، من أقوى شبه القائل بهذا القول .

قوله : « إشارة » الخ ١٠/١٢٣ .

أى ، انتظام الكلّ فى نظام الكلّ ، إشارة إلى وصوله بالغاية المطلوبة ، من هذا النّظام الّتى هى الغاية الأولى ، وإن لم تكن واصلة بالغاية الثّانية . مع أنّدَث عرفت وصول الكلّ بغاياته الثّانية أيضاً ، بالنّظر الدّقيق العرفانيّ .

## فى العِلَّةِ الصُّورِيَّة

قوله: « و هكذا في المادة » الخ ١٥/١٢٣ ،

أى ، أنها علّة مادّية للمركّب ، بالنّظر إلى جزئيتُها له ، و باعتبار أنّها محلّ للصّورة و متقوّمة بها ، أو علّة لتشخّصها ، مادّة للحال ، أوعلّة أفاعليّة لتشخّصها التّكثّرى .

قوله : « يصلح أن يعقل » الح ١/١٢٤ .

الصّلوح هنا ، بمعنى الإمكان العام " ، المجامع مع الوجوب ، لصدق هذا المعنى . على الحق " ، الواجب بالذّات ، الواجب من جميع الجهات والحيثيّات ، كما صرّح به فى الحاشية . و فى المفارقات القادسة ، أيضاً ، الإمكان بحسب العقل ، لا بحسب الخارج .

قوله : « و فعل » الخ ٢/١٢٤ .

بمعنى العمل فى قبال الذّات ، والصّفة ، ليشمل مثل الحركات ، وجعله بمعنى الفعل فى قبال الذّات ، والصّفة ، لأنّ الأفعال والهيئآت ، باعتبار وجوداتها فعليّات ، من جهة أنّ الوجود عين الفعليّة ، و محتدها ، لكنّ الأولى هوالأوّل .

قوله : « و ما يتحرّك إليها بالطّبع » الخ ١٢٤/٥ .

أى ، مثل الصّحة بالنّسبة إلى ما يتحرّك بالطّبع إليها ، و هوالبدن الحيوانى أو الإنسانى ، فانّها يكمل بها البدن ، ولكن ليست مقوّمة له . و المراد من التّحرّك بالطّبع ، إمّا الحركة الجوهريّة ، و هو غير ملائم لمذاق الشّيخ ، قدّه . و إمّا مطلق الحركة ، أى يتوجّه و ينحو نحوها .

قوله: « ولجميع ذلك » الخ ٧/١٢٤ .

أى ، لمجموع الجنس و الفصل و النتوع بالنتسبة إلى الشتخص ، بمعنى أن ّ الجميع على معنى أن ّ الجميع على معنى صورة له ، لاكل ّ واحد منها . وقيل: أو لجميع هذه الأمور ، بمعنى أنها تطلق على معنى واحد مشترك بين الجميع ، أو المجموع ، من حيث المجموع ، و فيه تأمّل . قوله : « و يكون الكلتية الكل ّ » الخ ٧/١٢٤ .

الفرق بينه و بين قوله: « و قديق لكل هيئة » الخ بالعموم والحصوص. إذالمراد أنها وضعت لذاك المعنى بخصوصه، فهى من الألفاظ المشتركة بين العام والحاص ، مثل لفظ الإمكان مثلاً ، أو المرادكلية الكل ، من حيث أنها كلية ، لا من حيث أنها هيئة من الهيئات ، فتدبر!

#### فِي العِلَّةِ الْمَادِّيَّةِ

قوله: « **بأقسامه** » الخ ۱۳/۱۲۶ .

أى ، لا مع التخيير ، بأقسام التخيير ، من الزّيادة والنّقصان ، و غيرها ممّا سيشير إليه ، بمعنى أنّ جميع أقسام التّغيير منتفية عنها ، وهي مادّة مع عدم جميعها ، فتدبّر!

أو بأقسام ، لا مع التّغيير ، مثل الخشب والأعداد ، والمقدّمات . قوله: «كالمني» الخ ١٤/١٢٤ .

بناء على الحركة الجوهريّة . و ليس المراد من الانسلاخات الصّوريّة ، الخلع واللّبس، والكون والفساد ، بل اللّبس بعد اللّبس ، مع انسلاخ حدود الصّور السّابقة ، و نقصاناتها .

قوله : « أو غير ذلك » الح ١/١٢٥ .

مثل الهيئة و الشّكل ، بناءً على كونه من مقولة الكّيف ، و فىاللّون ، الّـذى هو من مقولة الكّيف ، و فىالوضع والإضافات ، و نحوها .

قوله: «كذا في الشَّفاء » ٤/١٢٥ .

أى ، جميع المذكورات ، أو ذاك الأخير . والمراد من الاستحالة أعمّ من تغيير الكَيفيّة أو الصّورة . وقيل : إنّ ذلك للإشارة إلى تمريض مافىالشّفا ، بإمكان حصول المعجون من تركيب الأدويّة صرفاً ، من غير استحالة ، و فيه تأمّل!

قوله : « بناء على اختلافها » الخ ٦/١٢٥.

أى ، اختلاف هيولى ، الأفلاك بالنَّوع ،كما هو عندالمشَّاثين وكثير من غيرهم .

و أمّا عندالقائلين بأنّها عنصريّة ، فهى واحدة بالنّوع ، متكثّرة بالشّخص بتكثّر صورها .

قوله : « أي ، لا مع المنتهى » الخ ٨/١٢٥ .

أى ، الــّـلاتناهى الــّـلايقنى "، لا الوجودى الفعلى ". فإن الصـّـور، المفاضة عليها ، نعم الله ، الـّــى إن تعدّوها لا تحصوها .

# فِي أَحْكَام مُشْتَركَة بِيْنَ العِلَلِ الأَرْبَع

قوله: «كصورة البستان» الخ ١٢/١٢٥ .

فإنتها حاصلة من عدّة صور قائمة بالأشجار ، والبقولات والأثمار ، التي لجملة منها هيئة وصورة خاصّه . أوكصورة بيت ، مركتبة من عدّة بيوت ، أو منازل و مساكن .

قوله: « والأمثلة واضحة » الخ ١٤/١٢٥ . فالفاعا القرب، وفا القرّة العاماة الحكارة الإرادرّة، والعرب وفا الثرّة قرّ

فالفاعل القريب ، مثل القوّة العاملة للحركات الإرادية ، و البعيد، مثل الشّوقية وماورائها: « وَاللهُ مِنْ وَرَائِهِمِ مُحيطٌ » ٢ . والمادة البعيدة ، كالهيولى الأولى ، والجسمية للعناصر ، و القريبة كالجسمية و العنصرية لها ، وهكذا . و الصّورة القريبة مثل الصّورة الترياقية للترياق ، والبعيدة ، مثل الصّور القائمة بالأدوية له . أو الصّورة الياقوتية مع صور العناصر . والغاية القريبة ، مثل الشّبع للأكل ، والبعيدة مثل القوّة على العبادة و ساير الأفعال له .

قوله: « و قس عليه البواقي » الخ ٢/١٢٦ .

فالصتورة الكلتية ، كالهكيئة السّريرية لهذا السّرير ، والجزئيّة ، مثل هذه الهيئة الخاصة له . والمادّة الكلّيّة ، مثل الهيولى الأولى للنّار، والجزئيّة ، مثل الجسميّة والمادّة الخاصّة بها لها . أوالخشب لهذا السّرير ، وهذه الأخشاب له . والغاية الكلّيّة مثل الشّبع المخاصّ لهذا الأكل .

۱- « دار » ، خ ل .

٢- البروج (٨٥) ، ٢٠.

قوله : « و ذكروا » الخ ١٢٦/٥.

وقد ذكرناه سابقاً، فراجع!

قوله : « والأمثلة واضحة » الخ ١١/١٢٦ ،

الفاعل بالقوّة مثل النّجاّر للسّرير قبل إرادته و تجمّع أسبابه ، والفاعل بالفعل مثل النّجاّر له بعده ، و قس عليه البواقي .

قوله: « قد انتهى » الخ ١٣/١٢٦ .

قد ذكرنا سابقاً الفرق بين الـــّـلا متناهى ، الشـّـدّـى ، والعدّى ، والمدّى ، فراجع! قوله: « و ليست أيضاً » الخ ١٥/١٢٦ .

أقول: إن هم هيهنا قاعدتين: إحديهما: أن العلة الجسمانية ، والقوى الجسمانية متناهية التأثير و التأثير في المدة و العدة و الشدة . و الثانية . أن تأثيرها منوط بالوضع و المحاذات . فأشار إلى الأولى منها بقوله: «قد انتهى »، و إلى الثانية بقوله: «وليست أيضاً » الخ:

قوله: « أو ما في حكمها » الح ١/١٢٧ .

فإنتها مادام كونها فوق الأفق ، مقابلة مع بقاع خاصّة ، و فى حكم المقابلة بالنّسبة إلى الأخرى .

قوله: « ولم نشر » الخ ١/١٢٧ .

أقول ، استدل على القاعد تين في المشهور: أمّا على الأولى منها فبأن القوى الجسهانية تنقسم بانقسام محاليها . فلو فرضنا تأثيرها تأثيرات غير متناهية ، مدّية أو عدّية ، فجزئها، إمّا ان يؤثّر أثراً مثل أثرها ، فيلزم تساوى الجزء والكل في مقدار التأثير وهذا مُحال، وإمّا أن يؤثّر أثراً أقل منه . فلوفرضنا أنها شرّعاً في التأثير من نقطة وحد معين . فإمّا أن ينتهى تأثير الجزء قبل انتهاء تأثير الكل ، أو لا ينتهى ، بل يذهب معه إلى غير النهاية . فعلى الثاني يلزم التساوى ، وقد بينا بطلانه . وعلى الأوّل ، فينتهى الجزء ، والكل زائد على المتناهى بالقدر عليه بمقدار متناه . وهو مقدار زيادة مقداره على مقداره . و الزّائد على المتناهى بالقدر

المتناهى متناه . و على تقدير الـ لا تناهى الشدّى ، إمّا يقع فعل الكلّ فى الـ لازمان ، فهذا مضافاً بأن الحركة والفعل الزّمانى لا يمكن وقوعه فى الـ لازمان ـ غير ممكن من جهة أخرى ، وهى أن تأثير الجزء ، إمّا أن يكون كذلك ، فيلزم التساوى بين الجزء والكلّ فى التّأثير ، هذا خلف . و إمّا أن لا يكون كذلك ، فيلزم تناهى فعل الكلّ أيضاً فى الشدّة ، لفرض زيادته عليه بمقدار متناه ، مع أن الشيء المدّى لا يمكن أن يكون فعله غير مـُدّى . وأيضاً القوى الجسمانية متناهية الوجود ، فهى متناهية الأيجاد بطريق أولى ، من جهة أن الإيجاد فرع الوجود ، هذا .

و اعترض على هذاالد ليل ودلائل أخرى ، أقاموها على هذه القاعدة ، بماهو فى الكتب مسطور و فى أفواه أهل العلم مشهور . و لما كانت الد لائل و الاعتراضات عليها طويلة ، أعرض عنها ، واستدل على القاعدة الشانية ، بالمشاهدة ؛ و بأن كون الشيء محتاجاً فى ذاته إلى المادة ملازم لاحتياجه فى فعله إليها . و هذا معنى احتياجه إليها فى الوضع المادى ؛ و بأنتها لو لم تحتج إلى الوضع و المحاذاة فى التأثير ، يلزم أن يكون تأثيرها فى كل شيء مثل تأثيرها فى جزئه ، و تأثيرها فى القريب ، مثل تأثيرها فى البعيد ، و أن يرى البصر نفسه . وكل ذلك محالف للضرورة والوجدان ، و بغير ذلك محاهو مشهور عندهم .

قوله: « إذ بمقتضى الحركة الجوهريّة » الح ٢/١٢٧.

إن قلت : لمّا كانت الحركة الجوهريّة بطريق اللّبس بعداللّبس ، لابطريق الخلع واللّبس ، و بين المراتب أصل محفوظ ، من طرف المادّة والصّورة ، ومن طريق الصّور الملكوتيّة ، والمثل الأفلاطونيّة ، فتبدّل حدود وجو دىالقوى ، و نقصاناتها ، لا ينا فى بقاء ذاتها و تأثيراتها ، النّي هي ظلّ ذاتها ، وعدم تناهيها . مع أن شيئيّة الشّيء بصورته ، لا بمادّته و نقصه . فكما أن الحركة التّحوليّة الجوهريّة للنّفس الإنسانيّة ، لا تنا فى بقائها و دوام تأثيراتها ،كذلك ثبوت الحركة الجوهريّة فى القوى الجسمانيّة لاتنا فى بقائها و دوام آثارها .

قلت : أوَّلاً ، وجود الأصل المحفوظ للمراتب لا ينا في محفوفيتها بالعدم ،كما أنَّه

لاينافى حدوثها الجوهرى الذاتى . و ثانياً المقصود تناهى آثار القوى الجسمانية ، منحيث كونها جسمانية . وأمّا منحيث اتصال وجوداتها بالمثل المجردة النورية ، وكونها من جهات فاعليتها ، و دوام تأثير اتها من جهة إفاضاتها المستمرة ، وكونها الفاعل فى الحقيقة ، من حيث مظهريتها ، لا يخالف المقصود ، بل يؤكده . لأن عدم تناهى الآثار ، حينئذ ، مستند إلى تلك المُثل ، لا إلى الجسمانيات ، بما هى جسمانيات ، فتدبر !

قوله : «و لتفرع الإيجاد» الخ ١٢٧/٥.

الظّاهر زيادة الواو ، و التّفريع ظاهر ، لأنّ الشّيء ما لم يوجد ، لم يوجد . قوله : «ليحصل بها للقوّة» الخ ٦/١٢٧ .

أقول: و ذلك ، لأن احتمال احتياجها إليها ، فى أن يكون لها دخل فى أصل الإيجاد ، باطل ، من جهة أن المادة ممحتضة فى القبول ، ولا دخل لها فى الفعل و التأثير . فلو لم يحتج إليها أصلا ً ، فتدبّر!

قوله: «فنفس تصوّر»الخ ۸/۱۲۷.

أى ، فى كلتا المسألتين . فإن الحركة الجوهريّة مختصّة بالمادّيّات بالمعنى الأعمّ ، مادام كونهاكذلك ١ .

## فِي أَحكام مُشْتَرَكَةٍ بَيْنَ العِلَّةِ وَ الْمَعلُولِ

قوله : «منها ، أنّ شرايط التّأثير » الخ ١١/١٢٧.

المخالف ، فى هذه المسألة ، بعض من لايعبابهم من المتكلّمين ، المجوّز لتخلّف الأثر عن مؤثّره ، التّام . ثمّ إنّ المراد من اجتماع شرائط التّأثير ، أعمّ من شرائط فاعليّة الفاعل ، و قابليّة القابل ، من إرادة العلّة ، و قدرتها ، و علمها ، و حيلوتها ، و وجودكافّة الشّرائط لتأثيرها ، و ارتفاع الموانع منها . وكون معلولها تامّ القابليّة ،غير متأبّية عن قبول الوجود ، و بالجملة : جميع ما يفرض ، له دخل فى الإفاضة والتّأثير .

و بعد تصوّر العلّـة التّـامـّـة ، و المعلول التّـام القابايّــة ، بهذا المعنى لا تبقى شبهة فيما أفاده أصلاً ، و إلّـلا يلزم اجتماع النّـقيضين ، كما لايخنى ، أو خلاف الفرض .

إن قلت : ما الباعث للقائلين بحدوث العالم ، حتى المفارقات و الجواهر العقلية ، بالحدوث الدهري ، و تأخرها الوجودي عن الحق ، تعالى . مع ذهابهم إلى كونه ، تعالى ، بالنسبة إليها، و مجموع نظام العالم ، علية تامية وجوبية ، لايتصور ماهو أتم منه .

قلت: إنهم يجعلون النقصان فى قابلية القابل، من جهة عدم قبول الممكن للوجود السرمدى"، و عدم إمكان أن يوجد مع وجود علته التامة ، الوجوبية، السرمدية . و أمّا غيرهم ، من القائلين بتخليف وجود العالم عن الحق" ، تعالى ، فهم لا يجعلون ذات الحق" بذاته، علية تامّة لوجود العالم ، بل يقولون بدخالة الصفات ، الزّائدة ، أوالتعلقات الحادثة ، أو القديمة للإرادة الأزلية ، و نحوها ممّا ذكر فى محلها ، و سنوضح ذلك فى

موضع يليق به ، إن شاءالله تعالىٰ ،

قوله: «ومنها ، إنّ الواحد لايصدر عنه» الخ ١٤/١٢٧.

أقول: هذه المسألة ، أيضاً ، من مهمات مسائل علم الفلسفة ، إذ يتفرّع عليها عندهم كثير من المسائل ، مثل إثبات العقول ، و إن كان له طرق أخرى ، عندهم أيضاً ، ومثل إثبات تعدّد القوى ، و قاعدة إمكان الأشرف ، و ماورث عنهم أيضاً ، من أن الفاعل الواحد لايفعل فى القابل الواحد ، إلا فعلا واحداً ، وغير ذلك ، مما سيجى فى موقعه و محله . والمراد من الواحد هنا الواحد ، من جميع الجهات و الحيثيات ، المنزة عن تكثر المضاف ، و عن الكثرة قبل الذات و مع الذات و بعده .

و بالجملة عن جميع أنحاء الكثرة القادحة فى البساطة الحقة الحقيقية . و المراد من الواحد ، فى طرف المعلول ، مايكون واحداً من الجهة ، التى تصدر عن العلة ، و تفاض منها ، و إن تكثير من جهات أخرى . و بعبارة أخرى ماكان واحداً فى الوجود و الحقيقة و إن كان كثيراً ، بحسب المعنى و الاعتبار . و المراد من الصدور الصدور بلا واسطة ، لامع الواسطة . فإن صدور الكثرة عن الواحد الحقيق ، مع الواسطة ، مما لاخلاف فى جوازه . و ليس المراد أنه ، لا يصدر عن الواحد ، فى الزمان الواحد ، إلا الواحد ، بل مطلقاً ، أزلاً و أبداً و سرمداً .

قوله: «فإن كل علّه» الح ١٥/١٢٧.

أقول: هذه الدّعوى مممّا صدّقه البرهان و الوجدان و الوحى الرّبانيّ ، الإلهيّ . الممّا البرهان ، فلأنّه ، لولا لزوم وجود الخصوصيّة ، المذكورة ، لزم جواز صدوركلّ شيء عن كلّ شيء، وجواز صدور ضدّ الشّيء، و نقيضه عنه . مع أن العلّة يجب أن تكون واجدة ، لما تفيده و تفيضه . فلو لم يلزم وجود الخصوصيّة يلزم جواز أن تكون مفيضة ، لما ليست بواجدة له . أو أن يكون الشّيء الواحد ، بوحدته ، مؤلّف الذّات و الحقيقة ، من المتضادّات و المتخالفات ، و أن يجوز سلبه عن نفسه ، إلى غير ذلك من التّوالى الفاسدة .

و أمّا الوجدان ، فهو ظاهر من الأمثلة ، الّتي ذكرها ، قدّه ، و غير ذلك من الأمثلة الواضحة ، الظّاهرة .

و أمَّا الوحى الإلهيّ ، فلقوله تقدّست أسمائه : « قُـل ْ كُـل ُ يَعْمَل ُ عَلَىَ شَـاكـلَـتـه » ١.

قوله: «أعنى مصدر ذاك» الح ٢/١٢٨.

المراد منه الحيثية الصدورية ، التي هي عين ذات العلة ، و مقدّمة على المعلول ، أى كون العلة ، بحيث يصدر عنها المعلول المعيّن ، و مرجعها إلى الخصوصية المذكورة لا الحيثيّة الإضافيّة المقوليّة ، المتأخرة عن الطرفين . و فذلكة الكلام : أن العلّة البسيطة ، التي هي بذاتها عليّة لشيء ، يجب أن تكون هذه الحيثيّة الصدوريّة عين ذاتها وإلّا ، فإمّا أن تكون جزء ذاتها ، فيلزم التركيب ، و أن لاتكون بتهام ذاتها عليّة . مع أنبها بالحقيقة عين ذات ذاك الجزء ، اللّذي هو بالحقيقة عليّة ؛ و هو المطلوب . و إن كانت متأخرة عن ذاتها . فلم تكن عليّة بذاتها ، بل بسبب هذا اللّلازم . مع أنبا ننقل الكلام إليه ، حتى ينتهي إلى مايكون عين ذاتها ، أو يكون مافرضناه عليّة لم يكن بعليّة هذا خلف ، فتدبيّر تعرف !

قوله: «فكل اقتضى» الخ ٢/١٢٨.

بيان ذلك . إن الواحد البسيط ، لو صار علة لأمرين ، وكان له بازاءكل واحد منهما ، نحصوصية خاصة مباينة لأخرى ، فلا يخلو ، إمّا أن تكون كل واحدة منهما عينه الفيارم أن يكون الواحد عين الكثير ، و إمّا أن تكونا جزئه ، فيلزم التركيب مع فرض البساطة الحقة . و إمّا أن تكونا زائدتين ، فها لقيامها به ، لا يمكن أن تكونا واجبتين بل تكونان ممكنتين ، فنقل الكلام إلى كيفية صدورهما عنه . لأن صدورهما عن غيره مناف لعليّته ، فها ، إمّا أن تصدرا منه لخصوصيّتين زائدتين ، و هكذا ، فيلزم الدّور

١ \_ الأسراء (١٧) ، ٨٤.

٢ - أى : «من الخصوصيتين عين الواحد البسيط».

أو التسلسل ، أو لخصوصيتين ، تكونان جزء له ، فيلزم التركيب . أو تكون إحديهما زائدة ، و الأخرى جزء ، فيلزم التركيب أيضاً ، من جهة أن وجود الجزء لا يمكن ، إلا مع وجود جزء آخر . و إن كانت إحديهما عيناً ، و الأخرى زائدة ، فصدور الزّائدة إمّا أن يكون مستنداً الى ما تكون عيناً له ، فصدور كل واحد من المعلولين ، امّا ان يكون مستنداً إلى الخصوصية الزّائدة ، فهذا مناف لما قرّر من لزوم الخصوصيتين و إمّا أن يكون أحدهما مستنداً إلى الزّائدة ، و الآخر إلى ماهى عين له ، و المفروض أن الزّائدة أيضاً مستندة إليها ، فيلزم : إمّا اتّحاد الزائدة مع هذا المعلول ، هذا خلف ، و إمّا تحقق خصوصية أخرى ، وهكذا ، فيلزم الانتهاء إلى خصوصيتين ، تكونان جزء له ، فيلزم التركيب .

قوله: «تقدير أن تدفع» الخ ٤/١٢٨.

أقول: من شبهاتها: أن العلّة الأولى، أوّلا ، ليست بواحد حقيق "، لانتصافها بسلوب و إضافات كثيرة . وكون هذه اعتباريّة لايضر بكونها مصحّحة لصدور الكثرة العرضيّة عنه ، تعالى ، كما أنّهم مع القول بهذه القاعدة ، أصلا و عكساً ، جعلوا الجهات الإعتباريّة ، الّتي في العقل الأوّل ، منشاء لصدور الكثرة منه . و ثانياً لانسلّم عدم جواز صدور الكثرة عن الواحد الحقيقي "، لما ذكره في كتبه من سند المنع .

وجواب هذه الشّبهة ظاهر، بعد الإحاطة بما حقيّقه ، قدّه . لأن هذه السّلوب عنه ، و مع رجوعها إلى سلب واحد ، هو سلب الإمكان ، الرّاجع إلى وجوب الوجود، وكذا رجوع الإضافات إلى إضافة واحدة هي القيّوميّة ، التّي هي أيضاً راجعة إلى وجوب الوجود ، و على فرض تكثّرها لا يمكن أن تكون مبدء لصدور الحقايق الوجوديّة عن الحق ، تقدّست أسمائه \_ إن كانت جزء ذات الواحد البسيط ، فيازم التركيب ، أو عين ذاته ، فهذا أفحش ، أو زائدة عليه : فإن كانت غير واجبة ، فتحتاج إلى علّة أخرى ، و إن كانت واجبة ، فيازم تعدّد الواجب و أن لا يكون ما فرضناه علية ، بعلّة ، و إن كانت تابعة في الوجود ، لجهة واجبة ، هي عين ذات الواجب ، و الباقى تابعة لها في الوجود ، ولا مجعولة بعين لا مجعوليّها \_ كما يقولون عين ذات الواجب ، و الباقى تابعة لها في الوجود ، ولا مجعولة بعين لا مجعوليّها \_ كما يقولون عين ذات الواجب ، و الباقى تابعة لها في الوجود ، ولا مجعولة بعين لا مجعوليّها \_ كما يقولون

فالعقل الأوّل من أنّ الجهات الست واحدة، منها مجعولة متأصّلة ، هي المهيّة أوالوجود على الخلاف بين القائلين بأصالتها أو أصالة الوجود ، و الباقى التابعة لها، و مجعولة بعرض معلها \_ فلا شكّ أنّ هذه الجهات الكثيرة ، و لوكانت اعتباريّة ، لا يمكن أن يكون منشاء انتزاعها الذّات الواحدة من كلّ جهة ، بل لابدّ من أن تنتهي إلى جهات متكثّرة و مكثّرة للذّات ، فيلزم بالأخرة التركيب في الذّات أو الصّفات الذّاتيّة ، هذا خلف والقياس بالعقل الأوّل قياس مع الفارق ، حيث أنّه ليس عندهم الواحد المن جميع الجهات و الحيثيّات .

فإن قلت: انتهاء العرضى في باب البرهان إلى الذاتى ، وكذاكونه معللا ، مما لاريب فيه و لا شكت يعتريه . و لكن انتهاء العرضى في باب إيساغوجى إلى الذاتى ، وكونه معللا أيضا ، مما لا دليل عليه ، بل الدليل على خلافه ، كما أن كل مهية موجودة بسيطة متصفة بالشيئية و الإمكان ، و الوجود و الوجوب بالغير . و لم يقل أحد بازوم انتهائها إلى الذاتى ، في باب إيساغوجى حتى يلزم التركيب في البسيط الحقيقى ، فلم لا يجوز أن تكون العلة الأولى متصفة بهذه الأمور مع عدم لزوم التركيب من اتصافها بها .

قلت الشيء ، الذى له مهية ، سواء كانت بسيطة ، أو مركبة ، مزدوج الذات و أجو فى الحقيقة ، فهو ، من جهة مهيته ، متصفة بالشيئية المفهومية ، و الإمكان الذاتي ، و من جهة وجوده ، بالوجوب الغيرى . و هذه الأمور ، و إن لم تكن بذاتية له ، فى باب إيساغوجي ، إلا أنها ذاتيات له فى باب البرهان ، أو منتهية بالأخرة إليها . فهو ، من جهة ازدواج ذاته ، منشاء للاتصاف بها . و هذا بخلاف الواحد الحقيق ، الذى لاكثرة فيه أصلا ، و ليس بمزدوج الذات من المهية و الوجود ، مع أنكث ، قد عرفت لزوم تحقق خصوصية وجودية بين العلة و المعلول ، تكون بها مصدراً للمعلول عرفت لزوم تحقق خصوصية

۱ - «البقية» ، خ ل.

۲ ـ «واحداً» ، خ ل.

المخاص . و هذه الخصوصية لا يمكن أن تكون زائدة على ذات العلة ، و لا جزء لها ، و لا فالعلة المركبة . فهذه السلوب و الإضافات ، لوكانت عين ذات العلة ، مع كونها متكثرة ، فيلزم أن يكون الواحد عين الكثير ، بل عين السلوب و الإضافات الاعتبارية ، و إن كانت جزئها ، فيلزم التركيب من السلوب والاعتبارات ، و إن كانت زائدة عليها ، فلا يمكن أن تكون عين ذات العلة ، مع أنها ، فلا يمكن أن تكون عين ذات العلة ، مع أنها ، إن رجعت إلى سلب واحد ، و إضافة واحدة ، هي عين ذات العلة ، ثبت ماهو المطلوب من أن العلة الواحدة ، من جميع الجهات لا يمكن أن تكون مصدراً للكثير ، و إن كانت غيرها ، فلا يمكن أن تكون عين ذات العلة .

قوله: «لو تفطّن به الجمهور» الخ ۲/۱۲۸.

أى : جمهور المتكلّمين ، و غاغة أهل النّظر ، النّذين «فى كُلّ وَادْ يَـهيمُـون» ا و من كلّ حدب ينسلون .

قوله: «و هذا الأمر هو الوجود المنبسط» الح ١٠/١٢٨.

أى: إنهم قائلون بأن الصادر الأول من الحق ، تعالى ، هو الوجود المنبسط ، و النقس الرّحماني ، الذي هو محيط بكل الحقايق الوجودية ، و « وَسَمِع كُرْسَمِية وُ النّفس الرّحماني ، الذي هو حدته وحدة إبهامية ، تكون تابعة الكثرات ، ويتصوّر النّاني لها من سنخها أو من غير سنخها . بل وحدته وحدة سعية وجودية ، منبسطة على كل القوابل و هياكل الماهيّات ، و إفاضته إفاضة كل الحقايق و المعاليل . فأين التقويض مع هذا العرض العريض لهذا الفيض الرّحماني ، و الرّحمة العامّة الشّاملة ؟

وفذلكة الكلام: ماأشرنا إليه سابقاً: من اختلافهم. فى أنّ أوّل الصّوادر الوجوديّة من الحقّ الأوّل ، تعالى شأنه ، ماهو ؟

فذهب أكثر الفلاسفة إلى أنَّه : العقل الأوَّل . وكثير منهم مع قاطبة العرفاء إلى

١ ـ الشعراء (٢٦) ، ٢٢٥.

٢ - البقرة (٢) ، ه ٢٠.

أنّه: الفيض المقدّس و النّفس الرّحمانيّ. و لكلّ فرقة منهم متمسّكات و دلائل على إثبات ما ذهبوا إليه ، ذكرناها سابقاً. و صدرالمتألّهين قد جمع بين القوليّن: بأن جعل أوّل الصّوادر هو الفيض المقدّس، و النّفس الرّحمانيّ، و أوّل التّعيّنات الطّارية عليه العقل الأوّل. و بعبارة أخرى ، جعل الفيض المقدّس و نفس التّجاتي و الصّدور و جعل العقل الصّادر المتعيّن ، في أوّل مراتب ذاك الصّدور.

فعلى القول بصدور ذاك الفيض في أولى مراتب الإفاضة و الإجادة، فعدم التّفويض، وكون المؤثّر في الكلّ هو الحقّ ، تعالى ، إلّا أنّه بتأثير واحد، و إفاضة واحدة ، ممّا لاشبهة فيه . و لو جعلنا الصّادر الأوّل هو العقل الأوّل ، كما ذهبت إليه طايفة أخرى ، فعدم لزوم هذا السّلازم ، و حقيّة ما تطابقت عليه ألسنة الفلاسفة ، و صدّقه البرهان القويم الأركان . من أن لامؤثّر في الوجود ، إلّا الله ، و أنّه لا حول و لا قُوّة و إلّا الله العلمي العظيم ، و أنّه الفيّاض المطلق لكلّ وجود و موجود ، أيضاً ثابت محقّق . بيالله العلمي العظيم ، و أنّه الفيّاض المطلق لكلّ وجود و موجود ، أيضاً ثابت محقّق . حيث أنّ وحدة العقل الأوّل ـ لمكان كونه بسيط الحقيقة ، وكلّ ماكان كذلك كلّ الأشياء ـ وحدة سعيّة كليّة ، وجوديّة ، ظليّة ، لوحدة الحق و القيّوم المطلق ، فإفاضته الأشياء ـ وحدة سعيّة كليّة ، وجوديّة ، ظليّة ، لوحدة الحق و القيّوم المطلق ، فإفاضته المؤاضة كلّ وجود ، و تأثيره ، و تأثير مادونه ، عين تأثيره ، تقدّست أسمائه . بل ظهوره في كلّ شيء ، بعكم نفوسكم في النّفوس ، و أرواحكم في الأرواح ، عين ظهور الحقّ فيه ، كلّ شيء ، بعكم نفوسكم في النّفوس ، و أرواحكم في الأرواح ، عين ظهور الحقّ فيه ، من جهة كونه وجهه الباقى ، بعد فناء كلّ شيء ، و نوره السّارى في كلّ ذرّة و فيء ، من جهة كونه وجهه الباقى ، بعد فناء كلّ شيء ، و نوره السّارى في كلّ ذرّة و فيء ، من جهة كونه وجهه الباقى ، بعد فناء كلّ شيء ، و نوره السّارى في كلّ ذرّة و فيء ،

قوله: «إذ من جزئيًّاته» الخ ٧/١٢٨.

قد ذكرنا ، أن له ثمرات أخرى ، فتذكّر !

قوله: «إَلَّا بِتَكُثَّرِ الموضوعات» الخ ١٠/١٢٨.

أى : المهيّات ، و تسميتها بالموضوعات : إمّا من جهة كونها موضوعة لحمل

١ ـ افاضة العقل الاول.

مفهوم الوجود عليها، أو بالتشبيه والمسامحة بموضوع الأعراض. و مفهوم الوجود بالعرض الخارجي ، منجهة كونه عرضاً ذهنيا .

قوله: «إنّه كلمة» الخ ١٠/١٢٨.

قد مرّ وجه تسمية الوجود بالكلمة فتبصّر!

قوله: «لكن ظليّة» الح ١٥/١٢٨،

أى كونه ظل الله ، تعالى شأنه ، و مثاله فى السّعة و الانبساط و عدم المحدوديّة . و أيضاً ، مرادهم من عدم استناد الكثير إلى الواحد ، عدم استناده إليه من دون واسطة و إلا فالكل عندهم مستند إلى الواحد الحق ، بعضه من دون واسطة ، و البعض الآخر معالواسطة . فكل ما يجعل عليّة عندغيرهم ، يكون عندهم من المعدّات والوسائط . وذلك كما فى النّفس الإنسانيّة ، من كونها فى وحدتها كل القوى ، مع عدم ظهورها ا بآثارها و أفعالها ، من دون وساطتها لا فى إيصال آثار قدرتها الفعليّة ، و نورها النّافذ .

قوله : «بل تعاقباً» الخ ١/١٢٩ .

جعل هذا من الأفراد الخفية ، من جهة حسبان بعض العامة الغاغة : أن "بقاء وجود الشيء ، و تقرّره غير وجوده حقيقة "، و من أجل ذلك ظن أن العلمة المُبقية غير الموجدة . و لممّاكان هذا الظنّن "، من بعض الظنّن "، من جهة استلزامه مباينةالشي ، مع نفسه و حقيقته و ذاته ، مع أن "بقاء الشي ليس إلا استمرار وجوده ، الذي هونفس وجوده ، فلذلك جعله من الأفراد الخفية .

قوله : «فلاحاجة إلى البرهان» الخ ٤/١٢٩.

و ذلك لمكان استلزامه ، لتوقّف الشّيء على نفسه ، اللّذى قضت الضّرورة ببطلانه ، و استحالته سواءكان دَوْراً مصرّحاً ، أو مُضْمَراً . و المراد منه غير الدّور المعيّ . فإنّه ليس بدور حقيقة ، و ليس بباطل ، بل هو واقع كثيراً مثل اللّبنتين ، و نحوهما .

۱ - أي : «ظهور النفس الانسانية».

۲ \_ أى : «القوى».

قوله: «ننقص من طرفها» الخ ٦/١٢٩.

و ذلك ، فيما لوكانت متناهية من الطّرف الّذى يلينا ، و لوكانت غير متناهية من الطَّرفين ، نفرض فيها حدًّا معيِّنا . ثمَّ ننقص من ذلكُ الحدِّ مقداراً و نتَّماالبرهان . ثم إن المراد من التسلسل الباطل عندهم : هو التسلسل في العلل الإيجابية ، المترتبَّة المجتمعة في الوجود ، لا في العلل الإعداديَّة ، ولا في الأمور الغيرالمترتَّبة المجتمعة في الوجود ، ولا في الأمور الاعتباريّة ، و لا التّسلسل ، بمعنى لايقف . و لمّاكان وجود هذه الشَّىر ائط في مفروض كلامه ظاهراً ، لم يصرّح به . وبعد اجتماع الشَّىرطيّن المذكورين لا يرد على البرهان إيرادات المتأخَّرين ، سيَّها سيَّد الحكماء ، المحقَّق الدَّاماد ، قدَّه ، بقوله : و « أمَّا البرهان التَّطبيقيُّ » الخ . و ذلك ، لأنَّه ، إذا ترتّبت أجزاء السَّلسلتين و اجتمعت في الوجود . إذا طبقت بين طرفيهما من الطَّرف المتناهي" ، ينطبق جميع آحاد السَّلسلة قهراً ، من دون حاجة إلى أعمال الوهم و تعمُّله . فالنَّقصان المفروض : إمَّا أن يكون فىالطَّرف المتناهيّ، والمفروض انطباق الطَّرفين فى ذاك الطَّرف، و إمَّا أن يكون في الأوساط، و هذا مناف للتّرتّب بين الأجزاء، وكونكلّ واحد من أجزاء إحدى السَّلسلتَينبإزاء جزء من أجزاءالأخرى . و إمَّا أن يقع في الطَّرف الغير المتناهي فهو المطلوب . قوله : «فيلزم تساوى الكلّ و الجزء» الخ ٨/١٢٩ ـ ٩ .

لأنَّ المفروض كون النَّاقصة جزء للتَّامَّة .

قوله : «و أيّة حيثيّة» الخ ١٣/١٢٩ .

التعميم بالنسبة إلى الجزء الأخير، ووجهه ماأفاده فى الحاشية . و أمّا وجهالتعميم بالنسبة إلى الجزء الأخير، ووجهه ماأفاده فى الحاشية . و أمّا بالنسبة إلى الحيثيّات ، فهو ، أن إطلاق الجزء والكل مختص بما يصير معروضاً للكم المتّصل ، أو المنفصل . و لولا لحاظ هذا العروض ، لما اتتّصف بالجزء و الكل . و أمّا الحيثيّات ، فهى أعم منها ، فإن هذا البرهان يجرى فى جميع مصاديق التّسلسل ، الباطل . قوله : «بل من قبيل أن يقال» الخ ١٦/١٢٩.

إن قلت : هذا على تقدير تناهى السُّلسلة ظاهر ، لأنَّ بين نقطَتَى الطَّرفين أيضاً

داخل فى الحكم الاستيعابى ، و أمّا لوكانت السلسلة غير متناهية ، فلا يصدق هذا الحكم الاستيعابى أصلاً . لأن صدق هذا الحكم الاستيعابى لا يمكن ، إلا بان يلاحظ الحكم الاستيعابى العدل ، الذى هوالعقل ، جميع التقادير التى يمكن أن تتصور فى البين ، ولو بعنوان عام شامل لها ، حتى يقدر على الحكم الاستيعابى . و هذا التصوير على تقدير لاتناهى السلسلة غير متصور . إذ جميع التقادير المفروضة ، إنها يكون بين الطرفين ، و لا طرف أخير للسلسلة الغير المتناهية ، حتى يجعل أحد التقادير تقدير ما يقع من السلسلة بين الطرفين المذكورين ، فيصدق الحكم الاستيعابى .

قلت: هذا الحكم الاستيعابي غير متوقف على تصورالعقل جميع التقادير المتصورة في البين بالتفصيل ، حتى يقال : إنه في الخط الغير المتناهى غير متصور . بل متوقف على التصور الإجمالي ، بأن يتصور ما يقع بين الطرف الدى يلينا ، و بين أية نقطة على الاستيعاب الشمول . ومعلوم أن هذاالتصور ممكن على كل من تقديري التناهى و الله تناهى . فيحقق الاستيعاب الشمولي أيضاً ، فتدبر !

قوله: «فالظاهر أنه سهو» الخ ٢/١٣٠.

يمكن أن يكون المشار إليه فى قوله : «فهذا المقدار المفروض» الخ ، مافرض دون الذّراع ، لا ما فرض أوّلاً ، دون الذّراع ، فتدبّر !

قوله : «والسّيد الدّ اماد» الخ ٢/١٣٠.

النتكتة فى جعل القوم الحكم حدسيّا، لأن يشمل الغير المتناهى أيضاً. لأن فى تصور جميع التقادير ، المتصوّرة فيه بالتقصيل ، غير ممكن ، حتى يتحقّق الحكم الاستيعاني . و بعبارة أخرى ، لاجميع للسلسلة الغير المتناهية تصوّراً ، حتى يتحقّق الحكم الضّروري بالانسحاب ، ولكن لامانع من الحكم الحدسي "، كما لا يخنى . ولكن ، لواكتفينا بالتّصور الإجماليّ في الحكم ، أمكن تحقّق الحكم الضّروريّ ، الغير الحدسي " أيضاً . فلكل من القولين وجه فتبصّر !

١ - «الحاكم» ، خ ل.

قوله: «كالحكم بالإمكان» الخ ٧/١٣٠.

فأنّه، يصدق الحكم بالإمكان على كلّ واحد من الممكنات، وعلى المجموع أيضاً. قوله: «فتكون السّلسلة الغير المتناهية» الخ ١٣/١٣٠.

إن قلت: معلوليّة السّلسلة، إن اقتضت علّة خارجة عنها، تكون علّة لها، فلا تكون السّلسلة حينتذ وسطاً بلا طرف، و إن لم تقتض ذلك، كان الطّرف الآخر مجموع السّلسلة، فهي، كمّا أنّها علّة، تكون طرفاً أيضاً.

قلت: كلّ واحد من القسمين مستلزم للمطلوب. فإنّه، لو تحقّق العلّة الخارجة ثبت التّناهى. و إن لم تتحقّق ، فعليّة السّلسلة لنفسها ، غير متصوّرة ، و على فرض تصوّرها بجعل العلّة الآحاد بالأسر و المعلول المجموع ، بشرط الاجتماع ، لم يتصوّر طرفى السّلسلة هنا ، لأن أحد الطّرفين المعلول الأخير ، وهو جزء السّلسلة ، فكيف يمكن أن يصير طرفاً ، و وسطاً بالنّسبة إلى نفسه ، فتدبّر!

قوله: «والمعلوليّة مستوعبة» الخ ١٧/١٣٠.

قيل عليه : أن المفروض أن السلسلة لا نهاية لها ، و إن استوعبتها المعلولية . و لزوم وجود علّة فى مثل هذه السلسلة ممنوع ، بل يجب أن يكون فيها ، باعتباركل قطعة متناهية فرض مفصولا عنها هذا الحكم ، لا فى المجموع الغير المتناهى . و أيضاً هذه السلسلة معلولة لنفسها ، فهى من حيث كونها عليّة ، إذا فرض عدمها ، لانتفت جميع السلسلة . ولا يخنى عدم وقع لهذا الإيراد ، فتأميّل !

قوله : «انّه إذاكان ما من واحد» الخ ١٣١/٥ .

قيل عليه: إن هذا من باب تسرية حكم كل واحد إلى المجموع، ولو جعل الحكم بنحو الاستيعاب الشمولى لجميع آحاد السلسلة مطلقاً ، مجتمعة كانت أو منفردة ، منعنا الحكم في المجموع الغير المتناهي . لأنها إن لم تكن موجودة بوجود على حدة ، فلا تقتضى علية على حدة غير علية الأجزاء ، حتى تكون سابقة عليها ، وضعاً و رفعاً ، و إن كانت موجودة كذلك ، لم تكن عليها ، إلا الآحاد بالأسر . وهي ، من جهة كونها علية سابقة "

على المجموع بشرط الاجتماع ، ولا ضير فيه ، كما بيّن في محلّه .

و الجواب: إن المراد الشق الثانى، و منعها فى المجموع الغير، المتناهى واضح البطلان، حيث أن استيعاب الفقر و المعلولية، و الإمكان لآحاد السلسلة، اللزم منه أن يكون الجميع كذلك، من جهة أن المزدوج من الممكنات ممكنات فاقرات، موجب لاحتياجها إلى علة خارجة عنها، لأن ما بالقوة و الإمكان لامدخلية له فى إفادة الوجود أصلاً. و جعل مجموع السلسلة علة لنفسها، مع أنه بديهي البطلان ليس بنافع فى المقام حيث أن الآحاد على فرض استيعاب الإمكان و الفقر الذى هو من لوازم المعلولية، كل واحد من الآحاد، مستلزم لأن لا تدخل فى حيز الوجود أصلاً، بل يكون فرض وجودها من قبيل الفرض الممتنع بطريق التوصيف لا بطريق الإضافة، فكيف يمكن أن تصير علة لنفسها مع عدم دخولها فى الوجود، فتَبَصّر!

# المَقْصَدُ الثَّانِي فِي الجَوْهَرِ وَ العَرضِ الفَريدةُ الأُوْلٰي في رَسْمِ الجَوْهرِ وَ ذِكْرِ أَقْسامِها

قوله : «المقصد الثاني» الخ ١٠/١٣١ .

قد مر تقسيم الإلهى بالمعنى الأعم إلى ثلثة أقسام: مبحث الأمور العامة، ومبحث العلل القصوى، و مبحث الجواهر و الأعراض. و قلنا إن هذا المبحث من أقسام السقر الأول، و إن بعضهم عده من أقسام السقر الثالث، وهو متكفل لبيان موضوعات سائر العلوم. و هو أيضاً من المباحث المهمة، حتى أن أرباب علم الكلام جعلوه مما يتوقف مباحثه اعليه. و هو بمنزلة مقامات الحقايق من علم السلوك، و أرباب العرفان جعلوا الجوهر الحقيقي عبارة عن الوجود الحق"، و الأعراض عبارة عن تجلياته في مرايا أسمائه و صفاته.

قوله: «الفريدة الأولى» الخ ١١/١٣١.

إنها قدّم مباحث الجواهر ، لكون الجوهر أشرف ذاتاً ، وأتم وجوداً و أكمل مهية من العرض ، و لأنه من مشخصات العرض و مقوماته ، فهو مقدّم عليه طبعاً ، فقدّم عليه وضعاً . وقد يعكس ، نظراً إلى توقيّف بعض مباحثه على مباحث الأعراض ، و لكل وجه .

قوله: «في رسم الجوهر» ١١/١٣١.

إنَّما عبَّر بالرَّسم إذ لاحدّ للأجناس العالية ، لأنَّه ٢ مركَّب من الجنس والفصل

۱ - أي : «سباحث علم الكلام».

۲ \_ أى : «لان الحد».

على المشهور ، ولاجنس للجنس العالى ولافصل ، لأن كل ما لاجنس له لا فصل له . و تجويز تركتبه ا من أمرين مقاومين ا غير مسلم عند محقيقهم . مع أن الحد المذكور ليس كذلك ، و غير مشتمل على الفصل الحقيقي ، و لو جوزنا التركيب المذكور : حيث أن كون المهية موجودة في الموضوع ، أو ، لا في الموضوع ، ليس من مقومات ذاتها، بل من مقومات وجودها ، فتأمل .

و التعبير بأنه مهيّة كذا ، لدفع إيراد المانعين لجنسيّة الجوهر ، بأنّه عبارة عن الموجود لا فى موضوع ، والوجود خارج عن المقولات و المهيّات، و «الـّــلا فى موضوع» أمر سلمى .

و بيان الدّفع أن ّ الجوهر ليس عبارة عن « نفس الموجود لا فى موضوع » ، بل «مهيّة شأن وجودها فى الخارج ، أن لاتكون فى الموضوع» فما هو بمنزلة الجنس «المهيّة الكذائيّة » و ما هو بمنزلة الفصل «شأن وجودها أن لاتكون كذا» ، فتبصّر !

قوله: «و هذاكقولهم» الخ ۱۳/۱۳۱.

أى: عبارة أخرى عن قولهم. و لكن له مزيّة على التّعريف المشهور ، من جهة التّصريح فيه بأنّه مهيّة محصّلة ، والمراد منها ألخراج الاعتباريّات. فإنّها خارجة عن تحت الجوهر ، بل عن ساير المقولات ، أيضاً ، كما صرّح به الشّيخ فى مواضع من الشّفا و مراد القوم أيضاً ذلك ، إلّا أنّهم تركوها لاعتماد هم على ما بيّنوه ، فى موضع آخر. قوله : «فجوهر» الخ ١٣/١٣١.

إنها بدء بعد الترسيم بالتقسيم ، لما أفاده فى الحاشية ، و لأن التقسيم من الرؤس الشّانية ، بل جعله بعضهم من المبادى التّصوّريّة ، و آخر من التّصديقيّة ، بالنّسبة إلى

۱ - أى: «تركب الحد».

۲ ـ «ستفاوتين» ، خ ل.

۳ ـ أى : «بأن الجوهر»

<sup>؛</sup> \_ أى : «من سهية محصلة».

المسألة . ولأنه لابد منه فى بيان أحكام الأقسام. لكنه لمالم يبيتن أحكام الأقسام المذكورة هنا ، جعل النكتة فى بيانها أما أفاده فى الحاشية ،

ثم المراد من الموضوع ما ذكره فى الحاشية ، بقوله : « و هو المُحلّ المستغنى » الخ . و هذا أحد معانى الموضوع ، فإنه قد يطلق على ما يقابل المحمول ، و على موضوع العلم ، بناء على كونه بمعنى آخر ، غير ما يقابل المحمول ، و على المادة و الهيولى ، و على مثل النفس أيضاً ، و النسبة بينه و بين المحلّ ، بالعموم و المخصوص المطلق . لأن المحلّ له فردان : المحلّ المستغنى و يعبر عنه بالموضوع ، و المحلّ المحتاج إلى الحالّ ، و يعبر عنه بالمادة والهيولى. و إلى هذا أشار المحقّق الطّوسى فى تجريد الاعتقاد ، بقوله : «والموضوع و المحلّ يتعاكسان وجوداً و عدماً » الخ .

و المراد من الاستغناء هنا الاستغناء فى الوجود و التشخيّص المساوق له ، و إن احتاج إلى الحال فى التشخيّص التكثيرى ، فى بعض الأحيان . و من هنا جعلوا الموضوع من جملة مشخيّصات العرض ، مع جعلكثير منهم الوضع ، والكم ، والكيف، و الأبن، و نحوها ، من العوارض المشخيّصة .

قوله: «فجوهر حل به» ۱٤/١٣١.

هذا التقسيم على مذاق المشائين ، القائلين بتركت الجسم من الهيولى و الصورة . و أمّا على مذاق المنكرين للهيولى و الصّور النّوعيّة ، فلا يتمشّى هذا التقسيم عندهم ، اللهم ّ إلّا أن تجعل المادّة بالمعنى الأعم من محل ّ الأعراض و الصّور، فيشمل الجسم المطلق ولوكان بسيطاً عندهم ، من جهة محلّيته للأعراض ، و لكن لايشمل الصّورة التّعريف ، اللّذى ذكر لهاهنا ، إلّا أن تجعل ٢ أيضاً أعم من الأعراض ، فيختل ّ التّعريف والتّقسيم أو أن يجعل التّعريف و التّصور، لامن حيث الوجود والتّحقق أو أن يجعل التّعريف و التّقسيم باعتبار الفرض و التّصور، لامن حيث الوجود والتّحقق قوله : «نفس إذا تعلّق» الح ١/١٣٢.

۱ - أى : «بيان الاقسام».

۲ ـ أى : «تجعل الصورة».

هذا الرّسم للنتفس أيضاً على مذاق القوم . و أمّا على مذاق التتحقيق ، فالنتفس مفتاقة فى بدو وجودها إلى المادّة و المحلّ ، من جهة كونها جرمانيّة الحدوث ، روحانيّة البقاء . و الإضافة إلى البدن مقوّمة لها ، إلّا أن يجعل التقسيم باعتبار طورها القلبيّ ، لا النقسيّ ، فتدبيّر ، وكذا مفارقة العقل لعالم الخلق بالكليّة إنيّا هى على مذاقهم . و إلّا فعلى ما هو الحق الحقيق بالتتصديق ، له نوع اتتحاد بعالم الخليقة وهى ا ظلّه و عكسه ، وهو أصلها و روحها ، فتدبيّر ، تعرف !

قوله: «و للباقى» الخ ٤/١٣٢.

أى : المادّة ، و الصّورة ، و الجسم ، و النّفس . و ذكر النّفس فى كتب القوم فى الإلهيات ، أيضاً لاينا فى ذلك . لأنها باعتبار ذاتها من المجرّدات . فلذا تذكر فى العلم الأعلى ، و باعتبار الفعل من المادّيات ، فتذكر فى كلا العلمين ، من أجل كونها مرآت الحضرتين و مجمع الإقليمين . ولكنّه ، قدّه ، ذكرها فى العلم الطّبيعيّ لاحتياج بعض مباحثها إلى مباحثه ، و لأنّه ذهب إلى كونها فى بدو الحدوث جرمانيّة ، فكانت من هذه الجهة مناسبتها مع العلم الطّبيعي أكثر و أتم "!

۱ - أى : «الخليقة»

#### فِي رَسْم ِ العَرَضِ وَ ذِكْرِ أَقسامِه

قوله: «في رسم العرض» الخ ١٣٢/٥.

النّكتة فى التّعبير بالرّسم ، بناءً على مذاق من جعل العرض من الأجناس القاصية هى النّكتة فى التّعبيربه فى تعريف الجوهر . و أمّا على مذاق من لم يجعله جنساً عالياً ، فلعدم اندراجه تحت جنس عندهم ، و إن لم يكن من الأجناس العالية ، من جهة أنّه من العروض الّذى هو الوجود فى الموضوع . و بعبارة أخرى ، هو من حالات الوجود، النّدى هو خارج عن المقولات ، و سنخ غير سنخ المهيّات .

قوله: «وذكر أقسامه» الخ ١٣٢/ه .

النَّكتة في ذكر أقسام العرض ما ذكر في أقسام الجوهر ، فتذكَّر !

قوله : «العرض ما ، أى ممكن» الخ ٦/١٣٢.

إنها عبر عنه بمطلق الممكن دون المهية: إمّا للإشارة إلى مساوقة الإمكان مع المهيّة ، كمساوقة الوجود مع الوجوب، و إمّا للإشارة إلى أنّ العرض ليس مثل الجوهر، أي من المهيّات المحصّلة ، بل هو من حالات وجود المهيّة و أطوارها ، لا من مقوّمات ذاتها .

قوله : «هو الكون» الخ ٦/١٣٢.

أى : عين كونه فى موضوعه ، بمعنى أنّه ليس له كونان ، بل له كون واحد فى نفسه ، هو عين كونه فى موضوعه .

قوله: «أُمَّاكُونه في نفسه» الخ ٦/١٣٢.

المراد أنَّه من القسم الثَّالث من الأقسام المذكورة في مبحث الوجود، أي : وجوده

فى نفسه ، لا لنفسه ، ولا بنفسه . فهو ليس مثل النسب و الإضافات ، السّى لا استقلال لها ، لاخارجاً ، ولا عقلاً ، و ليس لهاكون لنفسها ، ولا بنفسها ، ولا فى نفسها .

قوله: «عين وجوده» الخ ٩/١٣٢.

إذ قد مرّ أن المعلول بالذ ات ، تكون المعلولية و الافتقار إلى العلة ، غين ذاته المفتاقة ، و وجوده الفقير المحتاج، و إن لم يكن عين مفهومه. وهذا معنى الإمكان الفقرى الله الله بقوله ، تعالى ، « ينا أينُها النّامُ أنْتُمُ الفقراء » الآية. وقد مر في مبحث الإمكان فتذكر !

قوله: «إلَّالا في مقولة الإضافة» الح ١٠/١٣٢.

فإن الإضافة فيها عين مهيتها ،كما هي عين وجودها ، ولكن ، لامن حيثكونها عرضاً مطلقاً ، بل من حيثكونها عرضاً خاصاً .

قوله : «إذ ليسكل» الخ ١١٠/١٣٢.

بل التّعلّق الماهوى ، و الإضافة الدّاخلة فى مهيّة الشّىء، يُصَيّرُ الشّىءَ داخلاً فى المقولة .

قوله : «إضافة إشراقيّة» الخ ١٢/١٣٢.

بل الإضافة الوجوبيّة المبدئيّة ،أيضاً ، عين ذاته الحقّة الوجوبيّة . وهى ٢ أصل الإضافة الإشراقيّة ، و روحها ، وكلتا الإضافتين وجوديّة نوريّة ، لا مفهوميّة مقوليّة حتّى يستلزم اندراج المبدء القيّوم ، و إضافته القيّوميّة ، تحت مقولة الإضافة ، فتبصّر ! قوله : «لَـدَى المعلم» الخ ١٤/١٣٢ .

أقول: ماذهب اليه المعلم مُبتن على مقدّمات، ذكرها صاحب الأسفار، قدّه في مبحث الجواهر والأعراض، لوَّحنا إلى بعضها سابقاً. وترك هنا ذكرقول سيتدالحكماء المحققق الدّاماد، قده، من جعل المقولات منحصرة في الجوهر و العرض، للإشارة إلى

١ - فاطر (٣٥) ، ه١.

٢ - أى: «الاضافة الوجوبية».

فساد مبناه ، لما أشار إليه ، من أنّه \ نفس الكون الرّابطي ، الّذي لايليق أن يجعل جنساً للمهيّات ، المحصّلة العرضيّة .

قوله : «و بالثّلث» الخ ۱۵/۱۳۲.

فتكون مع مقولة الجوهر أربع .

قوله: «أو بالأربع» الخ ١٦/١٣٢.

فتكون مع مقولة الجوهر خمساً .

قوله: «صاحب البصائر» الخ ۱۷/۱۳۲.

هو السُّهلان السَّاوجيُّ .

١ - أي : «من أن العرض».

#### فِي الكَم

قوله: «فخرج ما يقبل القسمة» الخ ١/١٣٣.

مثل الهيولى ، و الصّورة الجسميّة ، و الأعراض الحاليّة فى الجسم ، غير الكمّ . قوله : «بمعنى أنّها إن إعتبرت» الخ ٥/١٣٣.

أقول: يجب أن يكون الحدّ المشترك واجداً لخواصّ ثلث:

إحديلها ، أن لايكون من سنخ ماهو حدّ مشترك له .

و الشَّانية ، ما أفاده قدّه .

و الشّالئة ، أن لايصير ازدياده على الأقسام موجباً للازدياد ، ولا انتقاصه موجباً للانتقاص . و لمّاكانت هاتانالخاصّيتان مستفادتين ممّاذكره ، قدّه ، لم يتعرض لذكرهما . و ذلك ، لأنّه ، لوكان من سنخ الأقسام ، أوكان ازدياده موجباً للازدياد ، وانتقاصه موجباً للانتقاص ، لما أمكن اعتباره بداية للأحد القسمين ، و نهاية اللآخر . لأن من خواصّ ما هو بداية ، أو نهاية لشيء ذي مقدار ، أن لا يكون قابلا اللانقسام في جهة ما هو بداية ، أو نهاية فيها . و إلّا ، لكان التشنية تثليثاً ، و التثليث تربيعاً ، و هكذا ، و امع فرض كونه من سنخ الأقسام ، وكون ازدياده موجباً للازدياد ، و انتقاصه موجباً للانتقاص ، يكون قابلا اللانقسام ، كقابلية الأقسام ، التي اعتبر بداية ، أو نهاية لها ، فلا مكن أن مجعل بداية أو نهاية .

فإن قلت :كلُّ واحدة من هذه الخواصُّ ٢ مستلزمة ليلاُخْرَيَيَيْن ، فلم خصَّص

۱ - «اذ» ، خ ل.

۲ ـ أي ب «من هذه الخواص الثلث».

هذه الخاصّيّة بالذّ كر ، دون الباقيتَيُن ؟

قلت : لأن هذه من أظهر الخواص للحدود المشتركة ، و بها يتمينز المتصل من الكم عن المنفصل . و الخاصيّيتان الأخريَتان من لوازم هذه ، فلذلك خصّها بالذ كر .

قوله: «جسم تعليمي"» الخ ٩/١٣٣ ـ ١٠.

سمّى بذلك، لأنه مع شقيقيه موضوع علم الهندسة، الّـذى هو من العلومالتّـعليميّـة أى : الّـتى كانوا يبتدؤن بها فى المدارس اليونانيّـة فى بدو تعليماتهم ، كما سيشير إليه .

قوله ، قدَّه : «كم متصل غير قار الذَّات» الخ ١٤/١٣٣.

وهوكمّية الحركة ، الغير القارّة بالذّات ، على ماحقّق فى العلم الطّبيعيّ، فلذلكث صار متجدّد الذّات ، غير قارّ الهويّة .

قوله: «و أيضاً الاتحاد» الخ ١٧/١٣٣.

و ذلك ، لأن موضوع العدد المعدود، والمعدود الواحد لايتوارد عليه الأعداد. وكذلك الخط عارض للسلطح ، و هو ا غير عارض لنفسه ، يل للجسم التعليمي ، و هو اليضاً لا يعرض لنفسه ، بل للجسم الطبيعي . فلا اتتحاد في الموضوع في أقسام الكم ، أصلا .

قوله: «و لشهرة» الخ ١/١٣٤.

هذا دفع لإيراد مقدّر . و هو ، أنّ الضّمير فى أنواعه ، على ما بيّنتم ، راجع إلى مطلق الكمّ ، مع انحصار أخذه تعليمياً ، عند وجوده فى بعض أنواعه " لاجميعها ، كماهو مقتضى عموم الجمع المضاف .

فأجاب : بأنَّه ، لمَّاكان معلوماً عندهم اختصاص الأخذ تعليماً ببعض الأنواع ،

۱ - أى: «السطح».

٢ - أى : «الجسم التعليمي» .

۳ - أى: «انواع الكم».

وكان ذاك البعض أيضاً مشهوراً عندهم ، غير محتاج إلى الذّ كر ، فلذلك لم نبال بإرجاع الضّمير إلى المطلق ، مع اختصاص الحكم ببعض الأنواع .

قوله: «مع أنَّه قد يعدَّ» الخ ٦/١٣٤.

مثل الشّلثة العادّ للتّسعة ، و الإثنين العادّ للأربعة ، والسّتة ، و الشّانية ، ونحوها . و مثل هذه الأعداد ، التّبي لها عادّ مشترك غير الواحد ، تسمّى بالمتشاركة ، والمتوافقة . وما ليس لها ذلك تسمّى بالمتباينة .

قوله: «و المتصل» الخ ٧/١٣٤.

أى : الكمّ المنفصل يتسمف بهذه الخاصية بالذات ، من دون حاجة إلى التقسيم و المتسمل يتسمف بها بعد الانقسام . و لكن ، لمّاكانت قابليّته للتّجزية بالذّات، وبعد التّجزيّة يصير معروضاً لها ، من دون حاجته إلى شي آخر ، عدّ هذه أيضاً من ذاتياته و خواصة بالنّسبة إلى غير الكمّ ، من الأعراض .

قوله: «كذا في بعض» الخ ١٠/١٣٤.

مثل علم الاصول، إذ أرباب هذاالعلم يسمّون التّرك ضدّ أللفعل، مع أنّه عدى . والمراد من العلوم الحقيقيّة مالايتغيّر موضوعه و مسائله بتغيّر الدّهور، و مضى الأزمان واللّغات، مثل علم الفلسفة، بخلاف مثل علم النّحو و الصّرف و الأصول، و نحوها، حيث أنّها تنقرض بانقراض اللّغة، أو بطلوع شمس الحقيقة، و ظهور الأحكام، بحيث لاتحتاج إلى تدوين علم للبحث عن دلائلها مثلاً. وهذا لاينافى أن يكون علم الأصول من العلوم الحقيقيّة، من جهة أخرى، كما لايخنى .

قوله « « فإنّه ليس من خواصّه » الخ ١٢/١٣٤.

و ذلك ، لعروضه بهذا المعنى للمفارقات ، أيضاً .

#### في الكيف

قوله: «عطف» الخ ١٣٤/٥٥.

فيدخله لَمْ ، و يصبر المعنى : الكَيف هيئة قارّة لا تقتضى النّسبة ، و لا القسمة بالذّات :

قوله : «ويقال له» الح ١٦/١٣٤ .

قال في الحاشية: « لوجودها في الواجب» الخ.

إن قلت: ما يوجد فى الواجب، من هذه الصّفات، ليست كيفيّات قائمة بذاته المقدّسة. لأن ممّال الإخلاص له ننى الصّفات عنه، كما سيصرّح به، بلهى فى التّحقيق عن ذاته و حقيقته الوجوبيّة، تقدّست أسمائه، و تعالى كبريائه.

قلت: المقصود من هذا الكلام نفى الاختصاص المطلق بالنّفوس ، و وجودها فى الواجب، ولو لم يكن نحو وجودها فيه ، مثل وجودها فى النفس . مع أنّ هذه التّفاوت ليس باعتبار المفهوم ، بل سن حيث المصاديق . فلا ينافى العموم ، و تشكيك هذه المفاهيم بالخاصى ، أو خاص الخاصى ، أو أخص الخواصى .

قوله : «ما هو القوّة» الح ٣/١٣٥.

القوّة هنا ليست فى مقابل الفعل ، بل هى أحد معانى تلك اللّفظة ، و هى هنا بمعنى الشّدّة فى الانفعال ، أو عدمه ،

ثم إنه أفاد فى الحاشية: « إن المتوسطات من الكيفيات الاستعدادية » الخ ، ولكن الحق أن نفس الاستعداد من الكيفيات، و المتوسطات أيضاً ، مثل نفس الاستعداد و ليست من أقسام الاستعدادية ، فتأمل !

قوله: و «نحوهما» الخ ٤/١٣٥.

مثل الخجالة.

قوله: «أوائل الملموسات» الخ ٧/١٣٥.

سمّیت بذلک ، لأنها مدركة للآلام أوّلاً و بالذات ، و ثوانی الملموسات مدركة له بعرضها :

### في العِلْم

قوله: «فإن الكليّات الجواهر» الخ ٨/١٣٦ .

و ذلك ، لوجود الأشياء بمهيّاتها وحقايقها فى الذّهن ، وكونها جواهر ذهنيّة بمعنى شأن وجودها فى الخارج أن لاتكون فى الموضوع ، و إنكانت بالحمل الشّايع من مقولة الكيف ، بناء على القيام الارتسامىّ الحصولىّ ، كما مرّ شرحه فى محلّه .

قوله: «كعلم العقل» الخ ٩/١٣٥.

فإنّه أيضاً عين حقيقته وجوداً و إن لم يكنكذلك مهيّة ، بناءً على تركّبه من المهيّة و الوجود بخلاف الواجب ، تعالى ، كما مرّ شرحه .

قوله: «لماكان أجل الكيفيات» الخ ٧/١٣٦.

و ذلك ، لأنته مبدء جميعها فى التتخليق ١ ، لأن القدرة و الإرادة و نحوهما مفتاقة إليه فى التتحقيق :

قوله: «بل بعضه الأدنى» الخ ١٢/١٣٦.

و ذلك ، مثل العالميّة .

قوله : «هل هوكيف» الخ ١٤/١٣٦.

و من جملة الاحتمالات كونه من مقولة الفعل ، بناءً على كون الإدراك مطلقاً بنحو الخسلاقية ، إلا أنه ، لماكانت هذه الخسلاقية بنحو يشبه الإبداع و الاختراع ، لا التأثير التدريجيّ النّدي هو مقولة الفعل ، لم يذكره هنا .

۱ ـ «في التحقق» ، خ ل.

قوله: «بعد ما تشكّك» الخ ١٥/١٣٦.

قد مرّ أنّ التّشكيكات المتصوّرة فى الوجود جارية فى عوارضه العامّة ، و نعوته الكلّيّة الشّاملة ، و ذكرنا تفصيله فى محله ، فراجع !

قوله: «نقشا» الخ ١٦/١٣٦.

أى أثراً و صورة ، و سمّى بالنقش تشبيهاً بالنقوش الخارجية ، من جهة عدم وجود تلك الصّور بالوجود الخاصّ بها ، و ايس المراد من النقش ما هو بمعنى الشّبح حتّى يعترض عليه بأنّه مخالف لما هوالحق الحقيق بالتّصديق و مختاره أيضاً ،من حصول الأشياء بحقايقها في النقس ، لا بأشباحها . إلّا أن تكون التّسمية و التّعبير على سبيل المسامحة ، كما قلنا .

قوله : «فحصول أثر» الخ ١٦/١٣٦.

إما من المبادى الفعالة و بتأثيرها ، و إفاضتها للضّور العلميّة على مرآت النّفس أو بخلاقيتها بحول الله ، و قوته .

قوله : «لخروجنا به» الخ ۱۷/۱۳٦ .

إشارة إلى أن ّ ذاك الانفعال بنحو التّحوّل و الحركه الذّاتيّة ، الجوهريّة .

قوله: «أى المعلوم بالذّات» الخ ١/١٣٧.

قد مر اختلافهم فى أن المعلوم بالذ ات ماهو ، و أن القول الأقرب إلى التحقيق أنه هى الصورة النه النه الموجود الخارجي فى العلوم الحصولية ، و أنها المراد هنا بقرينة قوله : «النه الخراج المعلوم بالغرض ، و بيان المراد من هذه الله المنه ، و إما للإشارة إلى ما هو التحقيق ، من اتحاد النه بالمدرك بالذات ؟

قوله: «إضافة» الخ ٢/١٣٧ .

أى : إضافة العالميّة المقوليّة ، أو النّوريّة الوجوديّة .

قوله: «من باب اشتباه» الخ ٤/١٣٧.

أى: اشتبه عليهم ما بالعرض ، الله مو الانفعال ، و الإضافة ، الله تعرضان للنه ما بسبب حصول المرسوم بالتبع و بالعرض ، بما بالذات الله هو المرسوم .

### فِي العِلمِ الحُصوليّ وَ الحُضوريّ

قوله : «في الذّات» الخ ٦/١٣٧.

هذا ليس مذهب جميع المشّائين ، بل صرّح رئيسهم فى كتاب الشّفا و تعليقاته ، و المعلم الثانى فى تعليقاته وغيرها ، بكون علم النّفس و الواجب، تعالى ، والعقول المجرّدة بالصّور الحاصلة فيها حضوريّاً ، لا حصوليّاً ، بل لا يتصوّر من هؤلاء الأفاضل أن يجعلوا هذا العلم حصوليّا ، مع استلزامه لتضاعف الصّور و مخالفته للوجدان ، إلّلا أن يكون الحِصر إضافيّا ، فتدبّر !

قوله : «كان المراد من الصّور» الخ ٩/١٣٧ ـ ١٠ .

إنها قال كالخيالات ، لعدم انحصار الخلاقيّة عند أهل التّحقيق بها ، بل تجرى في الصّور الحسّية ، و المعانى الوهميّة ، بل العقليّة أيضاً بوجه ، مرّ تفصيله ، فتذكّر ! قوله : «بناء» الخ ١٠/١٣٧ .

إذ بناءً على كون قيامها بالنّفس حلوليّــاً ، لاصدوريّـاً ، لايكون مناسبا للتّمثيل . قوله : «وهي مقبولة» الخ ١٢/١٣٧ .

أى : هذه الصّور :

قوله: «وتلكك» الخ ۱۲/۱۳۷. أى النّفس:

قوله : «حضوريــّــاً» الخ ۱۲/۱۳۷.

خبر «كان» . و إنبّا لم يذكر الدّليل على كون علم النّفس بهاحضوريّا ، لبداهته و كونه معلوماً بالوجدان ، لأنّ على تقدير الحصوليّة يلزم مامرّ ، من تضاعف الصّور ، المعلوم انتفائه بالضَّرورة فىالعلم الحصوليُّ . و لأنَّه مورد اعترافهم كما مرَّ ذكره .

قوله: « و نسبة المقبول إلى القابل » الح ١٢/١٣٧ .

لأن القابل حامل إمكانالمقبول ، كما مر فى مبحثالإمكان الاستعدادى . ولأنه يجب أن يكون فى ذاته فاقداً للمقبول ، و إلا يلزم تحصيل الحاصل ، و الفقدان ملازم للإمكان .

قوله: « لأن نسبة المعلول » الخ ١٣/١٣٧ .

و ذلك ، لأن العلّة حامل وجوب المعلول ، و سبب انتّصافه به ، لأن الشّيء ما لم يجب لم يوجد . و لأنّه ، يجب أن تكون فى ذاتها واجدة لماتعطيه ، من وجودالمعلول وكمالاته ، والوجدان و الوجود مساوق مع الضّرورة و الوجوب ، فتبصّر !

قال ، تقدّست أسمائه : « وَ نَحْنُ أُقْرَبُ إِلَيْهُ » ' الآية ، وقال : « اكنّبيُّ أَوْلَىٰ بِالْمُؤْمِنِينَ مِن أَنْفُسِهِمِ » ٢ .

قوله : « و معطى الكمال » الخ ١٤/١٣٧.

إشارة إلى أنّه ، تقدّست أسمائه ، لأجل كونه مبدء لكل شيء ـ و المبدء المُعطى للشيء يجب أن يكون واجداً لما يعطيه ، وكذا لكونه بسيط الحقيقة ، وهوكل الأشياء ، وكونه وجوداً صرفاً ، هو صرفكل وجود ، لا يشذ عن حيطة وجوده وسعة نوره شيء ـ يكون ذاته المقدّسة الوجوبيّة أم الكتاب الأكبر ، الجامع لجميع نقوش الحقايق الوجوديّة ، و الأرقام الماهويّة ، و الجروف الآفاقيّة و الأنفسيّة ، و الكلمات الطيّبة الإلهيّة ، و الأسماء و الصّفات التّامّة الوجوبيّة . و هو ، تعالى شأنه و تقدّست أسمائه ، نور بذاته و شاهد لذاته و ظاهر بهويته . فهو في عين شهود ذاته ، و بعين شهودها ، شاهد لكلّ شيء ، من دون حاجة إلى صور زائدة على ذاته ، أو خارجة عن صقع وجوده تكون ذريعة لانكشاف حقائق الأشياء عليه .

۱ - ق (۵۰) ، ۱۲.

۲ ـ الاحزاب (۳۳) ، ۲.

و بالجملة: سيجئ فى مبحث علمه ، تعالى ، أن موجب علمه بكل شىء و ذرة و فئ ، علمه بذاته المقد سة فى مقام رؤية المفصل مجملاً ، المعبّر عنه بمقام الأحدية الذّانية ، و التّعين الأوّل ، و أو أدنى ، و برزخ البرازخ الكُبرى، و مقام جمع الجمع . قوله: «حضور الشّىء» الخ ١٧/١٣٧ .

أقول : مناط كون العلم حضوريًّا ، و ملاكه ، عدَّة أمور :

منها ، عدم احتياجه إلى الصّور الإدراكيّة الحاصلة فى ذَات المدرِك ، أو قواه الإدراكيّة .

و الثّانى ، أن يكون الوجود الخارجيّ ، و الكون النّفس الأمرىّ ، عين الوجود الإدراكيّ .

والشّالث، أن لايتحقق هنا أمران : أحدهما معلوم بالذّات والآخر معلوم بالعرض بل يكون عين وجوده النّفسيّ العينيّ معلوماً بالذّات .

و الرّابع، أن لايحتاج المدرك إلى تجريد المدرَك عن الغواشى المادّيّة ، بل ولايحتاج إلى عمل ، و نزع صورة ، و تجريد مدرك أصلاً .

و الخامس، أن يتتحد المدرك مع المدرك، اتتحاد الأصل مع الفرع أو بالعكس، أو اتتحاد الشيء مع نفسه .

السَّادس ، أن لا يمكن أن يغيب المدرَّك عن المدرِّك .

السَّابع ، عدم إمكان اتَّصافه بالتَّصوَّر و التَّصديق .

و الثَّامن ، عدم اتَّصافه بالحدُّ و الرَّسم .

و التّـاسع ، قبوله الشّـدّة و الضعف .

والعاشر ، عدم اتتصافه بالإجمال بمعنى الإبهام إلى غير ذلك ، ممّا ذكر فى محلّه .
و إنتها سمّى حضوريّا ، لأنّ ملاكه حضور المدرّك للمدرّك و عدم غيبته عنه . و
سمى الحصولىّ بذلك لأنّ ملاكه حصول صورة المدرّك للمدرّك . و قد مرّ سابقاً ، أنّ
مورد العلم الحضورى علم كلّ مجرد بذاته و بمعاليله و شؤونه وفنونه وأطواره ، و علم كلّ
معلول بعلّته ، عند فنائه فيها و بقائه ببقائها ، بلكلّ فان بالمقنى فيه ، مثل العاشق

بالمعشوق، و نحو ذلك ، و أنّه قابل للنّقص و الكمال و الشّدّة والضّعف، و أنّ المعلوم به غالباً وجودات الأشياء، دون مهيّاتها ، إلّا فى علم النّفس و نحوها بالمهيّات الحاضرة فى ذاتها عند إدراكها للحقايق الخارجة عنها ، أللّهم إلّا أن يجعل المعلوم فى هذا العلم وجوداتها الذّهنيّة ، فيرجع العلم بها أيضاً إلى العلم بالوجود ، تدبّر تعرف !

قوله: «تفصيليّ أو إجماليّ » الخ ١/١٣٨.

الإجمال و التقصيل هنا ، قد يعنى بهما الإبهام و الكلّية و عدمها ، و مرجعه إلى عدم تميّزالمعلوم بكماله وتمامه عندالعالم . وهذا ممّا يتحقق غالباً فى العلم بالمفاهيم والمهيّات الكلّيّة و فى العلم بالموجودات الخارجيّة ، بعناوينها الكلّيّة . و قد يعنى بهما الإجمال ، بمعنى الشّدة و القوّة الوجوديّة ا . وكلامه ، قدّه ، فى المقام قابل للحمل على كلاالمعنين : فإنّ قوله : « بصور متايزة » الخ إن حمل على التفصيل فإنّ قوله : « بصور متايزة » الخ إن حمل على التفصيل الفرقاني ، فى مرتبة انصباغ الوجود العام بأصباغ المهيّات ، و الحدود الوجوديّة ، فى قبال الجمع القرآني و الوجود البسيط التّام الشديد العقلاني أو الرّباني ، و يراد بالصّورة الواحدة ، الصّورة الواحدة ، و الوجود الجمعي القرآني المذكور ، كان المقصود منه الإجمال و التقصيل بالمعنى الثنّاني ، و إن حمل على التقصيل التّميّزيّن ، و يراد بصورة واحدة مبهمة ، غير مميّزة بالتّميّز التّام ، كان شاملاً للعلم الاجمالي والتّفصيلي بالمعنى الأوّل . و إن حمل على الأعم منهاكان شاملاً للقسميّن . و قوله ، « لكنيّه حالة بسيطة » الخ يؤيّد إرادة المعنى الثّاني .

قوله: «هي خــــّلاقة للتـّفاصيل » الح ٤/١٣٨ .

قد ذكرنا مراتب علم النَّفس ، و ما ذكره الفلاسفة فى أقسام الملكات الثَّلث فى باب علم النَّفس ، فراجع !

قوله : « ثمم إن فعليّة » الح ٧/١٣٨ .

١ - و العلم الاجمالي بالمعنى الاول أدون من التفصيلي ، بالمعنى الثاني بالعكس ،
 منه ، قده .

لمّاكان المنظاهر من العلم الفعلى"، ما هو فى قبال الشأنى أوالانفعالى" ـ بمعنى ورود الصّور على النّفس من خارج و ارتسامها فى ذاتها و انفعالها منها من جهة قيامها الحصولى بها ، فيكون مقابل العلم بهذا المعنى ماهو بمعنى الخسّلاقيّة و الإنشاء للصّور الإدراكيّة ، و قيامها الصّدوري بالمدرك ، و ليس المراد من الفعلى هذا المعنى ، و إن كان التّحقيق أن العلم الفعلى بالمعنى المراد منه هنا ، لا ينفكّ عن الفعلى بالمعنى المذكور ـ فسره بما أفاده، قدّه ، حتى يتنضح المراد . فإن المشّائين ، القائلين بالقيام الحلولى للصّورالعلميّة الإلهيّة فى ذاته ، المقدّسة الوجوبيّة ، على ما فهمه أكثر المتأخرين من عبائرهم المأثورة في هذا الباب ، قائلون بأن علمه ، تعالى ، بالأشياء فعلى بالمعنى الدّى أفاده ، قدّه ، ولا يجعلونه فعليّاً بالمعنى المذكور . و سيجى فى باب العلم ، أنّ الهندسة السّلاهوتيّة الإلهيّة و العلم العنائى الجمعى الأحدى " ، سبب لتحقّق الأشياء ، و وجودها فى عالم الأعيان و العلم العنائى الجمعى الأحدى " ، سبب لتحقّق الأشياء ، و وجودها فى عالم الأعيان و للهندسة الإبجاديّة ، التّي للنّظام ، الجّمـلى "الكلّى النّذى للعالم الكبير .

## فِي الْأَعْراضِ النِّسبِيَّة

قوله: «و هو الآن» الخ ١٤/١٣٨.

وجود الآن فى الزّمان ، إمّا بالفرض، و إمّا بسبب الموافات مع الحوادث الآنيّة إذ لا يمكن حدوثه بالقطع ، كما فى الكمّيّات المتّصلة القارّة، لعدم إمكان إنقطاع الزّمان الدّائم الأزلىّ عندهم ، من جهات عديدة ، أشرنا إليها من قبل .

قوله: «كما في الحركة التوسطية» الخ ١٦/١٣٨.

فإنتها فى الزّمان ، لا بمعنى الانطباق ، حيث أنتها بسيطة ، لاجزء لها ، حتى يتصوّر إنطباقها على الحركة القطعيّة ، التّى يمكن انقسامها بالأجزاء و الحدود ، بل بمعنى أنته لا حدّ فى الزّمان النّذى للحركة ، إلّا و هى حاصلة فيها . و الشّىء المتحرّك يتصف بها ، أى بكونه بين المبدء و المنتهى بالفعل . نعم ، هى فى الآن السّيّال على الوجه المذكور ا.

قوله: «بحسب نسبة بين أجزائه» الخ ٧/١٣٩.

و ذلك ، بأن يكون بعضها أقرب من الآخر من بعض آخر ، أوكونه أبعد منه أوكونه في يمينه أو يساره ، أو قدّامه أو خلفه . و أمّاكون رأسه من فوق ورجله من تحت فهو من جهة نسبة المجموع ، لاكلّ واحد ، فتدبّر !

قوله: «ثم الوضع» الخ ١٣٩٠.٨.

قد ذكر له معان أخرى ليس هنا حاجة إلى بيانها .

۱ - أي: «الانطباق».

قوله : «خرج التّأثير» الخ ١١/١٣٩ .

قوله : « تكافوء » الخ ١٤٠ .٥ .

و لذا لو تحقيّق أحدهما فى شىء ، أو مرتبة مع قطع النيّظر عن كلّ شىء ، يجب تحقيّق الآخر فى تلكك المرتبة ،كذلكك . و بهذه المقدّمة تمسيّك صدر المتأليّهين فى إثبات اتيّحاد العاقل بالمعقول ،كما مرّ شرحه فى بابه .

ثم"، إن المفاهيم المتضايفة على قسمين : الأوّل ما لا يمكن اتتصاف الذّات الواحدة بها " ، من جهة واحدة ، و لا من حيثيّتين تعليليّتين . و ذلك ، مثل العليّة و المعلوليّة و المحرّ كيّة ، و نحوها . و أمثال هذه المفاهيم بينها التّقابل ، المسمّى بتقابل التّضايف . و الثّانى مالايكون كذلك ، كالعاقليّة والمعقوليّة ، والعالميّة و المعلوميّة ، و نحوها . و هذا القسم في الحقيقة غير معدود في المتقابلين بالمعنى المذكور ، كا لا نحني الله .

قوله: «أى ، هذه المفاهيم العنوانيّة » الخ ١١/١٤٠ .

١ ـ أى : « من مقولة الفعل » .

۲ - «... الا هو» ، خ ل.

۳ - «,., بهما» ، خ ل.

أى جعل الأوّل ، تعالى ، معروضاً للإضافة المقوليّة ، وجعل مبدئيّته و رازقيّته الإضافة المذكورة ، بالنّظر إلى مفاهيم تلك الامور . لا بالنّظر إلى حقايقها و مصاديقها فإنّ من هذه الجهة جميع إضافاته ، تعالى ، راجعة إلى إضافة واحدة إشراقيّة نوريّة ، هي إضافته القيّوميّة ، كما سيجيء شرحه .

## الْمَقْصَدُ الثَّالِثُ فِي الإِلْهِيَّات

## قوله: «المقصد الثّالث في الإلهيّات » الخ ١٢/١٤٠.

هذا المقصد من أهم مقاصد علم الحكمة ، و هو بمنزلة السَّفَرَ الثَّاني من الأسفار الأربعة ، التي للسَّلاك العملي . و هو السَّفَرُ من الحق إلى الحق بالحق . و المبحوث عنه فيه الموجودات المجردة عن المادة و المدّة مطلقاً . و قد ذكر في الحاشية وجه تسميته بالإلهيّات بالمعنى الأخص .

فإن قلت: لا وجه لتسمية الفلسفة الأولى بالعلم الإلهيّ بالمعنى الأعمّ ، حيث أنّ المبحوث عنه فيها هو المفاهيم العامّة ، و الجواهر و الأعراض ، الّتي هي من الموجودات الإمكانيّة ، ولامساس لها بالبحث عن الإلهيّات أصلاً .

قلت: المبحوث عنه فيها الموجودالمطلق، بما هووجود وموجود مطلق، ونعوته الذّاتيّة و لواحقه الوجوديّة. و الوجود بما هو وجود، هو الحقّ و ظهوراته تقدّست أسمائه، و أيضاً ، لماكان المقصد الأسنى و المطلب الأعلى فيها ؟ هو البحث عن خواصّ واجب الوجود و أحكامه، مع أنّ المبحوث عنه فيها ؟ الأمور الغير المحتاجة إلى المادّة و المدّة ذهناً و خارجاً. و أمثال هذه الأمور ، لمشابهتها بالأمور المفارقة المحضة فى البرائة عن الجسمانيّات و التّنزه عن المادّيات، تسمى بالإلهيّة.

قوله: «في أحكام ذات الواجب» ١٣/١٤٠ الخ.

التّخصيص بالأحكام ، للإشارة إلى عدم إمكان البحث عن حقيقته و ذاته ، تعالى شأنه .

۱ ـ أى : «في الفلسفة الاولى».

فإن قلت: لمّا ثبت أنّ مهيّة الحقّ ، تعالى ، إنيّيّته ، و أنّه وجود صرف ، فإثبات وجوده فى الحقيقة راجع إلى البحث عن ذاته . فكيف خصّ الفريدة بالبحث عن أحكامه ، مع أنّ وجود الشّيء مطلقاً ليس من عوارض ذاته و حقيقته ؟ و لذلك جعلوا البحث عن الهليّة البسيطة الموضوعيّة خارجاً عن مباحث العلم ، و جعلوه من مباحث العلم الأعلى ، أو من مقدّمات العلم و مباديه التّصديقيّة .

قلت: أوّلا البحث عن إثبات الواجب فى الحقيقة راجع إلى البحث عن أحكام وجوده ، حيث أنّ المطلوب منه ليس إثبات وجوده النّفسى ، بل الرّبطى العرفانى . لأنّه القيّوم المثبيت لكلّ شيء ، فكيف يمكن أن يثبته شيء ؟ كماقال أعرف الخلق به : «مَتَى غيبنت حَتَى تَحَتَاج َ إلى اد ليل » . و قال تقدّست أسمائه : « أفيى الله شكتُ فاطر السّموات و الأرض » ١ . مع أنّه بالنّسبة إلى الوجود المطلق من الأحكام بوجه ، فتدبّر!

قوله : « و أمَّا إثبات صفاته » الخ ١٤/١٤٠.

أى ، هذاالبحث منعقد بالأصالة لإثباته، والبحث عنصفاته فىالفريدة الأخرى، إلا أنّه، لَمّا أدّى البحث عن ذاته إلى إثبات صفاته إجمالاً، ذكر فيه استطراداً.

قوله : « و لمناكان مطلب ما الشّارحة » الخ ١٤/١٤٠ .

فى هذا أيضاً إشارة إلى أن البحث عن حقيقته ، تعالى ، غير ممكن . و الشّرح اللّفظى أيضاً إنها هو بالنّسبة إلى ألقابه و نعوته ، لا بالنّسبة إلى إسم الحقيق . إذ لا اسم له ولا رسم و لا نعت ، حتى يحتاج إلى ما ، اسمى أو شرح لفظى ، فتدبّر .

ثم م انتاذكرنا فى أوّل الكتاب أن الموجودات بالنّسبة إلى تحقّق المطالب الثّلثة لها ، كلّها أو بعضها ، على أقسام :

منها ، ما يتحقّق له جميع المطالب ، و هذا مثل الموجودات المركّبة الخارجيّة ، المجهولة الأساميّ و الحقايق ، و المهيّات غير بيّنة الهليّات .

۱ - ابراهیم (۱٤) ، ۱۰.

و منها ، مايتحقّت فيه مطلب ما ، الحقيقيّة و الشّارحة ، دون الهليّة البسيطة ، و يتحقّق فيه الهليّة المركّبة ، و اللّـم الثّبوتيّ و الإثباتيّ .

و منها ، مايستغنى عن الجميع .

و منها ، عن الجميع غير الشَّارحة .

و منها ، ما يتحقّق فيه الهليّة المركّبة ، و اللّم الإثباتيّ ، و الما الشّارحة فقطّ . و منها ، ما لا يتحقّق له الما الحقيقيّة ، و يتحقّق فيه باقى المطالب .

و منها ، ما يتَّحد فيه الجميع ، إلَّا الشَّارحة اللَّفظيَّة .

و منها ، ما يتـّحد فيه مطلباً لم و ما الحقيقيّـة .

و أن " الحق" ، تعالى ، باعتبار مقام غيب هويته المغربية مستغن عن الجميع ، بل لايتصوّر في حقه مطلبأصلاً . و باعتبار مقام الإلهية والواحدية ، يتصوّر له مطلب ما الشّارحة و الهلية البسيطة و المركّبة ، و اللّم الإثباتيّ ، دون الثّبوتيّ . و لكن من جهة وجوده العرفانيّ الرّابطيّ ، دون النّفسيّ الثّبوتيّ .

قوله: «كالظرف » الخ ١٥/١٤٠.

أى ، إذا افترقا يستعمل كلّ بمعنى الآخر ، و إذا اجتمعا يستعمل كلّ واحد فى معنى آخر ؛ مثل أن كلّ واحد منهما ، عند الافتراق ، يستعمل فى نفى الحيثيّة التّعليليّة أو التّقييديّة ، و عند الاجتماع ، يكون المراد من الأوّل نفى الأوّل ، و من الثّانى نفى الثّانى .

قوله : « أو المراد بأحدهما » الخ ١٧/١٤٠ .

الفرق بين الأمرين، أن نفى الواسطة فى العروض بمعناها المشهور المعروف لايلازم نفى الحيثية التسميلية ، بخلاف نفى الحيثية التسميدية ، فإنه ملازم مع ننى الواسطة فى العروض ، غير ملازم مع العروض . وكذا ننى الواسطة فى الشبوت ، فى قبال الواسطة فى العروض ، غير ملازم مع

۱ ـ أى : «ثم انا ذكرنا في أول الكتاب... ان الحق...»

نفى الحيثيّة التّعليليّة مطلقاً ، بخلاف العكس ، فتأمّل! وقد ذكرنا الفرق بين أقسام الوسايط و تعاريفها في محلّه ، فراجع!

قوله: «كما في وساطة وجود الحق » الخ ٢/١٤١.

النَّخصيص بالوجود الإمكانيّ ، للإشارة إلى عدم مجعوليّة المهيّات بالذّات . قوله : «الحقّ» الخ ٢/١٤١.

إنها اختار من بين صفاته ، تعالى ، الحقيّة ، لأنتها عبارة أخرى عن وجوب الوجود المناسب ذكره للمقام ، إذ من معانى الحقّ ، الواجب الوجود ، الذى لاسبيل للبطلان إليه . و لأنته كدعوى الشّىء ببيّنة و برهان . إذ حيث أنّه بذاته ولذاته اقتضى الوجود ، فطريان العدم عليه ممتنع و مُحال ، لأنته فى حكم سلب الشّىء عن نفسه ، فيكون لاسبيل للبطلان و العدم إليه ، فهو الحق الواجب . و بالجملة ، قد مر سابقاً ، أن أحق مصاديق كل مفهوم مالا يحتاج فى حمله عليه إلى حيثيّة تقييدية ، ولا تعليليّة . و هذا بالنسبة إلى مفهوم الوجود لا يتصور ، إلا فى الواجب ، تعالى شأنه .

قوله: «إذا الوجود» الخ ١٤١٨.

أقول: هذا هوالبرهان المسمتى بالبرهان الصّدّيق . وهو برهان النّدين يستشهدون به عليه، وعلى كل شيء، المشار إليه بقوله ، تعالى : «أو لَم ْ يَكُف بِرَبّكَ فَ الآية ، وقوله (ع) : « يا مَن ْ دَل ّ عَلَى ذاتيه بذاته » . و ساير البراهين استشهاد بغيره ، تعالى ، عليه ، و هي براهين إنيّة ، بخلاف هذا البرهان ، فإنّه برهان أشيبه اللّم . إذ البرهان اللّم من الحقيق محال في حقه ، تعالى : و إنه سمّى هذا البرهان ببرهان شيبه اللّم ، من جهة شباهته معه في إفادة اليقين و الجزم التّام "الكامل ، و في أنّه ليس استدلالا ، من غير الشّيء ، عليه ، حيث أن المعلول ، و إن كان بوجه غير مباين للعلّة ، بل مشاكل لها غير الشّيء ، عليه ، حيث أن المعلول ، و إن كان بوجه غير مباين للعلّة ، بل مشاكل لها بحكم : «قُل ْ كُل الْ يَعْمَل مُعلَى شَاكِل لَمّيه » ، إلّا أنّه بوجه آخر مباين مع العلّة ،

١ - فصلت (٤١) ، ٥٣ .

۲ ـ الاسراء (۱۷) ؛ ۸۶۰.

أى من جهة محدوديته و شوبه بالعدم. وهذا بخلاف العلة ، فإنها أصل المعلول و تمامه و بها تحققه و قوامه ، و باطن الشيء لايباينه وتمام الشيء لايخالفه ولايناكره . فالاستدلال منها العليه أتم من الاستدلال من نفس المعلول عليه . لأنه مع نفسه بالإمكان ، و مع علمة بالوجوب ، فليس استدلالاً من مغايره ، عليه . و بعد هذا البرهان . الاستدلال من طريق الإنسان الكامل ، أو النفس الإنسانية ، أو الفصول الأقصى ، إذ السالك و المسلوك فيه واحد . و في هذا البرهان ، الجميع متحد . و هذا البرهان أيضاً ، لماكان من نفس حقيقة الوجود عليها ، فشابه البرهان اللمتي أيضاً من هذه الجهة ، ومن جهات أخرى ، غير خفية على العارف بقواعد الحكة و العرفان .

ثم ، إن لهذا البرهان تقريرات عديدة : منها ، ماذكره الشيخ الرئيس ، قده ، في الإشارات ، و محصّله أنه لا شكت في وجود موجود ميّا . فهو إنكان واجباً فهو المطلوب ، و إلا استلزمه ، دفعاً للدّور و التّسلسل . وهذاالبرهان ، بهذا التّقرير ، بعيد عن البرهان الصّدّيق مراحل :

منها ً أنّه ، استدلال بوجود موجود منّا ، أو بمفهوم الوجود ، و هو خارج عن ذات الواجب و حقيقته ، و مباين معها أيضاً .

و منها ، أنته محتاج فى تتميمه إلى التشبيّث بذيل الإمكان ، والدّور و التّسلسل فلا يكون استدلالا ً من الواجب تعالى عليه .

و منها ، أن تماميته موقوفة على إبطال الدّور و التّسلسل . وقد ظن أنّه ما أقيم برهان قطعى عليه ، و إن كان هذا ظنّـاً فاسداً و حسباناً كاسداً ، إلّا أن المقصود أنّه غير مفيد لليقين عند أمثال هذا الظّان .

ومنها، أنَّه غير مثبت لتوحيده ، بخلافالبرهانالصَّديقيُّ إلىغير ذلك منالنَّقائص .

۱ ـ أي : «سن العلة».

۲ ـ «اوالعقول» ، خ ل.

٣ - أى: «من المراحل».

و منها ١ ، التّقرير المعروف في ألسنة العرفاء . و هو مبنيّ على مقدّمات :

منها ٢ ، أنَّه لا شكتُ في وجود حقيقة الوجود ، بمعنى صرف الوجود الجامع لجميع ما هو من سنخ الوجود وكمالاته ، و الطَّارد لجميع ما هو من أجانبه و غرائبه . إذ بعد ما ثبت أصالة الوجود ، و اعتباريَّة المهيَّة ، و أنَّ الوجود ما ، بالذَّات ، الفعليَّة و التّحقّق و منشاثيّة الآثار ، فالوجود الأصيل المنشاء للآثار ، إمّا الوجود المشوب ، أوالوجودالصَّرف ، أوكلُّ واحد منهما . و علىالتَّقادير يثبتالمطلوب . أمَّاعلىالتَّقديرَين الأخيرين ، فواضح . و أمَّا على الأوَّل ، فلانَّه ، لولا الصَّرف لم يتحقَّق المشوب ، بل ولايتصوّر تحقيّقه . لأن ّ كلّ مقيّد مسبوق بالمطلق ، وكلّ مشوب مسبوق بالصّرف ، وكلّ متعيّن مسبوق بالــّـلا تعيّن . إذ ليس المطلق فى باب الوجود، مثل المطلق المفهوميّ و الكلّيّات الطّبيعيّة ، الّتي لا مكن تحقّقها ، إلا في صنن الأفراد و المراتب. لأنتها مبهات بالذَّات، ليس لهافي حدَّذاتها ونفسها حظٌّ من التَّحصُّل والتَّعيُّن والفعليَّة أصلاً، بخلاف المطلق الوجوديّ ، فإنَّه ما ، بالذَّات ، الفعليَّة والتَّحصُّل و النَّحقُّق ، فكيف يمكن أن يكون تابعاً لشيء: فالوجود الصّرف محقّق ثابت ، بلاشكُّ ولاشبهة أصلاً . و منها ، أنَّ حقيقة الوجود بهذا المعنى لا تقبل العدم بذاتها و لذاتها . أمَّا أنَّها لا تحتاج في طردالعدم إلى حيثيَّة تقييديَّة ، فظاهر ، ممَّا مر . وأمَّا أنَّها لا تحتاج في طرده إلى حيثيَّة تعليليَّة ، فلأنَّ علَّتُها إن كانت مثلها ، فصر ف الشَّىء لايتثنَّى و لا يتكرَّر ، و

لا تحتاج فى طردالعدم إلى حيثية تقييدية ، فظاهر ، ممّا مر . وأمّا أنّها لا تحتاج فى طرده إلى حيثية تعليليّة ، فلأن علّتها إن كانت مثلها ، فصر ف الشّىء لايتثنّى و لا يتكرّر ، و إن كانت الوجود المشوب ، فقد مرّ أنّه مسبوق بالصّرف و المطلق ، و أنّه أنقص من المطلق أيضاً بمراحل ، فكيف يمكن أن يصير علّة له .

و منها أن حل ما لا يقبل العدم بذاته و لذاته ، فهو واجب الوجود بالذات ، فثبت إذن وجود الواجب بالذات .

١ - أى : « و من التقريرات للبرهان المذكور» .

۲ - أي : «سن هذه المقدمات».

و الثَّالث ' ما أشار إليه في الكتاب ، و هو الاستدلال من حقيقة الوجود ، أيضاً ،

لكن من حقيقةالوجود ، بمعنى المقابل للمفهوم . و تقريره أيضاً محتاج إلى مقدّمات : منها ٢ ، أنَّه بعد ما ثبت من أصالةالوجود ، و أنَّ له حقيقة ً ، ينال بهاكلَّ ذي-حقيقة حقيقته ، وأنَّ تلكء الحقيقة ليس لها أفراد متباينة بالذَّات، بل بالمراتبوالظُّهورات والأطوار و الدّرجات ، فنقول : إنّ تلكء الحقيقة لاتحلو : إمَّا أنتكون لها مرتبة ، تكون واجبة بذاتها ، و يكون ماسوى تلكُ المرتبة من أفيائها و أظلالها و عكوسها ، أوْ لا . فعلى الأوَّل ثبت المطلوب . و على الثَّانى ، فنضم إليه مقدَّمة أخرى ، و هي أنَّ هذه الحقيقة لا يمكن أن تتَّصف بالإمكان ، بمعنى تساوى النَّسبة إلى الوجود و العدم ، و لا سَلَمْب كيلتا الضَّرورَتَين . و ذلك ، لبداهة عدم تساوى نسبة الشَّىء إلى نفسه و نقيضه ، و أنَّ حيثيَّة الوجود حيثيَّةالضَّرورة و الفعليَّة ، لاحيثيَّة عدمالضِّرورة ، سيًّا حيثيَّة عدم ضرورة الوجود الَّذي هو نفسها ٣ . بل تتَّصف بالإمكان بمعنى الفقر و الرَّبط ، لابمعنى شيء له الرّبط و الفقر ، بل نفس الرّبط و الفقرِ . إذ ليس الوجود شيئاً له الوجود ، حتّى يتصوّر في حقّه كونه شيئاً يتلّصف بكذا . فإنّه ، لوكان فقيراً يجب لمكان بساطته أن يكون نفس الرَّبط و الفقر . و أيضاً لوكان شيئاً له الرَّبط ، فيقع الرَّبط في مرتبة متأخَّرة عنه، فهو فى حدّ ذاته ، إمّا ليس له الرّبط ، بل غنى بذاته ، فلا يمكن أن يصير ربطاً فى مرتبة متأخَّرة ، و إن كان ؛ نفس الرّبط ، فثبت المطلوب . و إذا كان نفس الرّبط ، فلا يمكن

أن يكون نفس الرّبط و الفقر إلى العدم ، ولا إلى المهيّة ، و لا إلى ما هو مثله ، في كونه

نفس الرّبط . لا لأجل استلزامه للدّور و التّسلسل ، بل لأنّ الشّيء لا يمكن تعلّقه بنفيه

۱ ـ اى : «الثالث من التقريرات» .

۲ \_ أى : «من هذه المقدمات».

٣ ـ أي : «نفس الحقيقة» .

٤ ـ الظاهر : « أو كان نفس الربط ، فثبت المطلوب ، لانه اذا كان نفس الربط

لا يمكن ... »

و أن "الرّبط و النّسبة لا يمكن أن يكون ربطاً إلى الرّبط و النّسبة ، فإن ّضم "الــّلا شيء إلى الــّلا شيء الله القوام و الشّيئيّة و الاستقرار و الاستغناء ـ فيجب أن يكون ربطاً إلى ما هو نفس الغناء و القيموميّة و السّبوحيّة و القدّوسيّة ، و هي المرتبة الأصليّة الغنيّة من تلك الحقيقة ، النّي هي الأصل و باقي المراتب أضوائه و أفيائه . فثبت وجود الواجب بالذّات ، لأن هذه المرتبة ممّا لايقبل العدم لذاتها و بذاتها ، وكلّ ماكان كذلك فهو واجب ، فتلك الحقيقة واجبة بذاتها .

و التَّقرير الرَّابع هذا التَّقرير بعينه ، ولا يخالفه ، إلَّا في حذف بعض المقدَّمات و تقريره أن يقال : إنَّ حقيقة الوجود ـ في قبال المفهوم ـ الَّتِّي قد ثبت تحقَّقها وأصالتها في التّحقتي ، إمّا أن تكون من حيث نفسها ، من حيث هي هي \_ مع قطع النّظر عن نزولها ، و تطوَّرها بشؤونها ، و تفنُّنها بفنونها ، و شوبها بالعدم و المهيَّة لأجل المعلوليَّة و التّـنزّل ـ موجودة ً ، أوْ لا ، لايمكن أنلاتكون موجودة ، إذ قد ثبت أن بها ينالكلّ ذي حقيقة بحقيقته ، و يصيركل شيء موجوداً بها فكيف يمكن أن لا تكون موجودة ؟ فإذاكانت موجودة ، فلا تخلو ، إمَّا أنتكون واجبة ، أولا . فعلى الأوَّل يثبت المطلوب و على الثَّاني ، فقد تحقَّق ، ممَّا أصَّلناها من المقدَّمة الثَّانية أنَّ إمكانها لا يمكن أن يكون إلَّا بمعنىالفقر و الرَّبط بالغير ، وهذا غير متصوَّر في حقيقة الوجود بهذاالمعني . إذكونها ربطاً بنفسها و لنفسها و إلى نفسها غير معقول ، فيجب أن تكون ربطاً بغيرها . و غيرها إمَّا العدم، أو المهيَّة . إذ لا يتصوَّر الثَّاني لها ' من سنخها، حيث أنَّ المرتبة غبر متصوَّرة في الحقيقة ، من حيث هي هي ، الَّتي ليست إلَّا هي ، لا بالمعنى المقول في المهيَّة ، كما هو ظاهر واضح ، بل بمعنى أنَّها غير مشوبة بما هو من غير سنخها و أجانبها و غرائبها ، حتَّى يتصوَّر الثَّاني لها . و العدم نني صرف و باطل محض ، و المهيَّة من حيث هي هي أيضاً ، ليست إلا هي ، بل هي مثل العدم الصّرف ، كما لا يخفي . فثبت أنَّها لا يمكن أن تكون ربطاً بغيرها . و إذا لم تكن ربطاً و فيئاً ، فتكون أصلاً و شيئاً بحقيقة الشّيئيّة

١ - أي : « لحقيقة الوجود » .

وكلَّ ماكانكذلك ، فهو واجب ، فحقيقة الوجود بهذا المعنى واجبة .

و التقرير الخامس مثل ذاك التقرير بوجه ، إلا أنه استدلال بالمرتبة . و تقريره على محاذات ما فى الكتاب، أن يقال : إذا ثبت وجود الوجود و أصالته ، و أنه ذومراتب أو الأفراد ، فإما أن يكون فى تلك الأفراد و المراتب ، ما يكون ذاته بذاته و لذاته موجوداً ، أو لا يكون . فعلى الأول ثبت المطلوب . و على الثانى استلزمه ، دفعاً للدور و التسلسل . لأن هذه المرتبة أو الفرد لمكان إمكانه محتاج إلى غيره ، فننقل الكلام إليه حتى ينتهى إلى الواجب . لكن هذا التقرير بهذا النحو على محاذات ما فى الكتاب . و لو شئنا إلقاء المقدمة القائلة بلزوم الدور و التسلسل ، من دون متابعة التقرير المذكور ، لقلنا لو فرض إمكان تلك المرتبة ، أو ذاك الفرد ، لكان معنى الإمكان فيها ما ذكرناه من الإمكان الفقرى . وقد عرفت أن الربط الصرف والفقر المحض لا يمكن تحققه بدون الأصل ، و ذى الربط ، و أنه لا يتصور فيه الدور و التسلسل أصلا ، كما بيتناه . فثبت وجود الواجب بالتقرير الذي مر ذكره .

والتقرير السادس من طريق قاعدة النور و الظلمة . و تلخيصه ، أنه لاشكت أن الأشياء تنقسم إلى النور و الظلمة ، لأنها إن كانت ظاهرة بذاتها ومظهرة ، لغيرها ، فهوالنور ، و إلا فهى الظلمة . ولاشكت فى أن الظلمة ليست منشأة للآثار ولاطاردة للأعدام ، و أن ضَم مثلها إلى نفسها لاتفيد ذلك . فبتى أن يكون ذلك لأجل النور ، وهو إن كان واجباً بذاته ثبت المطلوب ، و إلا استلزمه ، إما بطريق الخلف ، أو بطريق الاستقامة . و هذا البرهان مرجعه إلى الطريق الصديق ، من جهة أن النور متحد مع الوجود حقيقة و مصداقاً ، و أن الاستدلال فى الحقيقة من الوجود على نفسه ، فتدر !

و التقرير السّابع ، من طريق الاستدلال بالحقيقة فى قبال الظّلّ . و هى ، و إن كانت عين صرف الوجود ، و يكون استدلال بها هو الاستدلال من طريق الصّرف ، إلّا أنّه يغايره بوجه مّا يعلم من تقرير البرهان ، و هو أنّه ، لا شكت بعد ما ثبت أصالة الوجود فى التّحقّق و منشأيّة الآثار و أنّها حقيقة مشكّكة ، أنّ تشكيك هذه الحقيقة

لا يمكن أن يكون خاصيّـــ أفقط ، حيث أن التسكيك الخاصيّ ملاكه على ماعرفت أن يكون الشيء ذا مراتب متفاوتة . وحقيقة الوجود \_ إذ قد ثبت أنها ليست مثل المفاهيم الكلّيّـة التي تكون موجودة بتبع وجود الأفراد و المراتب ، بل تكون الأفراد و المراتب لو فرض لها ذلك ، تابعة لها فى التّحقق و منشأيّة الآثار ، فهى مع قطع النّظر عن الأفراد و المراتب تكون موجودة فى مرتبة سابقة عليها محيطة بها ، وكلّ مايكون كذلك يكون أصلاً للمراتب وهى أفيائه وأظلاله \_ فيكون إذن تشكيكها التّشكيك الخاصّ الخاصي بمعنى أنّها الأصل و لها أطوار ، هى أفيائه و أظلاله ، وكلّ مايكون أصلاً بالنّسبة إلى جميع مراتب الوجود ، لا يمكن أن يكون ممكناً ، بل يكون واجباً ، وهو المطاوب .

التقرير الشامن من طريق الاستدلال بالحقيقة في مقابل ثانية ما يراه الأحول. و تقريره أن يقال ، بعد ماثبت أصالة الوجود ، و أن له حقيقة و أن تكثر الشيء بذاته ماك : إنه لا يمكن تكثر تلك الحقيقة أصلا ، إلا من قبيل ثانية ما يراه الأحول ، لأنه إذا ثبت امتناع تكثرها بذاتها فيجب أن تتكثر ، لو فرض تكثرها بمداخلة غيرها . و غيرها ، إما العدم ، أو المهية . و العدم لا يمكن أن يدخل في تلك الحقيقة ، و إلا يلزم زوالها بذاتها ، و لأنها بذاتها طاردة للعدم ، فكيف يمكن أن يداخلها العدم ؟ و إذا لم يمكن مداخلة العدم ، فلا يمكن مداخلة المهية . لأنها أيضاً تظهر من المحدودية و القصور يمكن مداخل العدم . و إذ لا يمكن تكثرها بذاتها ، و لا بغيرها ، لأجل عدم إمكان تداخل العدم فيها ، فتكون واجبة بذاتها . لأن كل ممكن يكون العدم داخلا في ذاته ، فتدتر !

و التقرير التاسع ، من طريق أصالة المهية . و هو أن يقال ، بعد ما ثبت أصالة المهية في التقرر على مذاق القائلين بها : إمّا أن تتحقق مهية بسيطة ، أوْ لا . و الثّاني محال لأن كلّ مركتب البسيط موجود فيه . و على الأوّل ، إمّا أن يتحقق فيها مايننزع عن ذاتها الموجودية المصدرية من دون حيثية زائدة ، أوْ لا . و الثّاني مُحال ، إمّا لاستلزامه الدّور أو التسلسل ، و إمّا لأن احتياجها في انتزاعها إلى حيثيّة زائدة مستلزم

لتركتبها مع فرض بساطتها هذا خلف ، و الأوَّل مستلزم للمطلوب .

والتّقرير العاشر من طريق صرف المهيّة ، و المهيّة من حيث هي . و هو أن يقال بعد ما ثبت أصالة المهيّـة ، و أنّـها من حيث هي هي ، ليست إلَّلا هي ، لا موجودة و لا معدومة : فلو لم يتحقَّق فيها ما تكون بذاتها منشاء لانتزاع الموجوديَّة ، فإمَّا أن تكون منشاء له ، لامن حیث هی ، فقد فرضناها من حیث هی ، هذا خلف . و إمّا أن تكون منشاء بضمّ ما هو مثلها إليها ، و هو أيضاً محال . لأنّ ضمّ ما «ليس إلا هي » إلى مثلها لا يُصيِّرُها «بحيث لاتكون إلّا هي». و إمّا أن تكون بضم " « غيرها » ، ولاغير ، إلّا العدم و حاله معلوم . فيجب أن يكون فيها ما بذاتها تصير موجودة و نفس الموجوديّة ، حتّى يصبر غبرها بسببها خارجة عن كونها ، من حيث هي . أي تصبر بسبب انتسامها إليها ، ومن حيثيَّة مكتسبة منهاكذلك . فثبت وجودالواجب بالذَّات ، فتأمَّل! وبعبارة أخرى : لو لم يتحقّق في المهيّات ما بذاتها تكون منشأة لانتزاع الموجوديّة ، لم تتحقّق الموجوديَّـة أصلاً ، لما مرَّ من أنَّ حصولها ، إمَّا بضمَّ مثلها إليها ، أو بضمَّ غيرها ، أو بنفسها منغيرضم ّ شيء إليها . والأوّل والثّانيّ مُـحالان ، لماأشرنا إليه . والثّالث لايمكن لو لم تكن بنفسها منشأة لها ،كما هو واضح . فثبت وجود ما بنفسها تكون منشأة لانتزاع الموجوديَّـة ، و هو الواجب ، تعالىٰ شأنه . ـ و هذا التَّـقرير صدَّيقيُّ ، لأنَّـه استدلَّ فيه بالمهيّة الواجبة على نفسها ، حيث لزم من نفيها إثباتها ، فتدبّر !

و الأحد عشر من طريق النّـاقص و الكامل . و تقريره أنّـه ، لا شكتَ فى وجود الموجود النّـاقص ، و هو مستلزم للكامل : إمـّا دفعاً للدّور والتّسلسل، و إمـّا لعدم إمكان وجوده بدون الكامل بالمقدّمات السـّالفة ، و الكامل المطلق ليس إرّلا الواجب ، فتدبّر!

والثنّانى عشر من طريق تقسيم الوجود إلىالننّام و فوقالتنّام والننّاقص والمستكنى ، و أنّ وجود الأخيرَين مستلزم للأوّلـين ، إمنّا دفعاً للدّور و التّسلسل، و إمنّا لعدم إمكان وجودهما بدونهما ، لما مرّ ذكره ، فتدبّر !

و الثَّالث عشر من طريق القوَّة و الفعل . و تقريره أنَّ الوجود ، إمَّا بالفعل من

جميع الوجوه ، و إمّا بالقوّة كذلك ، و إمّا بالفعل من بعض الوجوه ، و بالقوّة من وجه آخر . و وجود الأخيرَين مستلزم للأوّل ، إمّا دفعاً للدّور و التّسلسل ، و إمّا لأن كون الموجود بالقوّة من جميع الوجوه ممتنع التّحقيّق ، و إلّا يلزم اجتماع النّقيضيّن . لأن حيثيّة الوجود حيثيّة الفعليّة و طرد العدم و القوّة ، و الهيولى الأولى ، كونها بالقوّة ، بالنّسبة إلى الصّور ، لا مطلقاً ، حتى بالنّسبة إلى مطلق الوجود أى حتى وجود نفسها كما لا يخنى ، و وجود الثّانى من دون الأوّل مُحال ، لما ذكرنا من مسبوقيّة كلّ مشوب بالصّرف ، وكلّ مقيّد بالمطلق . ولأنّه من حيث كونه بالقوّة غيرموجود ، و من الوجه النّدى هو بالفعل ، إن لم تكن فعليّته صرفة بل مشوبة ، لم تتحقّق بدون الصّرفة ، و إن كانت كذلك المثلوب .

والرّابع عشر من طريق الظّهور و البطون . و تقريره أنّ الموجود ، إمّا ظاهر من جميع الوجوه ، أو باطن كذلك ، أو ظاهر من وجه و باطن من آخر . و البطون المحض مستلزم للعدم المحض ، و الأخير مستلزم للأوّل ، كما بيّناه سابقاً . و الأوّل مستلزم للمنظلوب .

فإن قلت : لوكان الواجب ، تعالى ، ظاهراً من كل وجه ، فلَمِ يكون وجوده مورداً للإنكار و لما صارت حقيقته ٢ مخفية عن الأفكار ، و وجهه الكريم مستوراً عن الأنظار ؟

قلت: قد مرّ سابقاً أنّ اختفائه ، تعالى ، مرجعه إلى قصور الإدراك ، و إلّا فهو أظهر الظنّواهر الوجودينّة ، و صار لغاية ظهوره مورداً للإنكار ، و سبباً للبطون و الاستتار .

و التّقرير الخامس عشر من التّقريرات للبرهان المذكور ، بحيث لا يحتاج إلى معونة الدّور و التّسلسل ، هو أن يقال الموجود لا يخلو من أن يكون واجباً أو ممكناً ، إذ

۱ - أى: «و ان كانت فعلية صرفة».

۲ - أي: «حقيقة الواجب»,

الامتناع لا يتصوّر مع فرض الوجود. فإن كان واجباً ، فهو المطلوب ، و مع الإمكان لا يتصوّر الوجود ، مناللا اقتضاء اللذي هو لازم الوجود ، مناللا اقتضاء اللذي هو لازم الوجود ، مناللا اقتضاء اللذي هو الإمكان . و وضع الإمكان ، بلاوجوب ، كوضع اللا شيء بلا شيء ، اللذي لا يجتمع مع الشيئية .

التقرير السّادس عشر من طريق مساوقة الوجود مع الوجوب ، و أنّ الشّيء ما لم يجب لم يوجَد ، وما لم يوجّد لم يوجيد ؛ و تقريره قريب المأخذ من سابقه .

والسّابع عشر من طريق ملازمة الوحدة فى العلّة معها فى المعلول ، و بالعكس . و أنّ الممكن مزدوج الذّات ، و أنّه ، لو لا صدور الواحد و تحقّقه، لم يتحقّق الكثير، فتأمّل !

والثنّامن عشر من طريق لزوم المشاكلة بين العلة والمعلول ، والأثر والمؤثّر ، و أنّ البينونة بين الممكن و مثله عزليّة ، و أنّه ، لولا الوجوب ما تحقّق العلّيّة ، و على فرض عدم نحقّقها ثبت الوجوب ، لبطلان الترجّح بلا مرجّح .

و الطربق التاسع عشر من طربق الشيء ما لم يتشخص لم يوجد ، و أن الشيء الممكن منحل إلى مهية و وجود ، وأن المهية ، من حيث هي غير متشخصة ، وكذلك مع ضم غيرها إليها و وجودها أيضا ، من دون وضع علة أولى ، غير متشخص ، بناء على اعتبارية المهية فلايتحقق تشخص أصلا . و إذا لم يتحقق التشخص ، فلايتحقق الوجود أيضا ، ولا المهية . وبعبارة أخرى ، المهية إذا كانت ، من حيث هي غير متشخصة وكذا من حيث ضم غيرها إليها ، فحصول تشخصها ، إمّا بالوجود الذي يقتضيه غيرها ، وغيرها فهو مع مُحاليته مستلزم لوجود الواجب ، و إمّا بالوجود الذي يقتضيه غيرها ، وغيرها ليس إلا العدم ، و اقتضائه للوجود غير معقول ، أو يكون الاقتضاء من قبل الوجود الإمكاني ، فهو مع مُحاليته مستلزم للمطلوب .

قوله: « و قس عليه » الخ ١٦/١٤١ .

۱\_ أى : « سع الوحدة » .

قد ذكرنا فيما سبق من الكلام: أن العوارض الذاتية للوجود ، مثل الوحدة و الحيوة والنتورية والعلم ونحوها ، كالوجود في جميع الأحكام ، وأن الأقسام الأربعة للتشكيك جارية فيها من دون فرق . فكما أن صرف الوجود ، وحقيقته المقابلة للظلل ، لايقبل العدم لذاته و بذاته ، وهو عين ذات الواجب ، تعالى شأنه ، فكذلك صرف العلم والحيوة و النتورية و نحوها ، وكذا البراهين ، التي أقيمت على أن في الوجود ما هو الأصل بالنسبة إلى جميع الوجودات ، وكل ما سواه أفيائه و أظلاله وعكوسه ، وهو بذاته النورية غنى عن كل شيء ، و أصل كل شيء و مبدئه و غايته ، فكذلك في هذه الأمور .

و يرشدك إلى ذلك العبارة التى نقلها فى الكتاب عن المعلم الشانى ، قدة ، التى ملمختصها أنه يجب أن يكون فى العلم والإرادة والقدرة والحيوة ونحوهاشىء بالذات، حتى تكون هى فى غيرها ، لا بالذات الخ . إذ كما أن صرف الوجود صرف كل وجود ، فكذلك صرف العلم صرف كل علم ، و ما سواه من المقيدات أفيائه وأظلاله ، وهكذا فى باقى الصيفات . و لكن لما كانت هذه الصيفات بحسب مفاهيمها من العوارض الذاتية للوجود ، و بحسب المصداق عين حقيقته النورية الوجوبية ، فكون جميعها بحسب أصل حقيقتها واجبة بالذات ، لا يوجب التعدد ، ولا التكثر فى الواجب ، تعالى ، كما سيشير إليه بقوله : «ثم ارجعن » الخ .

و إنسما فستر الإمكان بالإمكان العام ، حتى لا ينا فىالوجوب، حيث أن واجب الوجود بالذ ات واجب الوجود من جميع الجهات و الحيثيات . فاتتصافه ، تعالى ، شأنه بهذه الصقفات إنسما يكون بطريق الوجوب ، لا بنحو الإمكان الخاص .

قوله : « بل المتألّهين » الخ ٩/١٤٢ .

أى: المتوغّلين فى التّألّه، و هم العرفاء بالله، تعالى، من الصّوفية، أوالّذين جمعوا بين طريقى النّظر والمجاهدة، والكَشف والشّهود فى إدراك حقايق الأشياء. و المقصود أنّ هذه الطريقة مرضيّة للجميع فتدبّر!

قوله : « بأنّ الحركة لا بدّ لها من محرّك » الخ ١٢/١٤٢ .

و ذلك ، لأن الشيء الواحد من جهة واحدة لايمكن أن يكون محركاً ومتحركاً، و إلا لزم اجتماع المتناقضين فى شيء واحد ، كما أنه لا يمكن أن يكون علمة و معلولاً لشيء واحد و ممكناً و واجباً ، مع أن هذاالحكم ضروري ، و ما ذكر من البيان تنبيه له. قوله : « بأنها ليست طبيعية » الخ١٤/١٤٢ .

قال في الحاشية : « الأوّل » الخ .

إن قلت : مَن أنكر أن تكون للأفلاك نفس ناطقة "قدسية بل النفس الحيوانية لايُصدِّق بفيضان الحيوة من الأفلاك على المركبات العنصرية ، حتى يستدل "بإفاضتها ، على كونها غير فاقدة لها ، من جهة أن معط الشيء ليس بفاقد له . فيكون هذا الدليل متوقفاً على ثبوت النفس لها . فلو أثبت وجود النفس لها بذاك الدليل ، لزم الدور ، أو المصادرة على المطلوب الأول .

قلت : كون الأفلاك والطّبابع السّماويّة منشاء ومبدء لحيوة المركبّات ولو بالمبدئيّة الإعداديّة مسلّم عندهم . و هذا المقدار يكنى فى إثبات كونها غير فاقدة للحيوة ، لأن العالى . لايفعل لأجل السّافل . مع أنّه ، على تقدير كونها فاقدة للنّفس الحيّة بالذّات، يجب أن تكون الواسطة الإيجاديّة لحيوة المركبّبات ، العقول العشرة ، بل العقل العاشر عندالمشّائين منهم ، الذّاهب بعضهم إلى هذه المقالة الفاسدة . ومعلوم أن الجهات المتصورة فيه لاتنى بإفاضتها ، مع لزوم الطّفرة المستحيلة ، لو فرض إفاضتها على المركبّات العنصريّة ، كما لا يخنى ، فتدبيّر!

قوله : « و إلّا لم ينته » الخ ١٥/١٤٢ .

إذ فرض التّعاكس ، فى كون الغاية بعضها لبعض ، مستحيل بالضّرورة . و قال فى الحاشية ، و أيضاً «كانت حركاتها » الخ .

لأن الغاية حينئذ تكون حاصلة ، فيلزم وقوف الحركة ، فتكون مستقيمة ، كما لا يخفى .

قوله: « و ربّما يسلك طريق حركة النّفس » الخ ١٧/١٤٢ .

أى ، طريق النّفوس السّفليّة ، سيّما النّفس الإنسانيّة . فإن النّفوس النّباتيّة والحيوانيّة ، لمكان انطباعها و حلولها فى المادّة عندهم ، تكون فعليّتها غير ساذجة ، بل مشوبة بالقوّة . وكذا فى خروجها من القوّة إلى الفعل ، ليس بحيث يظهر فى بادى النّظر احتياجها إلى مُخرِج إلهيّ أمرى ، وإنكان على طريقة صدر المتألّهين ، وقاطبة العرفاء الشّاخين و الحكماء الإشراقيّين ، مبنيّة مسلّمة ، لكن ليس فى الظّهور مثل النّفوس الانسانيّة . و لذلك خصّ بعضهم ذاك الطّريق بالنّفس الإنسانيّة .

و أمَّا النَّفوس الفلكيَّة ، فهي ، و إن كانت خارجة ً آناً ، فآناً من القوَّة إلى الفعل ، أى من فعليَّة ناقصة إلى ما هي أتمَّ و أكمل منها ، إلا أنَّها بناءً على أزليَّتها ، لابداية زمانيّة لوجودها ، حتّى يقال أنّها في أوّل الأمركانت بالقوّة . و إنكان جريانالبرهان غير متوقَّف على ذلك ، إلَّا أنَّه بالطَّريق ، الَّذَى أَفَاده ، قدَّه ، يحتاج إجرائه فيها إلى تمحـّل، كما لا يخفي : بأن يجعل المراد من بدايةالأمر فيهاكل ّآن من آنات وجودها، وكلّ قطعة من قطعات زمان تحصَّلها ، النَّتي تتحرَّك بالحركة الجوهريَّة ، و تتحوَّل بالتَّحوَّل الذَّاتي فيها إلى عالم الأمر الإلهيُّ ، و حضرة الجبروت ، والدُّهر الأيمن الأعلى النَّسبة إلى ما فوقها من الآنات و الأزمنة ، أوكل آن من الآنات ، الَّتي يخرج فيها من فعليَّة ناقصة ، إلى ما هي أثم منها، بالنَّسبة إلى آن آخر، هوظرف فعليَّتها الإضافيَّة الوجوديَّة، بناء على نفى الحركة الجوهريّة. وبالجملة هذه الطّريقة أخصّ بالنّفس الإنسانيّة من غيرها ، و إن أمكن إجرائها فى كلّ واحدة منالنّـفوسالسّـفليّـة والعلويّـة ببيان يختصّ بها، إَّلا أنَّ إجرائها فيها' لايحتاج إلى تمهيد مقدّمات ، و تأسيس أصول غير ما أشار إليها فيالكتاب . و ذلك ، بخلاف النَّفوس الأخرى'، فإنَّ ثبوت النَّفسالنَّاطقة القدسيَّة ، بلالحيوانيَّة الملكوتيّة للأفلاك ليس مسلّماً عندالجميع ، وكذلك الحركة التّحوّليّة الجوهريّة فيها و فى غيرها ، بل وكذا مطلق الخروج منالقوّة إلى الفعل، لابالحركة التّحوليّةالذّاتيّة، بناء على عدمالحركة الجوهريّةالذّاتية فيها ، بحيث يحتاج إلى مُنخرج إلهيّ، ولكن وجود

١- أي: « النفس الأنسانية ».

النّفس الإنسانيّة وتجرّدها ، أو بلوغها إلى التّجرّد و خروجها منالقوّة إلى الفعل ، محقّق عندالحكماء المحققين البارعين فى الحكمة الإيمانيّة ،مع أنّ الوفود على الله و ملكوته الأسنى ليس غاية لجميع النّفوس . فلذلك كان إجراء هذا المسلك فى النّفس الإنسانية أنسب و أليق .

قوله : « وكذا لا بدُّلها » الخ ١/١٤٣ .

إلا أن مخرجها الغائى بعينه مخرجها الفاعلى "، لأن ما هو ؟ وهل هو؟ و ليم هو؟ فيها واحد، والنهايات هوالرجوع إلى البدايات، ومن الطرق التي ترجع إلى طريق الحركة الحوهرية لعالم الطبيعة، وقد أشرنا إلى تقريره فى الحدوث الجوهرى . فواجع المحركة الجوهرية لعالم الطبيعة، وقد أشرنا إلى تقريره فى الحدوث الجوهرى . فواجع الواجب هذا الطبريق الصد يق لإثبات الواجب هذا الطبريق . لأن فى الطبريق الصد يق الدليل والمدلول متحدان . و فى تلك الطبريقة السالك متحد مع المسلوك فيه ، بل بوجه آخر بلسان «مار مَيْت إذ و رَمَيْت» المحدد الطبريقة بعدها إنها تتحقق ، لواستدل من طريق نفس الإنسان الكامل الجمعى "المحمدي ، الذي هو المظهر الأتم والمجلى الأكمل للاسم الأعظم الجامع الإلهى والمطالب الشائلة متحدة فيها حقيقة و بدوها مسك و ختامها مسك . ولذا ورد فى الحديث: «أنتم الشائلة متحدة فيها حقيقة و بدوها مسك و ختامها مسك . ولذا ورد فى الحديث: «أنتم أد لآء عكى الله و ورد فى الجامعة : «أنتُمُ السبيل الأعظم و الصراط الأقوم»، وهى التى تنوخ و راحلتها على باب الله ، و تصير عاكفة على جنابه حقيقة ، تدبير تعرف! وهى التى تنوخ ولا الحركة طلب » الخ ٢/١٤٣٠ .

و ذلك ، لأنتها معرَّفَة بالخروج منالقوّة إلى الفعل ، أوكمال أوّل لما بـالقوّة من حيث ما هو بالقوّة ، فهي طلب للفعل أو للكمال الثّاني ، فلابدّلها من مطلوب .

قوله: « وكلّ مطلوب تناله » الخ ٢/١٤٣.

١- الانفال (٨) ، ١٧.

٧\_ الظاهر « تنيخ » .

اقول : و ذلك ، لأنه ليس لها مقام معلوم و حدّ معيّن ، بخلاف باقى المجالى و المظاهر ، و لذلك قالت الملائكة « وما منّا إلّا له مقام معلوم » ، فتدبّر!

قوله: « دونه » الخ ٢/١٤٣ .

الأوّل إشارة إلى مقام الفناء ، والثّانى إلى البقاء بعد الفناء : « آلا بذكرالله تطمئنّ القلوب »٢.

قوله: « عن منهج الصدّق » الخ ١٤٣ ٥٠.

قال في الحاشية : « إلا أن يراد بالحدوث » الخ.

أقول: وكذالو أريدبالحدوث الحدوث الذّاتى، فإنّه يؤول إلى الاستدلال بالإمكان الذّاتى ، فلا يصير خروجاً عن منهج الصّدق ، إلّا أنّه لايصير طريقاً على حدة ، بل يمكن الاستدلال من طريق ساير أقسام الحدوث ، إلّا أنّه كثير المؤونة .

قوله: « لأن مناط الحاجة » الخ ١٤٣ ٥ .

فلايتم الدّليل ، ولو استدل بعدوث بعض العالم ، بخلاف الوجه الّذى ذكره فى الحاشية ، فتبصّر !

قوله : « ولا الإمكان معالحدوث » ٦/١٤٣ .

أى : شطراً .

١ - الصافات (٣٧)، ١٦٤.

٢ - الرعد (١٣) ، ٢٨ .

## فِي تَوْحيدِه ، تَعالىٰ

قوله : « غرر في توحيده » ٦/١٤٣ .

هذاالمبحث أيضاً من أمتهات مباحث الحكمة ، بل أهم مباحثها بعد البحث الأول . و فيه أيضاً طرق عديدة ، و عليه دلائل كثيرة ، حتى قيل : إن الرّازى أنهاها إلى ألف برهان . ولكن أسد البراهين في هذاالباب أيضاً طريق الصّديقين ، اللّذين يستشهدون به عليه ، و على أوصافه و نعوته ، وأفعاله ، و لذا بدء به . و يمكن تقريره بوجوه عديدة : منها ، أنّه لمّا بيّنا أن الواجب ، تعالى ، صرف الوجود ، اللّذى لا أتم منه ، وأن صرف الشيء لايتعدد ، ولا يتكرّر ، ثبت أنّه واحد ، بل أحد ، لايتعدد ، ولا يتثنى الله ولا يتجزّى ، ولا ثانى له أصلاً .

و منها ، ما فى الكتاب ، و تقريره : أن حقيقة الواجب ، تعالى اقد ثبت أنها صرف الوجود ، وصرف الوجود لا يمكن أن يصير معروضاً للكثرة ، وكل ماكان كذلك ، فلا يمكن أن يتعدد ، بل هو واحد أحد . أما المقدمة الثانية ، فهى واضحة . و أما الأولى ، فلأن صرف الوجود ، إما أنه يقتضى المقدمة الثانية ، فهى واضحة . و أما الأولى ، فلأن صرف الوجود ، إما أنه يقتضى الوحدة والتوحد ، فعلى الأول ، ثبت المطلوب . وعلى الثانى ، فإما أن يقتضى الكثرة ، أو لا يقتضى شيئاً منهما . فعلى الأول ، ثبت المطلوب . وعلى الثانى ، فإما أن يقتضى الكثرة ، أو لا يقتضى شيئاً منهما . فعلى الأول من الثانى ، فلا يحصل الكثرة متألفة من الوحدة و الكثرة أيضاً ، لأن الكثرة متألفة من الوحدات . وعلى الثانى منه ، تكون كل واحدة من الوحدة و الكثرة عرضية ، بالنسبة إليه ، و باقتضاء الغير لواحدة منهما له ، ضرورة بطلان الترجم بلا مرجم . فيصير الواجب فى وحدته معللاً بالغير، بل فى وجوده و وجوبه أيضاً ، لأن مرجم . فيصير الواجب فى وحدته معللاً بالغير، بل فى وجوده و وجوبه أيضاً ، لأن مرجم .

الوحدة عين الوجود والوجوب ، هذا خلف . ولكن لايخفى ان ذكر المقدّمات الاخيرة غير محتاج إليه ، حيث أن عدم تكرّر صرف الوجود ، بل صرف كل شيء ، بديهي غير محتاج إلى البيان بعد تصوّر معناه . و لكنيّه ، قدّه ، ذكرها للتّنبيه والتّوضيح .

ثم آإنا ذكرنا فى شرح الإلهيات بالمعنى الأعم ، عندالإشارة إلى شبهة إبن كمونة، أن الطرق إلى الله و أسمائه وصفاته كثيرة ، بل بعدد أنفاس الخلائق ،كما ورد فى الحديث. و ذكرنا أيضاً أن التوحيد على أربعة أقسام : توحيد العوام ، والخواص ، و أخص الخواص ، وصفاء خلاصة الخاصة . و ذكرنا أن بعضهم أنهاه إلى إثنى عشرقسما ، و أومأنا إلى كل واحد منها بما اقتضاه طبع المقام ؛ فنى هذا المقام لانحتاج إلى تكراره.

قوله : « الوجود بشرط لا » الخ ٧/١٤٣ .

أقول: بل المراد به ، على ما هو المتداول فى ألسنة العارفين ، الوجود لا بشرط ، أى الغير المقيد بقيد ولا نعت ولا وصف ولا اسم ولا رسم . و يعبرون عنه بالوجود الحق ، أى الساّذج الخالص عن كل قيد ، كما قيل : الوجود الحق ذاته الخ . ولكن هذا الله بشرط غير الله بشرط القسمي ، أى المقيد بالعموم والإطلاق ، والسّعة الوجودية . فإنه الفيض المقدس ، والنّفس الرّحماني ، وفعل الله السّاري فى الذّراري . وإنها جعله الوجود بشرط لا ، حتى لايتوهم الحجوب سريان ذاته تعالى فى الأشياء واتتحاده بكل شيء ، كما توهمه من لم يكن عارفاً بمراداتهم من كلماتهم ، و إلّا ، فالوجود الحق بذاته طارد للعدم والنقصان . فالتقييد بهذالغو ولا طائل تحته ، أصلاً . لأن هذا الشّرط ، إن كان معتبراً فيه يكن معتبراً فيه يكون التقييد به لغواً ، بل مضرا ، كما لايخني . و إن جعل مرجع هذا القيد إلى وجوب الوجود، حيث أن عدم الإمكان والنقصان هوالوجوب من جهة أن سلب السلب إثبات ، الوجود، حيث أن عدم الإمكان والنقصان هوالوجوب من جهة أن سلب السلب إثبات ،

۱- « للتبيين » ، خ ل .

٧- « طبع ذاك المقام » ، خ ل .

٣- أي: « فان اللابشرط القسمي».

فيؤول المعنى حينتذ إلى أن الواجب، تعالى ، هو الوجو دالواجب، أو الغير المتسف بالإمكان ، و من المعلوم أنه لا طائل تحت هذا الكلام .

و بالجملة . فيما ذكرنا فى أوّل الكتاب غنى وكفاية ، فليراجع إليه طالب الفهم والدّراية .

قوله: « ذلك الكثير » الخ ١١/١٤٣.

أقول: قوله بذاته ، يمكن أن يجعل وصفاً للكثير ، و الضّمير راجع إليه أيضاً ، لا إلى الواحد . و يمكن أن يجعل متعلّقا بالواحد، أى ذاك الواحد فرد ذاتى لذلك الكثالكثير، المقتضى بحسب سنخه الكثرة . وعلى الأوّل يكون قوله : « والمفروض » توضيحاً لذلك ، فتدبّر !

قوله : « فإذا كثّرناه » الخ ١٢/١٤٣ .

إشارة إلى قاعدة كليّة ، وهي أنّ حكمنا باقتضاء شيء للكثرة بذاته ، إبطال لذلك الشّيء بذاته ، إذاقتضاء المنا في للشّيء مناف له .

قوله : « تركّب أيضاً » الخ ١٤/١٤٣ .

هذا البرهان من البراهين المشهورة ، المعروفة عندهم ، و هوالاستدلال من طريق لزوم التركيب على فرض التعدد ، وله أيضاً تقريرات عديدة ، و مرجع أكثر البراهين إليه . وتقريره على محاذاة الكتاب ، أن صرف الوجود ، لوفرضنا عدم اقتضائه للوحدة ، و فرضنا إمكان تعدده ، فلا شكت أنه ، على تقديرالتعدد ، هذه الأفواد تكون مشتركة في وجوب الوجود ، الذى يجب أن يكون ذاتياً مشتركاً بينها . لأنه ، لوكان عرضيا ، لكان معللا ، لأن كل عرضي معلل . و ما به الاشتراك الذاتي يستلزم ما به الامتياز الذاتي . فيلزم تركيب ذات كل واحد من الواجبين من جزئين : أحدهما ما به الاشتراك ، والثاني ما به الامتياز : والتركيب مستلزم للاحتياج إلى الأجزاء ، التي هي غير الكل . والمحتاج إلى الغير ممكن . و أيضاً هذه الأجزاء لا يمكن أن تكون واجبة ، بل يجب أن تكون والمحتاج إلى الغير ممكن . و أيضاً هذه الأجزاء لا يمكن أن تكون واجبة ، بل يجب أن تكون

١\_ و هذا مع قطع النظر عن الايراد الاتي في تقرير الشبهة ، منه ره .

ممكنة لعدم إمكان تحقق التركيب الحقيق فى الواجبات . والمحتاج إلى الممكن ممكن ، مع أنه ، لواحتاج الأجزاء إلى الكل ، والكل إليها ، فهو مستلزم للدور . لوجعلت معلولة لغيره ، لكان أفحش ، مع أنه ننقل الكلام إليه ، حتى لينهمى إلى الواجب البسيط ، الذى لا يمكن فرض تركبه أصلاً ، وهو المطلوب .

ثم إنه ، قدّه ، أفاد فى الحاشية بقوله : « و هذا هوالتّركيب » الخ . أقول : إنّها ألزم التّركيب من شيء . كالجنس والفصل والنّوع الخ ، لأنّ وجوب الوجود هو تأكّد الوجود الّذى هو عين الوجود ، والوجود ليس بجنس ، ولافصل ، ولانوع ، ولاعرض عام من ، ولا خاص ، وليس له أيضاً جنس و فصل و نوع . وهذا أيضاً أحد الدّلائل على عدم جوازالتّركيب فيه ، و هو أخف مؤونة من البرهان الّذى ذكره ، قدّه .

ولا يرد عليه الشّبهة المنسوبة إلى ابن كمُونة . و تقريره ، أنّ الواجب ، تعالى ، مرف الوجود النّدى لا أتم منه ، والوجود بسيط ، لاجنس له ولا فصل ، مع أننه ، على فرض تعدّده يلزم أن يكون له جنس و فصل ، هذا خلف . وأيضاً ، أجزائه ، إنكانت غيرالوجود ، فلا يكون مافرضناه صرف الوجود صرفاً ، و إنكانت صرف الوجود، فهو لايتكرّر ولا يتشنى أصلاً . وإنكانت الوجود المقيد ، فيلزم أيضاً أن لايكون مافرضناه صرفاً ، بصرف ، فتدبر !

و لكن لمّا كان هذا البرهان مع قطع النّظر عن هذه المقدّمات، فلذلك ورد عليه الشّبهة المذكورة ، فأشار إلى دفعها قوله : « لاعرضيّاً » الخ . قال ، قدّه ، في الجاشية : «إنّما قال ذلك، الخ.

أقول: الظاهر أن نظرا بن كمونة فى ذلك ليس إلى ماأفاده ، قده ، لأن كون وجوب الوجود معنى واحداً لا يقتضى عدم التعدد ، مع أن التعدد الأفرادى حاصل على كل تقدير ، إلا أن يكون المراد منه صرف الوجود ، والمستشكل ليس بقائل بأن حقيقة الواجب هو صرف الوجود ، و إلا لم يذهب إلى تباين الذاتين بتمام المهية والذات ، فتدبر! بل

نظره إلى أنّه ، لوكان القول ذاتياً يلزم التّركيب ، فجعل قوله عرضيّاً ، حتّى لا يلزم التّركيب .

قوله : « و من عوارض الوجود » الخ ٨/١٤٤ .

بيان آخر للمحمول بالضّميمة . فإنّه على تقدير أن يكون المراد من الضميمة ، الضميمة الضميمة الوجوديّة ، تكون النّسبة بينهما التتساوى . ولوجعل الضميمة أعمّ من الضميمة الخارجيّة و الذّهنيّة ، فيصير الأوّل أعمّ من الثّانى ، بل يشمل الأوّل الخارج المحمول أيضاً . وقد ذكرنا ما يتعلّق بتحقيق الأمر فى المقام فيما سبق من الكلام ، فراجع !

قوله: « فهي مستحقّة لحملها » الخ ١٠/١٤٤.

مراده أن الوجوب الحقيق لما كان عين الوجود الحقيق و تأكده ، فحمل مفهوم الوجوب على الواجبين يكون بعينه ، كحمل مفهوم الوجود عايهما . فكما أن تعدّد أفراد مفهوم الوجود لايستلزم أن يكون عرضياً لأفراده ، بمعنى المحمول بالضميمة ، فكذلك تعدّد أفراد الوجوب أو الواجب ، وكما أن كون الوجود ، أى مفهومه عرضياً للواجب ، بمعنى ماهو المصطلح فى إيساغوجى ، لا يستلزم المكان كونه زائداً فى الجميع عند الجميع ، فكذلك فى الوجوب .

ولكن يمكن أن يقال : فرق بين الذاتى ، الذى لا يحتاج فى حمله على الشيء إلى الحيثية التقييدية ، كما فى حمل الوجود على الوجودات الإمكانية ، و ما لا يحتاج فى حمله عليه إلى حيثية أصلاً ، لا تقييدية ولا تعليلية ، كما فى حمله على الواجب ، تعالى لا فإن فى الأول يمكن أن يكون منشاء انتزاع المفهوم الرتبة المتأخرة عن رتبة أجزاء الشيء ، فإنه منجعل بجعل الشيء بالعرض . و هذا بخلاف الثانى ، فإنه يجب أن يكون « لا مجعولاً » بلا مجعولية الذات ، وأن يكون منتزعاً عن حريم ذاتيات منشاء انتزاعه ، لوكان له ذاتيات، مثل الانسانية والحيوانية مثلاً بالنسبة إلى الانسان ، و انتزاع مثل هذا المفهوم عن حريم ذات الشيئين ، و حاق حقيقة الهوية بن ، مستلزم للتركيب عما به الاشتراك و الامتياز جزماً ، كما لا نخني الله .

۱- الظاهر: « لا يستلزم التركيب لمكان ... »

قوله: « و هو أنّ الكثرة » الخ ١٠/١٤٥ .

أقول: هذا البرهان يشبه البرهان الإنتى ، من جهة الاستدلال من انتفاء موجبات الكثرة على ثبوت الوحدة .

قوله: « و إن كانت عدديّة » الخ ١٠/١٤٥.

إنسّما خصّ الكثرة العدديّة ، السّي فى الجواهر بالمادّة . مع أن من الجواهر العقول المجرّدة عن المادّة والمدّة ، لأن كثرتها ابالنّوع . لا بالعدد والشّخص . والمراد من المادّة هنا المادّة بالمعنى الأعم من البدن النّذى هو متعلّق النّفس ، بناء على اتّحاد النّفوس الإنسانيّة بالنّوع .

قوله: « بل في الوجود الحقيقي » الخ ١٤/١٤٥ .

لا يخفى على من تنوّر قلبه بنورالعرفان ، أنّ اللّازم من انحصارالوجود الحقيقى فيه ، تعالى ، انحصار طُرُ الوجود والإيجاد و التّأثير فيه ، تقدّست أسمائه . لأنّ حيثيّة الوجوب والإيجاب عبن حيثيّة الوجود والإيجاد ،كما بيّناه سابقاً .

قوله: « بالمعنى المصطلح للإلهيتين » الخ ١٥/١٤٥ .

أى ، معطى الوجود لامعطى الحركة .

قوله: « فمهدنا أولاً » الخ ١٥/١٤٥.

هذا البرهان أيضاً إنتى على وحدة الإله ، جلّ جلاله . والمقصود من هذاالبرهان إثبات ما تطابقت عليه ألسنة الفلاسفة ، من أن لا مؤثر في الوجود ، إلّاالله .

قوله: « والكرتان » الخ ١/١٤٦ .

إنّما قيّد بعدم الإحاطه ، لأنّ العوالم المفروضة ، لوفرض بعضها محيطاً بالبعض، لم يلزم كثرة العوالم ، بلكانكلّهاككرة واحدة ، و حصل من مجموعها عالم واحد .

قوله: « لأن تماس الكرتين » الخ ٢/١٤٦.

أى إذا كانتا كرة حقيقيّة ، غير مضرّسة ، يكون تماسّهما تما هو في حكم النّقطة .

١- أى : «كثرة العقول المجردة».

و إذا كانكذلك يلزم من تماسّهما الخلأ فيما بين أطراف النّقطتَين .

قوله: « ففي الأسفار » الخ ٤/١٤٦.

ملخس هذا البرهان عدم إمكان وجود ما يخالف كاتيات هذا العالم بالنّوع ، من جهة انحصار المقولات فى الجوهر والعرض ، وما ألحق بهما ، وانحصار العرض فى المقولات التسع العرضية ، والمجوهر فى الجواهر الخمسة ، والموليّدات بالثيّلث، والكيفيّات بالأربع، بمؤونة قاعدة إمكان الأخصّ الخ .

قوله: « باعتبار النّفس » الخ ٦/١٤٦.

بل باعتباروجهه الملكوتى أيضاً،قال تقدّست أسمائه ( بِيبَدِه مُلكُوت كلّ شيء ،١٠) نتدبّر!

قوله : « و باعتبار أنّ الوجود » الح ٧/١٤٦ .

أى ، بحكم مساوقة الوجود والوحدة ،كما مر" سابقاً .

قوله : « لاسيّما بالنّظر » الح ٧/١٤٦ .

أى بالنَّظر إلى رأس مخروط الفيض المقدّس ، والنَّفس الرَّحماني . و المراد بوجهه

إلى الله ، هو وجه مظهريّة روحه وأصله ، الّذى هي الحقيقة المحمديّة (ص) .

قوله: « **النّذى** » الح ٨/١٤٦.

الضَّمير راجع إلىالحقُّ ، المتعال .

قوله: « **لايسأمون** » ۱۰/۱٤٦ .

إذلاقسر فى الفلكيّات وقواها الجسمانيّة، وإنكانت من حيث هى جسمانيّة متناهية النّأثير والتّأثير، إلّا أنّها بسبب الإشراقات العقليّة، والأنوار النّفسيّة الدّائمة بدوامالله، تعالى ، غير متناهية البقاء والتّأثير.

قوله: «لايفترون» الخ ١٠/١٤٦.

لأن حركاتهم ليست طبيعيّة ، حتى يتصوّر في حقّها الفتور ، بل للتّشبّه بالعلل

۱- « فسبحان الذي بيده ملكوت كل شيء و اليه ترجعون . يس (٣٦) ، ٨٣ .

الأمرية، والتعشق بها، والشوق إلى لقائها، والفناء فيها. فاذلك تدوم حركاتها وتستمر عبادتها و تسبيحها وتحميدها لبارئها.

قوله : « المتعلّقة بها » الخ ١٠/١٤٦ .

أى ، بتلك الأفلاك والكواكب .

قوله : « المشبَّه بها » ١١/١٤٦ الخ .

أى ، التَّى يتشبُّه بها الأفلاك في حركاتها .

قوله : « و في بعض الآثار النبويّة » الخ ١١/١٤٦ .

قد مرّ ذكرها و شرحها . والمراد من هذه الأفلاك نفوسها و قواها ، السّارية فى جميع ذرارى أجسامها ، بل وجوداتها ، أو الملائكة الّـتى هى أوْلات أجنحة : مَـثـٰنى و ثُـلـٰث و رُباع ، وهى الملائكة المثاليّـة ، الـّتى مظاهر العقول والنّـفوس الكلّيّـة .

قوله : « والشّمس قلب » الخ ١٢/١٤٦ .

إن قلت: هذا مخالف لما تطابقت عليه ألسنة النَّهَيَـوَيَّـبن فىالعصرالحاضر، من وجود شموس كثيرة فى هذاالعالم.

قلت : لامنافاة أصلاً ، لأن تلك الشّموس رفيع الدّرجات ، والقلب منها واحد والباقى بمنزلة الأعضاء لها ، فتدبّر .

قوله : « باعتبار سبعة <sub>»</sub> الح ١٥/١٤٦ .

بل باعتبارتسعة عددالسيّيّارات، المكشوفة في هذه الأعصار، فتدبيّر! فإن ّكُلْيتَيَن يمكن أن تعدّا من الرّئيسة، الإضافيّة مستقلاً، كما لا يخفى ﴿ وكذا البرتحين والمثانة، دون الأنشيّين، فتأمّل!

قوله : «كحجر المثانة » الح ٣/١٤٧ .

المتكوّن من فضولات البدن ،كتكوّن عالم الطّبيعة من فواضل وجود العلوات و الجهات الظلّلانيّة للقاهرات . و إنّما شبّهه به ، لما سيشير إليه ، بقوله : « ثمّ إذا فعل حيوان » الخ .

قوله: « واعلم أنّ اسم السّماء » الخ ٤/١٤٧.

و من هنا عبتر عن البحث عن الأجرام العلويّة فى العلم الطّبيعيّ بالسّماء و العالم ، فتدبّر!

قوله : « و ربّما قالوا كلّ للسّماء الأولى ا» الخ ٩/١٤٧ .

و ذلك ، لأنتها لاحاطتها بالكل و أشرفيتها و أتميتها منه ، وكون حركتها حاملة للزمان و موجبة لربط الحادث بالقديم ، كأنتها الكل فىالكل ، فلذلك عبسروا عنها بسهاء الكل و جرم الكل ، وعن حركتها بحركة الكل .

قوله : « **و يعنون به** » الخ ۱۱/۱٤٧ .

أى العقل الأوّل ، اللّذى هو أوّل ما صدر عن المبدء الأعلى الأوّل ، و هو مشوّق الفلك الأوّل عند المشّائين منهم ، من جهة أنّه أشرف العقول و أتمّها و أصلها و محتدها و سيّدها ، كأصالة نبيّنا ، (ص) ، الّذى هو روحه الشّريف و سيادته على كافّة الأنبياء والرّسل .

قوله: « النّفس, المختصّة » ١٤/١٤٧.

و ذلك ، أيضاً لأشرفيتها و أتميتها بالنسبة إلى الكلّ ، من حيث أنّها مستوى الرّحمن ،كما أنّ النّفس الوكويّة والعلويّةالعُلياء والزّهرة الزّهراء ، سلام الله عليهما ،أشرف من نفوس الأولياء ، بل الأنبياء أيضاً ،سوى خاتمهم وسيّدهم ، على نبيّنا و عليهم آلاف التّحيّة والثّناء .

قولمه : « خليفةالله في الأرض » الخ ١٦/١٤٧ .

بل فى جميع العوالم الوجوديّة. فإنّه، باعتبار عينه الثّابتة ، خليفة الله فى حضرة اللّاهوت، و باعتبار روحه الشّريف ، خليفته فى عالم الجبروت ، و باعتبار نفسه الشّريف ؛ فى عالم الملكوت ، و باعتبار جنانه الصّاغورة ، خليفة الله فى حضرة النّاسوت ، و عالم الطّبيعة . وكيف لا ؟ وهو كتاب الله الأكبر و سرّه المستودع المُضْمر .

قوله : « و مخلوقاً » الح ١٦/١٤٧ .

كما ورد: «خلقت الأشياء لأجلك، و خاقتك لأجلى»،أى لأجل مظهريّة أسمائيّ و صفاتيّ ، فكذلك كلّ شيء مظهر أسمائه وصفاته، وصفاته، بحكم «نفوسكم فى النّفوس» الخ.

قوله: « باعتبار عقله المستفاد » الخ ١٧/١٤٧.

بل باعتبار روحه الكلِّيُّ وعينه الثَّابتة في حضرة الواحديَّة .

قوله: « ولا سيَّما أكمل » الح ١٧/١٤٧ .

أى ، خاتم الأنبياء وعترته المعصومون القدّيسون.

قوله : « بل لارأس » الح ٣/١٤٨.

لكن قيل : إنَّ رأسه عالم العقل و ذنبه نشأة النَّاسوت .

قوله: «على المعلول المشخص» الخ ٦/١٤٨.

إنتما وصفه بذلك ، لأن توارد العاتمين على معلول واحد فعلى "، قَبَل العتبار ماهيّة الوجود من العليّة و تأثيراً منها ، مُحال ، لا بالنسبة إلى معلول شأنى ، كمالايخفى. قوله : « فى دفع شبهة الشّنوييّة » الخ ٨/١٤٨ .

يمكن دفع شبهة القدرية ، الذين هم مجوس هذه الأمّة ، بما يذكر في هذا المبحث. فإن محض ما أوقعهم في الشّبهة ، في باب نسبة خلق الأفعال بالاستقلال إلى العباد، ماأوقع الشّنوية في الاشتباه ، من عدم إمكان استناد الشّرور والقبائح إلى فاعل الخيرات . والدّفع هوالدّفع ، بأن يقال فاعل وجودات العباد فاعل أفعالهم الخيرية ، والشّرية لكن بالعرض. أو أنّها أعدام ، والأعدام غير معاولة ، فلا يلزم التّفويض والاستقلال . ويقال في ذبّ شبهة الجبرية بما يشاكله ، فتدبّر!

و هذا ، بناء على كون المراد بهم المعتزلة . وعلى تقدير أن يكون المراد منهم الجبريّة، النّافين لقدرة العباد رأساً و أصلاً ، فيمكن أن يجعل مناط شبهتهم و دفعها ، هو شبهة المجوس و ذبّها ، حيث أنّهم لمّا أسندوا الشّرور والقبائح و الخيرات ، بالاستقلال ، إلى

<sup>1-</sup> أي : « قبل المعلول باعتبار ما هية ، الوجود » .

المبدء الأعلى! و ذهبوا إلى وجود الدّواعى والصّفات الزّائدة له ، تعالى! ، يكون بحسبها مبدء لها ، من جهة عدم إمكان صدور هذه الأمور من ذات واحدة ، من دون إرادات ودواع زائدة عندهم فقالوا فى الحقيقة بوجود أصلين ومبدئين فى دارالتّحقّق والوجود. فهم ، من حيث أنّهم لا يشعرون ، أثبتوا لإفاضة الأشياء و إجادتها مبدئين ، إلّا أنّهم لم يسمّوا مبدء الشّرور بالظّلمة ، كما أنّ المعتزلة أيضاً لم يسمّوه بها ، مع أنّه بمقتضى!: « قل كُلُ يُعَمْلُ عَانَى شَاكيلَتِهِ » ا، يصح آن يسمتّى بها ، فتدبّر!

قوله: «خير بذاته » الخ ١٠/١٤٨.

أى ، من دون حيثيّة تقييديّة . فإنّه ،كما أنّ وجوده مجعول بالجعل البسيط ، كذلك خيريّته،التّى هي عين وجوده .فهى محتاجة إلى احيثيّة تعليليّة،لكن بالعرض،فتدبّر! قوله : « وفى هذه المقايسة » الخ ١٢/١٤٨ .

أى ، بالنسبة إلى ما فى عرضه مما لاينتفع به ، أو يكون استضراره به أكثر من انتفاعه به .

قوله: «يقتحم شرّ ما » الح ١٣/١٤٨.

فى التتعبير بالاقتحام، إشارة إلى سبقالرّحمة على الغضب ، و أنّ الشّر عرضى ّ و كلّ عرضى و كلّ عرضى " و كلّ عرضى " يزول ، فينتهـي الأمر بالأخرة إلى الخيريّة المطاقة .

قوله: « إذالمساوى » الخ ۱۷/۱٤۸ .

حيث أن التساوى من الطّرفَين ، والشّريّة المساوية للخيريّة ، تلازمهاالخيريّة المساوية لها ، و بالعكس .

قوله: « **وجعل المقسم** » الخ ٣/١٤٩.

لعلم جعل المقسم الموجود، لذهابه، قده، إلى اعتبارية الوجود. وكذا النّكتة في جعاه القسمة، بحسب الخير الإضافيّ، حسبان أنّ الخيريّة والشّريّة من الأمور الاضافيّة، أو للإشارة إلى التّلازم بينها وقوعاً، وإن لم يتحقّق التّلازم مفهوماً.

١ - الاسراء (١٧) ، ٨٤ .

قوله: « في ترك إيجاده » الخ ٩/١٢٩.

ونقلت: هذا غيرواف بدفع عرق الشّبهة، حيث أنّ المشاكلة بين الفيض والمُفيض ممّا قضت به ضرورة العقل والنّقل ، فكيف يمكن تصوير صدور الشّر ؟ ولوكان أقل ماكان و يتصوّر عن الخير المحض . و بالجملة : الكلام في عدم إمكان الصّدور ، لا في لميّته ، حتّى لنبّ بما ذكر و أفاد .

قلت: كأنتك قدنسيت ماأصل لك سابقاً ، من الأصول المحكمة المتقنة البرهانية، التبي كان منها ، أن الأعدام والشرور مرجعها إلى الحدود والمهيّات ، التبي هي مجعولات بالعرض ، وليست صادرة عن المبدء القيّوم بالذّات ، حتّى يستشكل بما ذكر ، فتدبّر! قوله: « نقلناه » الخ ١٧/١٤٩ .

قد نقلناه عنه سابقاً فتذكر !

قوله: « و أمّا على مشرب أرسطو » الح ١/١٥٠ .

قال فىالحاشية : ومع ذلك مشرب أفلاطون الخ .

أقول: لكل من المذهب بن وجه عُذوبة ، ووجه مُلُوْحة . أمّا وجه عذوبة مذهب أرسطو ، فليتَدْبيته مااتّفقت عليه ألسنة الفلاسفة ، من أنّه ، لا مؤثّر في الوجود إلاالله ، ولا لتوحيد الخاصي ، بل أخصّ الخواصي . و أمّا وجه مُلُوحته ، فلإيذانه بصدور الشّرور والظّالات و الأعدام ، ولو بالعرض ، عن المبدء الخير المحض ، المنافى لساحة قدسه و نوريته السّاذجة . و أمّا وجه عُذُ وبة مذهب أفلاطون ، فلإيذانه بأنّه ، تعالى ، وسع كلّ شيء رحمة و علما ، و أنّه ليس في دارالتّدحقيق شرّ أصلا ، بل ليس في الدّار غيره ديّار ، إذالخير كلّه من صقعه ، كما أنّ الوجود كاته كذلك ، و أنّ فيضه شاكه ؛ وفيه أيضاً تحقيق التّوحيد المخاصي ، و أخصّ الخواصي بوجه . و أمّا وجه مُلُوحته ، فقوله بوجود الأعدام والنّقائص في دارالتّحقيّق والكون ، واستقلالها في التّقرّر من دون فقوله بوجود الأعدام والنّقائص في دارالتّحقيّق والكون ، واستقلالها في التّقرّر من دون الاستناد إلى شيء أصلاً . ولكن لمّاكان العدم ليس بشيء ، فكونه غير محتاج إلى العلة ،

۱- « بقلع » ، خ ل .

من جهة كونه « لاشيئاً » صرفاً ، وكونه لحقارته دونالجعل والإفاضة والإفادة والإجادة ، فيكون مرجع استقلاله إلى عدم استقلاله المطلق ، وغير مناف لسعة الرّحمة و النّوريّة الإلهيّة لكلّ شيء . فهذا المشر ب ، مع إثباته للتّوحيد بمراتبه ، محمّتي لما تطابقت عليه ألسنة الحكماء ، من عدم إ مكان نظام أحسن وأتقن من هذا النّظام ، و أنّه صورة علم الله ، اللّذى لا شرّيّة فيه أصلاً ، فلذلك يكون أعذب و أحلى ! .

و بالجملة ، فى مذهب أرسطو تسليم باحتياج تلك الشّرور إلى العلل ، إلا أنّه ، جُعلت عليّها ما هو جاعل الخيرات ، كما ورد فى الكتاب الإلهى ": جاعل الظلّالات والنّور. ولكن فى مشرب أفلاطون منع من احتياجها إلى عليّة مطاقاً ، مع القول بلاشيئيّتها ، الملازم لنفيها تحقيقاً ، حيث أن الأعدام المحضة ليست لها شيئيّة أصلاً ، حتى يتصوّر تقرّرها وتكثّرها ، فتدبيّر!

۱- « جعل » ، خ ل .

٢- « الحمدلله الذي ... جعل الظلمات والنور » ، الانعام (٦) ، ١ .

### فِي بِسَاطَتِه تَعَالَىٰ

قوله: «غرر في بساطته، تعالى » الخ ١١/١٥. البحث السّابق كان في توحيده و وحدته ، تعالى ، و هذا البحث في أحديّته و

البحث السابق كان في توحيده و وحدته ، تعالى ، و هذا البحث في احديثه و بساطته المطلقة . و قد أشرنا سابقاً إلى معنى الأحديثة ، والمقصود من البساطة المطلقة في حقة . وهذا المبحث أيضاً من أمّهات المباحث ، حيث أنّ عينيّة الصّفات ، و تحقيق أنّ واجب الوجود من جميع الجهات و الحيثيّات مبنى على هذا المبحث .

قوله: «أى الأشريك له مطلقاً » الخ ١١/١٥٠.

قوله: « ولا فرد لطبيعة الوجوب » الخ ١٢/١٥٠ .

أى ، لا فى وجوب الوجود ، بل ولا فىالوجود الحقيقيّ ولا فىالإلهيّة .

بل ولا لطبيعة الوجود سواه ، إذالباقى ليس فرداً للوجود ، بل أطوار ُ لحقيقته و أصلـه .

قوله: « **فعنوان الجزئيّة** » الخ ١/١٥١ .

إَلَّا أَنْ يَجْعَلُ الحَمْلُ، لَابَاعْتَبَارُ الْجَزِّئِيَّةُ ، بِلْ بَاعْتَبَارُ الْاَتَّـَحَادُ ، فيرجع إلى الثَّـانَى . قوله : « **لُووجبت** » الخ ٤/١٥١ .

تقريره أن أجزاء الواجب ، تعالى ، على فرض تركّبه ، إن كانت واجبات ، فيكون بينها من الأقسام الشمانية ، المذكورة فى مبحث الجهات الثلث ، الإمكان بالقياس، لأن التلازم بينها مستلزم لمعلولية كل واحد منها ، أو واحد منها و ذلك لما تقرّر فى هذا

الباب ، من أن الملازمة الوجودية بين أمرين لايكون أحدهما علة والآخر معلولاً له ، أوكلاهمامعلولي علية ثالثة ، ممالا يمكن تحققه أصلاً . و إذاكانت بينها الإمكان بالقياس، و الصّحابة الاتفاقية ، لا يمكن أن يحصل منها تركيب حقيق مؤد الى الوحدة ، فيكون ما فرضناه مركباً غير مركب . ولوجعل التركيب اعتباريا غير حقيق ، فهو فرع الاعتبار والانضهام ، وكل منهما فى الواجب الوجود من جميع الجهات غير متصور ، مع أن فرض التركيب مع جعل الأجزاء واجبات ، مخالف لتوحيد الواجب ، تعالى الندى قد ثبت فى الفصل الماضى . و لكن لماكان المقصود فى هذا البحث اقامة البرهان المختص ، خصّ المحذور بما ذكر .

قوله: « وكونكل واحد بسيطاً » ١٥١/ .

و ذلك ، لوجوب انتهاء المركتب و الكثرة إلى البسيط والواحد ، فثبت بساطة الواجب بالأخرة .

قوله : « واحتاج الواجب » الخ ٩/١٥١ ـ ١٠ .

والاحتياج مطلقاً ، سواء كان إلى الأجزاء ، أو إلى غيرها ، واجبات كانت على الأوّل ، أوغير واجبات ، مناف للواجيّة و مستلزم للإمكان ، إلّا أنّ الاحتياج فى الواجب إلى الممكن مستلزم لمحذور أشدّ ، فلذلك جعل هذا المحذور ممّا يلزم كلاالتّقديرَين .

قوله: « لكن لزوم الخلف » الخ ١٤/١٥١ .

و أيضاً يلزم الدّور، من جهة احتياج الممكن في وجوده إلى الواجب ، تعالى' .

## فِي أَحْكَامٍ صِفَاتِه تَعالَىٰ

قوله: « كما قال مولانا الرّضا، صلوات الله عليه: قد علم اولو الالباب » الخ

1/10 .

أى ، ما فى عالم الغيب ، إلا بما فى عالم الشهادة . ولكن هذا التوقيف بالنيظر إلى علم المحجوبين ، فلذلك عبر ، ع ، بقوله : « لا يعلم » أى ، لأهل الحجاب و العلم الإمكاني ، و إلا ، فبالنيظر إلى علم من أخبر عن نفسه ، المحيطة الواسعة الإلهية ، بقوله : « مارأيتُ شيئاً إلا و قد رأيت الله قبله » الخ ، فهو و أمثاله لا يعلمون ما هيلها ، إلا بما هنا لك . أو يكون الأول بالنيظر إلى صفات التشبيه ، و مقام الوحدة فى الكثرة ، والثناني بالنيظر إلى مقام الكثرة فى الوحدة . أو هو إشارة إلى قاعدة «لا يتعرف شيء " شيئاً إلا بما هو فيه ، منه » ، فتدبير !

قوله : « فإذا نظرنا » الخ ٢/١٥٢ .

لكن ظهور هذه الصّفات والكمالات فى كلّ موطن بما يليق به ،كما مرّ ذكره . قوله : « لعلمه بما سواه » الخ ٤/١٥٢ .

أمّا علمه بذاته ، فهو عين ذاته ، وليس من صفات ذاته . ولو نظر إلى مفهومه وجعل من صفاته ، فهو من هذه الجهة من الحقيقية المحضة . إذ لا يتصوّر الإضافة بين الشّيء و نفسه ، أللّهم ، إلّا بمحض الاعتبار، فتأمّل !

قوله: « ذى إضافة لازمة » الخ ٨/١٥٢.

أى ، لازمة بحسب المفهوم ، والوجودكيليُّها .

قوله : « **الأوّل** » الخ ۲۵۲/۸ .

مبتداء ، وقوله : «كالحيّ » خبره . أى ، الحقيقة المحضة كالحيّ . و أتى بكاف التّشبيه ، لعدم الانحصار فيه .

قوله: « ولا سيّما ما يطلق عليه ، تعالى الن ٩/١٥٢ .

فإن القائلين باعتبار الذّات فى المشتق قالوا بتجرّده عنها عند إطلاقه عليه، تعالى ، لأنّه محض الوجود و صرف الإنبّيّة .

قوله : « نفس النّسبة » الخ ١٢/١٥٢ .

أى العالميّة المفهوميّة ، أمّا الوجوديّة ، فهى نفس النّوريّة الحقيقيّة ، الّتي هى عين الوجود والظّهور .

قوله : « وعلم ذاته بذاته » الخ ١٠/١٥٢ .

قدمرّ وجهه ، فتذكّر !

قوله: فالصّفة السّلبيّة » الخ ١٤/١٥٢.

و ذلك ، فى الواجب ، تعالى ، مثل السّبوّحيّة والقدّوسيّة ، فإنّها نظير الأُمّيّة ، فتدبّر !

قوله : وتسميته » الخ ٣/١٥٣ .

أى ، تسمية إشراق الحق"، و فيضه المقدّس ، و مشيّته السّارية بالإضافة ، مع أنّه الخ .

قوله: «أصلكل وجود» الخ ٤/١٥٣.

أى ، الوجود الإمكانيّ .

قوله: « باعتبار كونه برزخ » الخ ٤/١٥٣.

هذه اللّفظة تكون عندالعرفاء من ألقاب حضرة الأحديّة ، والتّعيّن الأوّل ، و مقام أو أدنى ، و حقيقة الحقايق . وقد يعبّرون بها عن الانسان الكامل ، و هذه الرّحمة

الوجوديّة الإشراقيّة ، من جهة أنّها نوره السّارى فىالدّرارى والذّرارى .

قوله: «بين مرتبة خفاء المطلق » الخ ٤/١٥٣ ـ ٥ .

لا يخفى أن هذا الفيض والإشراق الإلهى واقع بين مرتبة الواحدية و الوجودات المقيدة ، لابينها و بين الخفاء المطلق . لأن المراد به حضرة الأحدية ، أو مقام غيب الغيوب ، و هو فوق الأحدية . فالأحدية بينها و بين هذا الفيض . إلا أن يجعل مرتبة الأحدية و الواحدية مرتبة واحدة ، أو ذاك الفيض ، من جهة كونه وجوداً حرفياً بالنسبة إليها ، عين الحضرتين و رقيقة المرتبتين ، فتدبير !

قوله: « **منبسطاً** » الخ ٦/١٥٣.

أى ، الانبساط الّـذى هو مبدء المنبسط عليه ، و أصله .

قوله: « وغيرهما من النّـقائص » الح ٩/١٥٣.

مثل كونه ، باعتباركونه جوهراً ،كلّيّاً و مبهماً و مندرجاً تحت المقولة، ومحتاجاً في بعض أفراده إلى المحلّ، وكونه ممكناً ، و نحو ذلك .

قوله: « هو سلب الاحتياج » ١١/١٥٣ .

وسلب السَّلب إثبات ، فالجميع راجع إلى وجوب الوجود .

قوله: « فالإمكان اللّذى » الخ ٢/١٥٤.

و لكن هذاالإمكان ملازم للتّركيب عن المهيّة والوجود ، كما لا يخفي!.

قوله : « وجهة القبول » الخ ١٥٤/٥ .

إن قلت: جهة القبول، إن كان مرجعها إلى مطلق الاتتصاف ، لايستلزم الـتركيب، كما مرّ سابقاً . و معلوم أنّ القائلين باالزّيادة قائلون بأنّ اتتصاف الذّات بها ، و قيامها بذاته المقدّسة ، قيام اللّوازم بملزوماتها ، أى من قبيل قيام العنه " لافيه .

١- أي : « بالخفا المطلق » .

٧- الظاهر: « بينه ».

٣- أى : « القيام الذي عنه ، وهوالقيام الصدوري، لاالقيام فيه وهوالقيام الحلولي».

قلت : إذاكانت مرتبة الذّات مرتبة الخلوّ عن هذه الصّفات ، ومقابلاتها ، يكون القيام من قبيل قيام الأعراض بموضوعاتها ،حيث أنّ فاقد الشّيء لايمكن أن يكون معطياً له . مع أنه ، قدّه ، خانف صدر المتألّهين ، قدّه ، فيما أفاده فى المقام ، كما أومأنا إليه سابقاً ، فتأمّل !

قوله: «تنظير"» الخ ١٠/١٥٤.

لما مرَّ أنَّه ، لا يعلم ما هنا لكث ، إلَّا بما هيلهنا .

قوله: «كماكانت» الخ ٩/١٥٤.

إشارة إلى أنّ إثبات اتّحادها مع الذّات يكنى مؤونة إثبات هذا المطلب،و إّلا يلزم تعدّد ذاته ، تعالى ا ، و تكثّرها ، على حسب تعدّدها و تكثّرها ، فتأمّل!

قوله : « ومُظْهُر ٌ للغير » الح ٥٥/٦٠ .

تخصيص المُظهريّة بالمهيّات ، من جهة أنّ الوجود لايغايره ، حتى يجعل هو من جهة كونه مُظهراً لغيره مُظهراً له . بل هو نفس ظهوره ،اللّذى به يظهرالمهيّات ، المسمّاة بالغيّر . و أيضاً الوجود ، المفاض منه ، لايحتاج في اتّصافه بكونه ظاهراً إلى حيثيّة تقييديّة ، و إن احتاج إلى حيثيّة تعليليّة . والمنصر ف من المظهريّة للغير المظهريّة لل يحتاج في ظهوره إلى كلتا الحيثيّتين ، فتدبّر!

قوله: « الأنوار القاهرة » الخ ٥٥//٩.

أى ، العقول الطُّوليَّـة والعرضيَّـة .

قوله: « والاسفهبديّة » الخ ١٠/١٥٥.

أى ، النَّفوس الكلَّيَّة والجزئيَّة .

قوله : « وعلى تعريف شيخ الإشراق » الخ ١٤/١٥٥ ـ ١٥ .

الفرق بين التّعريفَين ، أن ّ الأوّل ظاهر فى العلم بالغير ، بخلاف الثّانى ، و أن ّ الثّانى مبنى ّ على قاعدة الإشراقيّة فى النّـور والظّلمة ، و أن ّ فىالثّانى إشعاراً بأن ّ ملاك

العالميّة هوالتّجرّد والنّوريّة ، و أن ّكل ما يكون نوراً لنفسه و غيره ، يكون من الجهة الأولى عالماً بذاته ، و من الثّانية عالماً بغيره، وأن ّحيثيّة العالِّميّة بعينها حيثيّة النّوريّة ، إلى غير ذلك من الفروق .

قوله : « والوجود الصرف » الخ ١٧/١٥٥ .

لأن صرف الوجود صرف كمالات الوجود ، التي منها الرّضا، والابتهاج، والعشق، والمحبوبية ، وغيرها من الكمالات . وأيضاً قد اثبتنا فياسبق، أن ما بالذات جميع الكمالات الوجودية ، هو الوجود ، ليس إلا من جهة أن العدم طرد الكمال ، وكون المهية ، من حيث هي هي ، ليست إلا هي ، خالية في حد ذاتها عن كافة الكمالات، ومن البديمي أن ما بالذات لا يزول، إلا بزوال الذات . فإذا كان الشيء صرف الوجود، فبالضرورة يكون واجداً لجميع الكمالات الوجودية ، بنحو الوحدة والبساطة والسدّاجة والصرافة . قوله : « والوجود الدي الخيف الخياد . ١/١٥٦ .

المراد به الوجود العام"، و الرّحمة العامّة إلامتنانيّة ، المعبّر عنها عندهم بالفيض الأقدس والمقدّس ، لاالوجود المطلق الله بشرط ، ولاالتّعيّن الأوّل . لأنّه عين المحبة الذّاتيّة ، والصّفاتيّة ، لا الأفعاليّة ، إلّا أن يجعل عين المحبة الأفعاليّة ، منجهة مرتبته ، التّي هوالتّعيّن الثّاني ، وحضرة الواحديّة .

قوله: « إعراب عن المكنون الغيبي » الخ ١/١٥٦.

أى ، إعراب عن الحقايق الإلهية ، والأسماء والصّفات الرّبانية – المختفية تحت أشعة ذاته ، المقدّسة الوجودية ، فى مقام لا اسم له ، ولا رسم – فى مقامَى الجمع و الفرق والإجمال والتّفصيل علماً وعيناً . أمّا علماً ، فنى حضرة الأحدية والواحديّة ، و مقام رؤية المفصل مجملاً ، و المفصل مفصلاً . و أمّا عيناً ، فنى الفيض المقدّس و تعيّناته من حضرتَى القضاء والقدر، وعالمَمَى الغيب و الشّهادة ، والمُلكئ والملكوت .

قوله: « وهوالتّكلم الذّاتيّ » الخ ٢/١٥٦.

المراد به ، إمّا فى قبال التّكلم الفعلى ، الّذى فى مرتبة النّفس الرّحمانيّ، كما ورد أن كلامه ، تقدّست أسمائه ، فعله . و إمّا بمعنى النّذى يكون مظهره نفس ذاته بذاته ،

من دون حاجة إلى الآلة والمعدّات ، فتدبّر !

قوله : « **ولذلك** » الخ ٣/١٥٦ .

أى ، و لأن حيثية الوجود و النورية حيثية جميع الكمالات الوجودية – و أن جميع المالات الوجودية – و أن جميع المفاهيم الكمالية ، مع ما يلزمها ، بل مم ينتزع عنه ، من جهة واحدة وحيثية فاردة ، و أن الاسم مايكون مُنبئاً عن المسمى ، وصرف الوجود ، من جهة أنه عين كل كمال ، يكون مُنبئاً عن ذاته بذاته – ترى العرفاء يطلقون الإسم على نفس الوجود ، لكن ، لامطلقاً ، بل من حيث كو نه ملحوظاً بتعين من التعينات الكمالية ، لأنه من هذه الجهة يكون مُنبئاً عن ذاته و كمالاته بذاته ، لا من حيث هو هو ، فحسب ، إذ هو من هذه الحيثية لا اسم له ، و لا رسم ، و يطلقون المسمى على الوجود الصرف ملحوظاً بلاتعين. لأنه من هذه الجهة مستورت أنوار ذاته ، مختف عن غيره من جهة فرط نوريته ، فيكون غيره محتاجاً في مشاهدة أنوار وجهه ، وملاحظة سعة هوينه ، إلى ملاحظته بتلك التعينات غيره محتاجاً في مشاهدة أنوار وجهه ، وملاحظة سعة هوينه ، إلى ملاحظته بتلك التعينات التي تكون مُنبئة عن غيبه المكنون و ستره المصون .

فإن قلت : إذا كانت الحقيقة المغربة الإلهية ، من حيث مقام غيب المغيب ، وغيب الغيوب و الهوية الصّرفة المغربة ، لا اسم لها ولا رسم ، فكيف تجعل هي المسمّى من هذه الحيثيّة؟ وهل هذا إلّا تناقض ؟ لأن المقينّد بعدم الاسم والرّسم كيف يكون له اسم و رسم ؟

قلت: أمّا أوّلاً، هذا الّذي أفاده، قدّه ، في المقام مبنى على جعل المسمّى الوجود ، المقيّد بنفي التّعيّنات . ولكنّه مخالف لذوق أرباب العرفان، لأنتهم يجعلون المسمّى التّعيّن التّعيّن اللّوّل، أوالوجود ملحوظاً ، « لا بشرط » ، « لا بشرط عدم التّعيّن » .

و أمّا ثانياً، ليس المراد من الوجو دالصّرف، المقيّد بلاتعيّن، بل السّاذج الخالص، الغير المقيّد بالتّعيّن.

و أمّا ثالثاً ، لامنافات بين أن يكون هو ، من حيث هو ، ملحوظاً بلاتعيّن ، ومن حيث له أسماء وصفات وبرنامجات وآيات،

كما أنبأ ، تقدّست أسمائه ، عن ذلك ، بقوله ، تعالى شأنه ، وقوله الحق : « فإن " الله غني عن العالمين » ، مع قوله ، تعالى : « مَن فذا اللّذى يُقْرِضُ الله قرَ ضاً حَسَناً » . فإنّه تارة أخبر عن ذاته بالغناء المطلق ، و القدّوسيّة المطلقة ، و تارة طلب القرض من مخلوقاته في مقام ظهوره في مجالى كما لاته ، بلسان « ما رَمَيْتَ إِذْ رَمَيْتَ وَ لَكُنِ " الله رَمَى» " . مع أنّه ، لوجعل ، من حيث كونه مسمّى متعيّناً ، لم يحصل الفرق والامتياز بين الاسم والمسمّى الفرق والمسمّى الله فتدبر!

۱- آل عمران (۳) ، ۹۷ .

٢- البقرة (٦) ٢٤٥ .

٣- الانفال (٨) . ١٧.

# فِي أَقُوالِ المُتَكَلِّمينَ فِيصِفَاتِه تَعالىٰ

#### قوله: « و إلزامهم بالقدماء الشّمانية » الح ٦/١٥٦ .

الم اد بها الذات مع الأسماء السبعة ، المسمّاة بالسبع المثانى ، التي هي أعمة الأسماء عندالعرفاء ، وهي العلم ، والإرادة ، والحيلوة ، والقدرة ، والسبّمع ، والبصر ، والكلام . فإنتهم لمّا قالوا بزيادة صفاته ، تعالى ، على ذاته ، و ذهبوا إلى عدم جواز حدوثها ، كما يقول به الكراميّة ، ولم يكن بين القديم والحادث واسطة أصلاً ، كان لازم مذهبهم هذا أن تكون تلك الصّفات قديمة ، كقدم ذاته الواجبة من جميع الجهات ، ولزم منه أيضاً وجود الشّركاء السبّعة له ، تعالى ، و أن لايكون واحداً في وجوب الوجود والإلهيّة ، بل ولا أحداً في ذاته الوجوبييّة ، لما أشرنا إليه سابقاً ، من أن زيادة الصّفات مستلزمة للتركيب ، و نفي البساطة . و إنّما ألزموهم بالقدماء الشّمانية ،مع ذها بهم إلى زيادة مطلق صفاته ، تعالى على ذاته ، لأنّهم جعلوا باقي صفاته راجعاً إلى تلك الصّفات ، كما بيّنا وجهه سابقاً .

قوله: « بمعنى » الخ ٧/١٥٦.

و مجمل القول ومحض الكلام، أنهم ذهبوا إلى أن آثر جميع الصّفات ، وخاصّيتها، ممّا يترتّب على الذّات ، السّاذجة العارية عن الصّفة . فهى ، مع عرائها عنها عندهم ، يترتّب عليها جميع آثارها وخواصها . وهذا معنى نيابتها عنها ، أى نيابتها عنها فى ترتّب آثارها وخواصها ، كما ظهر ممّا ذكره من المثال ، وكذا فى سائر صفاته . فإن آثر

۱- أي : « حدوث صفاته ، تعالى » .

الإرادة ترجيح أحد طرفى الفعل علىالطّرف الآخر . وهذاالأمرممّا يترتّب على ذاته من غير قيام صفة الإرادة بها ، ومن دون أن يكون مفهوم الإرادة منتزعاً عن ذاته ، حتى ا تكون هي عين ذاته . ولعل ّ ذهاجم إلى هذاالقول ، منجهة أنَّهم زعموا أنَّ القول بعينيَّـة صفاته ، تعالى ا ، لذاته ،كما ذهب إليه الحكماء والعرفاء، مستلزم لصيرورة الأمورالمتخالفة أمراً واحداً و أصلاً فارداً ، أو أن يتكثّر ذاته ، تعالى ٰ ، على حسب تكثّرها من جهة اختلاف مفاهيم الصَّفات وتكثَّرها،مع أنَّهذا غيرممكن في شريعةالعقل وتخوم البرهان، من جهة حسبانهــم أنَّ الاختلاف فى المفاهيم والعنوانات مستلزم للاختلاف فى المصاديق و المعنونات ، لمارَاوا أنَّ بعض المفاهيم ممَّا يقتضي اختلافها ، و تعدَّدها ، تعدُّد مصاديقها و معنوناتها ، من قبيل العليّية والمعلوايّة، والمحرّكيّة والمتحرّكيّة ، والممكنيّة والوجوبيّة، ونحوها . فقاسوا عليها جميع المفاهيم ، المتخالفة و العنوانات المتغايرة ، مع غفلتهـم عن أنَّ هذا الاقتضاء ، من جهة خصوص اقتضاء تلكث المفاهيم ، من جهة استلزام اتّـحادها في المصاديق ، اجتماع المتناقضات والمتضادّات ، والمتناكرات بالذَّات ، في شيء واحد،من جهة واحدة وحيثيّة فاردة ، لا من جهة اقتضاء مطلق الاختلاف المفهوميّ ، و التّغاير العنوانيّ، مع كون جميعها حاكية عن شيء واحد، وحسن فارد . وَ كُلُّ إِلَى ذاكَ الجَمَالِ يُشيرُ . وغفلوا أيضاً عن أنَّ القياس من عمل شيطان الوهم ، و دعابة التَّخيُّل ، و أنَّه لامساس له بالعقليّات أصلاً. وكذلك رأوا أنّ القول بالزّيادة أيضاً مستلزم للشّناعات الكثيرة ، الَّتي مرَّ ذكرها ، وكان القول بفقد ذاته، تعالى ا وتقدَّس ، للكمالات والأسماء والصَّفات، مخالفاً لبداهة العقل وضرورة النَّقل . فلذلكث ذهبوا إلى تلكث المقالةالفاسدة، الَّتي تشهد ببطلانها فطرة العقل والغريزة الإنسانيَّة .

قوله : « **ولم يتفطّنو** » الخ ١٠/١٥٦ .

قد مرّ وجهه مراراً ، فتذكّر !

قوله: « والوجودمقول » الخ ١٠/١٥٦.

قد مرّ ذلك أيضاً مفصّلاً، فراجع!

قوله : « ما واجب وجوده » الخ ١٦/١٥٦ .

هذه إشارة إلى قاعدة مسلّمة ، وأصل برهاني، وهو أنّ الواجب الوجود بالذّات واجب الوجود من جميع الجهات ، والحيثيّات ، ليس له جهة إمكانيّة أصلاً ، كما أنّ الممكن الوجود بالذَّات ممكن الوجود من جميع الجهات والحيثيَّات، ليس له جهة وجوبيَّة بالذَّات أصلاً . و هذه القاعدة غير ما تقرَّر في مقارَّه ، من أنَّه لاحالة منتظرة للواجب بالذَّات أصلاً. لأنَّ العقول المفارقة مطلقاً مشاركة معالواجب ، تعالى ٰ ، في هذه الخاصيَّة ، دونها . و لأنَّ مرجع الثَّانى إلى نفي المادَّة والمدَّة ، و مرجع الأولى الله نفي الإمكان و اقتضاء طبع الوجوب الذَّاتى لها . وهي من القضايا ، الَّتَى قياساتها معها . لأنَّ الواجب بالذَّات ، لواتَّصف من جهة من جهات ذاته ، و حيثيَّة من حيثيَّات هويَّته بالإمكان. اقتضى ذلك اتَّصافه ، من جهة ذاته بالإمكان والافتقار ، لأنَّ هذه الجهة إن كانت مستندة إلى ذاته بالذَّات ، فالملازمة بيَّنة ، و إن استندت إليها معالواسطة ، فننقل الكلام إليها ، حتَّى ٰ ينتهــى إلى ماهومستند بذاته إلى ذاته ، مع كونه ممكناً بذاته ، وبعبارة أخرى هذه الجهة ، لوكان منشاءانتزاعها ، أوالاتتصاف بها نفس ذاته بذاته ، فيلزم أن يكون فى حريم ذاته متَّصفاً بجهة إمكانيَّة ، و فى تخوم حقيقته واجداً لجهة افتقاريَّة ، فلم يكن واجباً بذاته ، هذا خلف . و إن كانت منتزعة من جهة أخرى ، فننقلاالكلام إليها، حتّى ينتهـى إلى جهة ذاتيّة ، فإنكانت واجبة ، فثبت المطاوب ، و إنكانت ممكنة ، فيلزم ما ذكرناه .

و لمّاكانت الحيوة والقدرة والعلم ، و بالجملة ، جميع صفاته الكماليّة ، من جهات ذاته بذاته ،كما ظهر من الأصول السّالفة ، فيجب أن يكون ذاته ، تقدّست أسمائه ،كما هو واجب الوجود بالذّات ، واجب العلم والحيوة والقدرة وغيرها . فالقول بحدوثها ،كما ذهبت إليه الكراميّة ، عاطل باطل .

قوله: « وليس هذا تزييفاً » ١/١٥٠.

مقصوده أن ّ ذكر هذاالأصلالأصيل ، والقاعدةالمحكمة بتصديقالعقل المضاعف،

و حكومة البرهان القويم الأركان، لرد قول الكرامية فقط لل الرد الأشاعرة والمعتزلة. لأن رد مقالتهم الفاسدة ، قد ظهر ممما بيتناه فى مبحث عينية صفاته لذاته ، تعالى و إن كان ما سلف من الكلام والأصول كافياً فى إبطال هذاالقول الردى، والمذهب الفاسد، إلا أنه ، لما كان لإبطاله طريق خاص و دليل مخصوص ، و كان هو من متفرعات قاعدة كثيرة الجدوى ، عامة النفع ، غير مذكورة فيا سلف و سبق ، فلذلك أوردناه فى المقام .

و أمّا وجه كون هذه القاعدة غير وافية لردّ المذهبين ، فلان المعتزلة لم يشبتواله ، تعالى الله صفات أصلاً ، لا ممكنة ، ولا واجبة ، ولاقديمة ، ولاحادثة ، حتى يبطل ما ذهبوا إليه بهذه القاعدة ، وكان لايلزم من قولهم بالنّيابة خرق هذه القاعدة أصلاً . و أمّا الأشاعرة ، فهم لم يجعلوا الواجب ، تعالى الهناه القاعدة ، بل جعلوها واجبة لذاته ، بها، حتى يهدم بنائهم و يبطل مقالتهم بمنافاتها لهذه القاعدة ، بل جعلوها واجبة لذاته ، تعالى المن من جهة ذها بهم إلى قدم تلك الصّفات ، وكونها واجبة بوجوب الذّات . و هذا على الكرامية ، فإنّهم لمّا جعلوها حادثة متجدّدة ، وكان التّجدد و الحدثان رفيق الإمكان ، و شفيق الافتقار و الاحتياج ، فلذلك كان مذهبهم هذا منافياً إلها و نحالهاً لأساسها .

فإن قلت: قد مرّ فى مبحث عينية صفاته ، تعالى الله أن زيادتها مستلزمة لخلّوه فى حريم ذاته ، و تخوم حقيقه عن الكمال ، المساوق ذلك مع الإمكان الاستعدادى ، اللّذى هو أخصّ و أخسّ من الذّاتى بمراتب ، وكذا حقّق ممّا سلف أن نيابة الذّات عن الصّفات، مع خلوها فى حدّ جوهر حقيقتها عنها ،غير متصوّرة ، من جهة أن معطى الكمال يجب أن يكون بذاته واجداً له ، و أن هذا القول بالحقيقة ننى للصّفات و إثبات للفقد والنّقصان فى حريم ذات الواجب ، الّذى به يتقوّم كل من تشبّث بالفقر والإمكان ، فكيف جعل ، قدة ، أقوالهم غير منافية مع هذه القاعدة ؟

۱ ب « مقالتهما » ، خ ل ،

قلت: لعل نظره ، قده ، أن ذينك القولين غير متناكرين لظاهر هذه القاعدة و مفهومها الأولى ، من جهة عدم ذهابهم إلى إمكان اتصافه ، تعالى ، بتلك الصفات في ظاهر أقوالهم ، و إن كان النظر الدقيق يعطى مخالفتهما لهذه القاعدة ، ومنافاتهما لهذا الأصل ، فتدبر !

## فِي أَنَّه تَعالىٰ عالِمٌ بِذَاتِه

قوله : «أى بذاته» الخ ٤/١٥٧ .

لمّاكان المتظاهر من قوله «بالذّات» أنّ علمه ليس مستنداً إلّا إلى ذاته ، لا إلى غيره ، فسرّه بذلك ، لرفع الاشتباه .

قوله: «لامن باب» الخ ٦/١٥٧.

حتّى يقال: «إنّ الموجبة الكليّة لاتنعكس كنفسها» الخ .

قوله : «لأن كل موجود يمكن» الخ ١٠/١٥ .

إن قلت : المعقول على ذاك التّقدير هذا العنوان ، لا الشيء المجرّد المفروض : قلت : لمّاكان العنوان ما به ينظر إلى المُعنَّدُون ، كان إدراكه إدراكاً للمعنون

وجهه :

إن قلت : لواستقام هذا البرهان و صحّت هذه المقدّمة ، لجرى فى المادّيات أيضاً لأن ّكل مادّى يمكن أن يعقل بالوجوه العامـّة .

قلت: نعم ؛ لكن بعد تقشير المُقَسَّر و تعرية المُعَرِّى ، لابذاته، وهذا بخلاف المفروض تجرّده عن الموادّ و خلوصه عن الاستعدادات . فإنّه ، لمّاكان شرط المعقوليّة اللّذى هوالتّجرّد عن المادّة ، موجوداً لذاك الشّيء ،كان نسبة المعقوليّة إلى ذاك العنوان العامّ ، و هذا المفروض مجرداً ، على حدّ سواء . فالحكم بإمكان تعقله ، دونه ترجيح بلا مرجّح و تخصيص بلا مخصّص ، بل مجرّد وجود شرط المعقوليّة لذاك الشّيءكاف في الحكم بفعليّة المعقوليّة ، من دون حاجة إلى مقدّمة أخرى .

فالمقصود من ضم هذه المقدّمة مجرد التأنيس ، لامن جهة توقف البرهان عليه . و ذلك ، لأنه بعد وجود ملاك المعقولية لذاك ، فهو إمّا أن يصبّح أن يتعقّل ، أملا . و الثّانى باطل جدّاً، لأن عدم جواز معقوليته ، إمّا لعدم وجود المقتضى ، و إمّا لأجل وجود المانع . و المقتضى من قبِله موجود فرضاً ، وكذا من قبِل غيره ، لأن غيره النّذى يمكن أن يصير عاقلاً له هو الموجودات المرسلة العقلية التّي هي كلمات تامة و موجودات كاملة ، كل مايكون ممكناً لها بالإمكانالعام يكون موجوداً لها بالفعل . وللمانع أيضاً مفقود مطلقاً ، إمّا من قبل نفسه فلأن الشّي لا يمكن أن يقتضى شيئاً ، و يقتضى البضاً ما يعوقه عنه و إمّا من قبل غيره ، فلعدم تصوّر العايق عن الفعل الغريزي في ديار المرسلات و عالم المجرّدات . فإذا حصل المقتضى و وجد ، بأ تم مايكون ، و فقد المانع يجب وجود المقتضى بالضرورة ، فيكون إذن ذاك الشّيء معقولاً بلا شكت و ارتياب . و يكون معقوليته ، إمّا في صن معقوليته لنفسه ، أو لغيره ، والأوّل مستلزم للمطلوب و الثّانى باطل بالوجه ، الذي أشير إليه في المتن .

قوله: «كما هو شرط» الخ ١/١٥٨.

و ذلك ، لأنتهم جعلوا العلم الحضوري منحصراً في علم المجرد بذاته و شؤونه و لوازمه الذانية ، و زعموا أن العلم بالغير لا يمكن ، إلا بحصول صورته في العالم وقيامها به ، و أما الإشراقيةون ، فجعلوا الإضافة الاشراقية النورية و حضور المعلوم بين يك العالم كافياً في علمه به ، من دون احتياج إلى حصول صورته فيه ، كما مر شرحه سابقاً . فهذه المقدمة لاتتم ، إلا على مذهب المشائين ، فلذلك قال : «كما هو شرط المعقولية للغير عند المشائين » الخ .

ولكن يمكن تتميمه على مذهب الإشراقيّين أيضاً ، بأن يقال : شرط المعقوليّة إنكان الحصول للغير ، فهذا غير معقول فى المقام لما أشير إليه فى المتن ، و إن لم يكن ذلك شرط المعقوليّة ، بلكنى فيها مجرّد الحضور و الوجود النّوريّ ، فهذا فى المقام موجود بنحو أعلى و أكمل : لأنّ الشّىء المجرّد ، النّذى هو نور بذاته ، حاضر لذاته ،

۱ - «تتمیمها» ، خ ل.

و إلا لم يكن نوراً لذاته ، و أيضاً لكان حاضراً لغيره ، فكان نوراً لغيره ، لا لذاته . و أيضاً لو لم يكن حاضراً لذاته ، فإما أن يكون حاضراً لغيره ، أم لا . فإن كان حاضراً لغيره مع عدم حضوره لذاته ، فإما أن يكون ذلك الغير مادة له بالمعنى الأعم ، فلم يكن مجرداً فى ذاته هذا خلف ، و إما أن لا يكون مادة له كذلك ، فإما أن يكون حضوره لغيره من جهة أنه مجرد و نور ، و إما لأجل أمر آخر . و الأول حاصل له فى ذاته ، فيجب أن يكون حاضراً لذاته . و إن كان لأجل أمر آخر ، فيجب أن يكون له دخل في المعقولية ، مع أنه لامدخل لشيء فيه غيرالنورية والحضور . كل هذا ماأفاده بعض الأجلة ، و فيه تأمل !

قوله: «لا الاتحاد» الخ ١٩/١٥٨.

أقول: قد ذكرنا فى مسألة الوجود الذّهنى أنّ من تمسّك بهذا المسلك لإثبات هذا المرام لايدّعى اقتضاء التّكافوء الاتّحاد، كيف ؟ وهو مخالف للبرهان والوجدان، بل الضّرورة و البداهة ، بل يدّعى اقتضائه له فى خصوص المقام و أمثاله. و ذلك ، بضميمة المقدّمة المنقولة فى الكتاب. بقوله: «فما ذكر» الخ ،

وما أفاده في منعها بقوله: «مم و النسك» الخ ، غير موجة عند أرباب التحقيق و التدقيق ، و بالتصديق و القبول غير حرى و غير يليق . أما أولا ، فلعدم ابتنائها على جهة التضايف ، بل لأن شرط المعقولية عندهم و ملاكها التجرد عن المادة ، و هذا المناط و الملاك موجود في المعقول المجرد قطعا ، في حد ذاته مع قطع النظر عن كل شيء فيجب أن يتحقق العاقلية في هذه الرتبة أيضاً كذلك . و أما ثانيا ، فلأنه لو سلكنا مسلك التضايف ، ثبت المطلوب و استقام الأمر و صح الاستدلال أيضاً . إذ ليس المراد أن التضايف بين العاقلية والمعقولية يقتضي حصول إحديلها ، مع قطع النظر عن كل شيء حتى الأخرى ، بل المقصود أن التضايف بينها يقتضي حصول كل واحدة منهما بنحو حصول الأخرى ، بمعنى أنه ، لوحصل إحديلها في موطن مع قطع النظر عن كل بنحو حصول الأخرى ، بمعنى أنه ، لوحصل إحديلها في موطن مع قطع النظر عن كل شيء وجوداً ، يجب حصول الأخرى في ذلك الموطن و المرتبة كذلك . وهنا ، لما فرض

حصول المعقوليّة فى رتبة ذات الشّيء المجرّد بالذّات مع قطع النّظر عن كلّ شيء غيره فيجب حصول العاقليّة له فى هذه المرتبة كذلك :

مع أن ما أفاده ، من أن مفهوم المعقول بالنظر إلى مفهوم العاقل معقول الخ ، مسلم ، لكن ليس الكلام فى مفهوم المعقول ، و أن مفهوم المعقول يقتضى حصوله مع قطع النظر عن مفهوم العاقل ، كيف ؟ وهو مناف للتضايف بينها ، بل المراد أن تحقق المعقولية و وجودها فى شيء يقتضى تحقق العاقلية ، و أنه إذا حصلت المعقولية له من دون مدخليته شيء آخر ، يجب حصول العاقلية أيضاً من دون مدخليته . و لازم ذلك تحقق العاقلية بذات المعقول و فى مرتبة ذاته ، لا بمدخلية شيء آخر . و بالجملة : المقصود أن ماهو واجد لمبدء المعقولية الحقيقية ، التي هي النورية و الوجود التجردي بذاته و فى ذاته ، يجب أن يكون واجداً لما هو مبدء للعاقلية كذلك .

فإن قلت : هذا فى علم المجر د بذاته ظاهر ، و أمنا فى علمه بغيره سينما الماديّات ، فغير مسلم . لأن ذلك الغير إنها يصيرواجداً للنّوريّة والوجود التّجر دى بسببالعاقل و بتجريده ، فكيف يمكن أن يقال إنّه معقول مع قطع النّظر عن العاقل ؟

قلت: قد حققنا فيما سبق من الكلام أن العاقل علة إعدادية لتجريد المعقول، وأنه إذا حصل الوجود التجردي العقلي بإفاضة المبدء، تعالى، للصور النورية العقلية تتصف تلك الصورة بالمعقولية مع قطع النظر عن كل شيء، حتى العاقل الذي كان علة إعدادية لإبجادها و وجودها، فيتم المطلوب بمؤونة باقى المقدمات. و أمّا النقض بالعلية و المعلولية و المحركية و نحوهما، فقد استشعر بدفعه، كما ذكره في الحاشية، و بيّناه في مبحث الوجود الذّهني بما لامزيد عليه. و لعله، قده، لمكان تنبّهه بعدم موجّهية ما أفاده في المقام و غيره، لما أشرنا إليه، و أشار هو أيضاً في أكثر مؤلّفاته، أمر بالتّأمّل.

قوله: «ما غير معقوليّة» الخ ١٥/١٥٨.

إشارة إلى بيان المطلوب ، من سبيل مسلك التّضايف ، بالبيان النّدى أشار إليه

فى الحاشية ، بحيث يسلم عن النقوض و الاعتراضات التى ذكرها، و يتم البرهان لإثبات الاتحاد حتى فى العلم بالغير أيضا ، لابالبيان الذى فهمه من كلام صدر المتألهين، قده ، مع أن مراده اليس إلا هذا الذى أفاده فى المقام فى حاشية الكتاب، كما ينادى بذلك كلاته ، قده ، فى كتبه . و حاصله الاستدلال من طريق وجودالمعقول بالذات ، المجرد عن المادة و لوازمها بالذات ، أو بإفاضة الغير و تجريده ، وكونه متصفا بالوجودالنورى التجردي ، مع قطع النظر عن كافة الأغيار ، حتى عاقلية الغير، و اقتضاء ذلك تحقق العاقلية فى مرتبة ذاته كذلك ، من غير فرق بين علم المجرد بذاته ، أو بغيره كما بيناه مشروحاً .

و العجب أنّه قدّه ، اعترض على صدر المتألهين فى موضعين من هذا الكتاب ، بل فى غيره من مصنّفاته مع تَـرَعُد وتَـبَرُق ، ثمّ إنّهاعترف نفسه بعدم ورودالاعتراض و أنّه منهدم الأساس ، مختل البنيان ، مبنى على التّوهيّم و الالتباس .

۱ - أى: «سراد صدرالمتألهين».

٢ - أى: «أفاد المصنف».

٣ - أى: «كلمات صدر المتألهين في كتبه».

### فِي عِلْمِه تَعالى بِغَيرِه

قوله: «وعالم بغيره» الخ ١/١٥٩.

أقول : استدل عليه في المشهور من طرق عديدة :

منها، استنادالعلم بالغير مطلقاً إليه، حيث أن كل عالم بنفسه و بغيره يكون وجوده و جميع كمالاته الأوّليّة و الثّانويّة، التّي من جملتها العلم بالغير، مستنداً إليه. و أن مُعط الشيء ليس بفاقد له.

والثنّانى ، منطريق إتقان فعله و إحكامه ، الدّال ّعلى أن ّ فاعله حكيم عليم لطيف خبير و بما يفعله مبتهج و بصير :

و الثّالث ، من طریق کونه صرف الوجود ، و أنّ صرف الوجود صرف کلّ کمال الوجود ، الّـذی من جملته العلم بالغیر :

و الرّابع ، من طريق كونه بسيط الحقيقة ، وكلّ حقيقة بسيطة هي كلّ الاشياء و تمامها ، و أنّه ، تعالى ، قد ثبت علمه بذاته البسيطة ، فيجب أن يكون عالماً بغيره من عين علمه بذاته :

و الخامس ، من طريق كونه واجب الوجود بالذّات ، و أنّه بجب أن يكون واجب الوجود من جميع الجهات و الحيثيّات . و بعبارة أخرى ، لمّاكان اتتصافه بالعلم ممكناً بالضّرورة بالإمكان العام ، لوجود مناط العلم بالغير له \_ و إن كل ما هو ممكن في حقّه بالإمكان العام بجب اتّصافه به بموجب هذه القاعدة \_ فيجب إذن اتّصافه بالعلم بالغير بالضّرورة .

و السّادس ، من طريق كونه نوراً لذاته و لغيره ، و أنّ مناط العلم بالغيركون الشّيء نوراً بذاته و لغيره ، كما هو طريقة الإشراقيّين .

و السّابع ، من طريق إحاطته القيّوميّة بكلّ شيء ، و أنّ مناط العلم بالشّيء إحاطة العالم بالمعلوم ، و حضور المعلوم عند العالم .

و الثّـامن ، منالطّـريق المأخوذ من قاعدة إمكان الأشرف ، وهو أن ّ كل ّ كمال وجد في الموجود الأخسّ بجب أن يكون موجوداً في الموجود الأشرف بطريق أولى .

والتّاسع ، من طريق حدوثالعلم بالغير فى الممكنات ، ولزوم استناده إلىالواجب دفعاً للدّور و التّسلسل ، بناءً على مذاق المتكلّمين من أنّ مناط الحاجة إلى العلّـة هو الحدوث ، دون الإمكان . بضميمة أنّ معط الشّيء لايمكن أن يكون فاقداً له .

و العاشر ، من طريق النّفس و أنّها فى علمها بالغير فى مرتبة العقل الهيولانيّ بالقوّة ، فتحتاج إلى ما يخرجها إلى الفعل :

و الطّريق الحادى عشر ، من جهة التّشكيك الخاصّى ، و أخصّ الخواصّى ، و أخصّ الخواصّى ، و ما بعدهما فى الوجود ، و أن ّكل مرتبة ضعيفة فى الوجود . بل فى كل ّحقيقة تكون رفيع الدّرجات ، تكون من تنزّلات المرتبة الشديدة ، وكذا كمالاتها بطريق أولى .

و الثنانى عشر ، من طريق لزوم الطفرة فى الطوليّات النّزوليّات ، لولم يتّصف العالى بكال الدّانى .

و الثّالث عشر ، من طريق البرهان الشّبيه باللّم ، و هو أن يقال حقيقة الوجود لاتقبل الجهل مطلقاً بذاتها ، لأنّ مرجع الجهل إلى العدم ، وكلّ ما لا يقبل شيئاً بذاتها يجب اتّصافها بالعلم بذاتها . وهذا غير طريق

۱ - وليس مراده اجراء نفس القاعدة في الواجب و الممكن . لان موردها ، كما صرحوا به ، الممكن الاشرف و الاخس ، بل المراد اجراء ما يستفاد من تلك القاعدة لا تحاد المناط ، و أن كان موردها و اصلها مختص بالممكنات ، منه .

صرف الوجود ، لأنه ا مبنى على أن كل شيء طارد لنقيضه ، أو لازم نقيضه ، وأن الوجود بذاته يناقض العدم ، و أن مرجع الجهل إلى العدم أو يلزمه .

و الرّابع عشر ، من طريق حركة الفلك ، و أنّ حركاته نفسانيّة لاطبيعيّة ، و أنّها يجب أن تكون للتّشوّق و التّشبّه بالكامل ، و أنّ مشوّقاته بجب أن تكون عالمة بذواتها و بلوازم ذواتها ، التّي من جملتها هذه النّفوس مع حركاتها ، و أنّها تنتهي بالأخرة إلى الواجب .

و الخامس عشر ، من الطّريق الذي أشار اليه في الكتاب ، و هو من طريق كونه تعالى ، علّة لكلّ شيء وكونه عالماً بذاته ، و أن العلم بالعلّة التّامّة ، من الجهة التي هي بها علّة ، مستلزم للعلم بالمعاليل . أمّا إنّه تعالى ، علّة لكلّ شيء ، فلما ثبت في مبحث إثبات الواجب ، تعالى . و أمّا إنّه عالم بذاته ، فلما مر ، في المبحث السّابق ، و أما إن العلم بالعلّة التّامة ، من الجهة التي هي بها عليّة و سبب ، مستلزم للعلم بالمعاليل ، فلما يشهد به بديهة العقل و تخوم الضرورة \_ لا نحصار الواسطة في الإثبات ، والعلم بالشيء في العلم باسبابه و علله ، أو العلم بلوازمه و آثاره ، بل عند أرباب التّحقيق و البصيرة ينحصر العلم بذوات الأسباب بطريق العلم بأسبابها ، كما في القاعدة الموروثة عنهم : ذوات ينحصر العلم بذوات الأسباب الحصل في ذهن أو خارج» الخ . و ملخيصه أن السبب النّام لوجود الشيء كليًا حصل ، وجب أن يحصل معلوله التيّام "، سواء كان في الذّهن أو الخارج ، و إلّا لزم انفكاك السبّب عن المسبّب .

فإن قلت : إذاكان الموجود فى الذّهن له وجود آخر ، غير الوجود فى الخارج، وقد ثبت أنّ المجعول بالذّات هو وجود الشّىء ، دون مهيّته ، فلم ، لا يجوز أن تكون علّة وجوده فى الخارج ، و قد ثبت أنّ الوجود الخارجيّ للشّىء لايحصل فى الذّهن . و بعبارة أخرى : يكون الشّىء بوجوده الخارجيّ علّة للشّىء

١ - لأن الطريق الثالث عشر.

لا بوجوده الذَّهني ، فحينئذ لايتمَّ ما أفاده ، قده .

قلت: أمّا أوّلاً ، إذا ثبت العليّة الخارجيّة ، ثبت المطلوب . لأنّه إذا حصلت العليّة الخارجيّة في الذّهن ، ولو بمهيّتها الحاكية عن حقيقتها الخارجيّة المتّصفة بالعليّة يحصل العلم بوجود معلولها في الخارج ، الملازم لعلم الذّهن بالمعلول و حصول صورته فيه ، لعدم إمكان حصول التّصديق ، من دون تحقيق التّصور . وهذا في العلم التّصديق و أمّا في العلم التّصوريّ ، فالسّبب لحصول حقيقة المحدود في الذّهن ليس إلّا حصول أجزاء الحدّ ، ولايتصور الإنفكاك بينها أصلاً .

و أمَّا ثانياً ، إذا فرضناكون الشَّىء علَّة تامَّة بذاته و حقيقته لشيء ، و معلوم أنَّ الشَّيء الَّذي بكون علَّة لشيء بحقيقته ، فهو من الجهة الَّتي بها علَّة ، إذا حصل في الذَّهن ، لا يمكن أن لا يحصل معلوله معه فيه : لأنَّ الأشياء بحقايقها تحصل في الأذهان ، والصّورة الذَّ هنيَّة ما بها ينظر إلى الحقايق الخارجيَّة ، و التّركيب بين المهيَّة و الوجود اتّحاديّ لاانضهاميّ، و الشّيء الواحد لايتصوّر له حقيقتان ، حتّى يكون بإحديهما معلولاً لشيء، و بالأخرى معلولا لشيء آخر . و الوجود الذَّهني ُّ لا يغيِّر حقيقة الشِّيء و ذاته حتَّى يتصوَّر أن يتحقَّق له علَّة أخرى في الذَّهن ، غير وجود علَّته فيه ، مثلاً النَّار ، من الجهةالتي هي بها علَّة للاحراق ، لو حصلت في الذَّ هن و لم يحصل صورة الإحراق في الذَّهن ، يلزم انفكاك العلَّة عن المعلول ، كما هو واضح ظاهر . مع أنَّه ، إذاكان لشيء بوجوده معلولاً لشيء ، يكون بمهيَّته أيضاً معلولاً له . فإذا حصلت مهيَّة العلَّة في الذَّهن ، تحصل مهيَّة المعلول فيه بالضَّرورة . وهذا في العلَّة النَّتي يزيد وجودها على مهيِّتها، و أمَّا في العاتَّة الَّتي هي صرف الموجوديَّة ، فلا يأتي فيها الإشكال أصلاً ، كما لایخنی ، لأنتَّها بذاتها ظاهرة لذاتها ، و بوجودها ، الَّذي هو عين حقيقته ، علَّـة ٌ لكلَّ شيء، فتدبر !

قوله : «و في عدم تخلّل» الح ١٠/١٥٩ .

و أيضاً ، العلَّـة هو النَّـحو الأعلى من وجود المعلول ، و هذا النَّـحو من الوجود

متتحد مع وجود العلة ، لا أنه ضميمة عليها . فالعلم بالعلة بما هي علة عين العلم بالمعلول لا أنه مستلزم له . و بالجملة : ما أفاده ، قدة ، بالنظر إلى الوجود الفرقاني للمعاليل ، و أنه من شؤون وجود العلل ، و بلسان : «ما رَميَدْتَ إذْ رَميَدْتَ وَ لَكِينَ اللهَ رَمى» ، و «إن "الله ين يُبايعُونَ كَ إنها يُبايعُونَ الله » ٢ . و ما ذكرناه بالنظر إلى وجودها الجمعي القرآني الواجب بعين وجوب العلة ، بل هو عين وجود العلة ، و وجوبه بعينه وجوبه . و هو بلسان « ألا يتعلم من خلق و هو اللطيف الخبير » أسيها الجملة الاخيرة من الآية الشريفة ، أو بلسان «و عينده مفاتيح الغيبيب» الآية . و التقييد بقوله : بما هو السبب ، لإدخال ما يزيد وجوده على ذاته ، و تكون له مهية غير الوجود و الموجودية الحقيقية ، كما مر وجهه .

١ - الانفال (٨) ، ١٧.

٢ ـ الفتح (١٨) ، ١٠٠

۳ - أى: «وجود المعاليل»

٤ - الملك (٦٧) ، ١٤ .

ه ـ الانعام (٦) ، ٩٥.

# فِي ذِكْرِ الْأَقُوالِ فِي العِلْمِ وَ وَجْهُ الضَّبْطِ لَهَا

قوله : «قد قيل» الخ ١٣/١٥٩ .

لعل نظر هذاالقائل ننى العلم الحصوليّ لذاته بذاته ، و أنّه ليس كيفيّة علمه بذاته كعلمه ، تعالى ، بماسوى ذاته ، أو بالعلم الدّى يزيد على ذاته . فإن المتظاهر من جملة قولنا : علم شيء شيئاً ، كونه بصورة زائدة ، أو بالعلم الدّى هو غير ذات المعلوم ، فنفوا هذا العلم منه ، تعالى ، بالنسبة إلى ذاته ، نظراً إلى أنّه نفس العلم بذاته ، لا عالم بذاته ، سيّا بناء على تركّب مدلول المشتق ، كماهو في عرف العامّة . أو إنّهم أرادوا ننى الحيثية التعليليّة و التقييديّة عن علمه بذاته ، فقصدوا بقولهم : إنّه لا يعلم ذاته بعلم ، يكون مستنداً إلى شيء ، حتى نفس ذاته ، فإنّه عين ذاته ، فكيف يمكن استناده إلى ذاته ؟ أو إنّه لا يعلم حادث ، يكون مسبوقاً بالجهل ، أو إنّه لا يعلم ذاته بعلم ، يكون مغايراً لعلمه بمعلولاته ، بل يعلم معلولاته بعين علمه بذاته .

قوله : «بناء على» الخ ١٣/١٥٩.

أى : على القول بكون العلم من مقولة الإضافة الخ .

قوله: «أو صورة» الخ ٩٥ ١٤/١.

بناء على كونه من مقولة الكيف ، أو انحصاره فى العلم الحصوليّ ، و لوكان العلم بكلّ مقولة من تلكث المقولة ، و يكون التّسمية بالكيف بالتّشبيه و المسامحة .

قوله : «فيلزم تعدّد الواجب» الخ ١٤/١٥٩.

لأن وجود الواجب عين ذاته ، و الصّورة المساوية لوجوده واجبة بالضّرورة ،

لمكانكونها مساوية له فى الحقيقة و فى جميع اللّوازم . وعلى تقديركونه ذامهيّة ، فصورته العلميّة ، الّتى هى مهيّته و حقيقته النّفس الأمريّة ، لمّاكانت عين حقيقته الخارجيّة من حيث المهيّة و الحقيقة ، يجب أن تكون مساوية معها فى الاتّصاف بوجوب الوجود لمكان فرض معلوليّة وجوده ووجوبه لمهيّته وعلى تقدير عدم معلوليّتها لها ، يلزم المطلوب أيضاً ، من جهة أن ّحكم المتساوييّن و لوازمهما واحد ، كما لا يخنى ، فتدبّر !

قوله : «و أنت تعلم» ۱٤/۱٥٩ .

ليس المقصود حصر العلم الحضورى بذلك ، بل المراد أن هذا الفرد من العلم كونه حضوريًا مسلم عند جميع فلاسفة الإشراق ، و المشاء ، و غيرهم .

«قوله: «و مراد القائل» الخ ١٥/١٥٩.

أى ، مرادهم أنّه ، تعالى ، لا يعلمها فيما لايزال، و إن كان عالماً بها بعد وجودها و عند وجودها .

و يمكن أن يكون مراد هؤلاء القوم ، إن كانوا يفقهون حديثاً ١ : أنه لا يعلم معلولاته بالعلم الانفعالى "الذى يكون مستفاداً من المعلول ، من جهة عدم ١ المعلول فى الأزل ، حتى يستفيد ذاته المقدسة العلم به منه ، و من جهة براثته ، تعالى ، عن الانفعال و القبول من الغير ، أوأنه لا يعلم معلولاته بصور زائدة على ذاته ، كما ذهب إليه المشائون أو أنه ، تعالى ، لا يعلم ماسوى ذاته ، إذ ليس فى الدّار غيره ديّار ، إذالكل شؤونه و أطواره ، أو أنه لا يعلم معلولاته الغير الأزليّة ، التى تستحق إطلاق اسم العالم و المعلوم عليها ، بوجوداتها الفرقانيّة ، بل يعلمها بالوجود القرآني الجمعيّ ، الذى هو عين وجود ذاته ، تعالى ، أو بصورها الفكيّية ٣ الحاصلة فى الألواح القضائية و القدريّة . و بالجملة ذاته ، تعالى ، أو بصورها الفكيّة ٣ الحاصلة فى الألواح القضائية و القدريّة . و بالجملة لا يعلمها بالذّات بل بالعرض ، كما يقول به صدر المتألّهين فى بعض مسفوراته ، أو لا يعلم

١ - النساء (١) ، ٧٨ : «فما لهؤلاء القوم لايكادون يفقهون حديثاً».

۲ - «عدم وجود المعلول» ، خ ل.

۳ ـ «بصورها الكلية» ، خ ل.

الكلّ حتى المفارقات بوجوداتها المنفصلة عن وجوده، تعالىٰ، بل يعلمها بوجودهاالقرآنىّ الّذى مرّ ذكره .

قوله : «و هو باطل» الخ ٥٩/١٧.

محصّله أن علمه ، تعالى ، بمعلولاته ليس مستفاداً منها ، حتى يكون عدم كونها في الأزل سبباً لانتفاء علمه بها ، بل إنها يكون علمه ، تعالى ، بها من جهة علمه بذاته المقدّسة الوجوبيّة ، التي هي عليّة لها ، كما مر ذكره بقوله : « وعالم بغيره » الخ و هي الحقيّة في الأزل ، بل مبدء كل تحقيق أزليّ ، فبتحقيّق سبب العلم بغيره ، النّذي هو ذاته الوجوبيّة ، تحقيق العلم بمعلولاته ، النّذي هو معلول علمه بذاته ، و إن لم يتحقيق وجود معلولاته في الأزل .

و يمكن أن يستفاد منها جواب آخر: وهو، أننا لانسلتم عدم معلولاته فى الأزل، لأنته إن أريد عدم وجودها بوجوداتها الخاصة الفرقانية فى الأزل، فهو مسلتم فى بعض منها أو جميعها، بناء على انحصار إطلاق المعلول على الماديّيّات، و لكن لا يلزم منه انتفاء علمه بها، لأن مناط علمه بها علمه بوجوداتها القرآنيّة الجمعيّة، و إن أريد به عدم وجودها فى الأزل مطلقاً، فهو غيرمسلتم، بل من المحقيّق وجودها بعين وجودذاته المقدّسة الوجوبيّة، بالوجود القرآنيّ الجمعيّ الإلهيّ، وكيف لا، و هو الوجود الصّرف الّذى هو صرف كلّ وجود، و إنّه علة كلّ شيء التي لا يمكن أن تكون فاقدة له، مع أن صورها النّوريّة حاصلة فى الألواح القضائيّة والقدريّة والكتب الإلهيّة و الدّفاتر العلميّة الرّبوبيّة، من الجبروت و الملكوت و غيرها.

قوله : «عنه انفصل» الخ ٣/١٦٠ .

أى ، ليس حالاً فى ذاته قائماً بها ، لا أنّه منفصل عنه ، تعالىٰ ، مطلقاً ، إذ لا يمكن انفصال الرّبط و العكس ، و الظلّل و الفيىء، عن ذى الرّبط و العاكس ، والمضيىء و ذى الظلّ ، كما قيل : اكر نازى كند ، از هم فرو ريزند قالبها .

۱ - اى : «و ذاته المقدسه».

قوله: «عن كافّة الوجودات» الخ ١٦٠/٥.

أى ، حتى الوجود الذّهني ، و بالجملة ؛ عن كافّة الوجودات العينيّة والذّهنيّة . قوله : «و أنت تعلم» الخ 7/۱٦٠.

إشارة إلى بطلان مذهبهم ، و يمكن توجيه مذهبهم ، و إن لا يترضى صاحبه به من جهة عدم بلوغ ذهنه إلى دركه ، بما يرجع إلى مذهب الصوفية : بأن يكون المراد بثبوت المعدومات المعدوم بمعنى الغير ، الموجود بوجوده الخاص به ، بل بالوجود التبعى الإلهى ، وعدم إطلاق الوجود الذهبي على هذا الوجود التبعي القرآني . إذ هو النحو الأعلى من كل وجود ، فكيف يمكن أن يجعل من الوجود الذهبي ، الذى هو أضعف مراتب الوجود عندهم ؛ مع أن صفحة الأعيان بالنسبة إلى الحق تعالى ، مثل صفحة الأذهان بالنسبة إلينا . و ليس وجوداً خارجياً بناء على اصطلاحهم بتخصيصه بالوجود الخاص لكل شيء ، أي الوجود الفرقاني الذي هو ملاك فصله عن علته .

او بأن يكون مرادهم بذلك أنتها في الأزل معدومات ، أى مندكتات تحت سطوع أشعّة ذات الحق و قهتاريّته الإلهيّة ، و ثابتات بعين ثبوته و وجوده ، تعالى . و محض المرام أنتها بالنتظر إلى اندكاك ذواتها و حقايقها تحت أشعّة شمس ذاته ، و محوها ومحقها و طمسها فيها ، أطلق عليها المعدومات ، و من جهة جامعيّة وجود الحق لحقايقها ، وكونه أصل وجودها و حقيقتها ، جعلت ثابتات ، لاموجودة لأجل أن المتفاهم من وجود الشّيء ، هو الوجود النّذي يكون وصفاً بحال نفسه ، فتدبيّر !

قوله: «تقرّر المهيّة منفكّـاً عن الوجود» الخ ٦/١٦٠.

أمّا بناء على أصالة الوجود ، فظاهر . و أمّا على أصالة المهيّة ، فلأنّ التّركيب بينالمهيّة والوجود اتّحادىّ عندالقائلين بها ، أيضاً ، و تقدّمالمهيّة علىوجودها بالتّجوهر لا بالوجود الخارجيّ ، كما مرّ ذكره في مبحث إبطال ثبوت المعدومات .

قوله : «و اسنادهم» الخ ٩/١٦٠ .

أى ، ولو ذهناً . فإن تقرّر المهيّة ، منفكّة عن الوجود ، ولو ذهناً ، غير معقول إذ تحقّقها فى الذّهن و ثبوتها فيه ليس إلّا وجودها فيه ، ولكن مرادهم ما أفاده ، قدّه ، فى المتن و الحاشية و بيّناه أيضاً بما لا مزيد عليه فى الوجود الذّهني "، فراجع!

قوله: «مع أنَّك قد عرفت» الخ ١٠-٩/١٦٠.

إشارة إلى ردّ هذا القول بما أشرنا إليه .

قوله: «على مرتبة من الوجود» الخ ١٠/١٦٠.

أى ، مرتبة ظهوره بصور أسمائه و صفاته علماً ، المعبّر عنه بقوله : فَا حَبْبَبْتُ أَنَّ أُعْرَف، أُووجوداتها الذّهنيّة مطلقاً ،كما قال بعض العارفين : إنّ المهيّات والأعيان الثّابتة وجودات خاصّة ذهنيّة .

قوله: «وكأنّهم وضعوا» الخ ١١/١٦٠ .

أى ، نظروا فى حقيقة العالم و أخذوها مجرّدة عن الصّفة الوجوديّة و أطلقوا عليها اسم السّوى و العالم . وقابلوها بحقيقة الوجود ، من جهة قابليّتها لإظهار أسمائها وصفاتها منجهة لزوم المغايرة بين الظّاهر والمَظْهرَ بوجه ، معأنّها غير خارجة عن حقيقة الوجود بل داخلة فى حيطتها و دائرة تحقيّقها ، لأجل حفيظ المراتب و الإشعار بهذه النّكتة .

قوله: «فمثل» الخ ١٢/١٦٠.

أى ، مثل أسماءالله و صفاته ، أو أمثلة ما فى الكون ، كمثاليّة العلّـة للمعلول ، أو العاكس للعكس ، كما سيجئ تفصيله عن قريب .

قوله: «قائمة بالذّات» الخ ١٣/١٦٠٠

أى ، بباطن ذواتها ، الَّذي هو الحقّ .

قوله: «سابقاً على» الخ ١٤/١٦٠.

أى ، الموجودات الطّبيعة الحَريّة باطلاقالعالم و مجارالشّيئيّة ، بالسّبق الدهرى أو السّرمديّ أو الزّمانيّ ، بالمعنى الّذي مرّ سابقاً ، أي يليق إطلاقه فيها .

۱ ـ «عن الصبغة...» ، خ ل.

قوله: «لكونها متأخّرة» الخ ١٦/١٦٠.

أى ، بالتّــأخّـر الذَّاتىّ ، ولكن جعلها صدر المتألّـهين فى كتبه من مراتب أسمائه وصفاته . فعلىٰ هذا لايكون مناط علمه التّـفصيلى الّـذى يتحقّــق فى تخوم ذاته، و إن كان مناط علمه كذلك ا فى مرتبة من مراتب ذاته ، فتدبّر !

قوله : «یعنی ذو وجود» الخ ۱۲/۱۲۰ .

أى ، لاذو ثبوت فقط" .

قوله: «ولكن لايكون سابقاً في الكل » الخ ١٧/١٦٠.

أى ، بل سابقاً فى البعض و هو الموجودات الأزليّة .

قوله: «و إن يكن في البعض» الخ ٣/١٦١. ٤.

الحضور المستفاد ممّـا سبق أى و إن يكن ذلك الحضور وكون العلم نفس الحقيقة العينيّـة ، وكون الوجود العلميّ الإدراكيّ عين الوجود العينيّ الخارجيّ ، لا فى الكلّ ، بل فى البعض النّذى هوالعقل الأوّل ، حال كونه ارتسم صور الأشياء فيه ، فذا القول الخ ،

قوله: «و لكن زيادة متّصلة» الخ ٨/١٦١.

أى ، غير منفصلة تلك الصّور عن ذاته ، موجودة بوجوداتها الخاصّة الفرقانيّة بلاموضوعة فى الصّقع الرّبوبيّ موجودة بالوجود القرآنيّ الإلهيّ، و بالجملة : قائمة بذاته ، تعالى ، بالقيام حلوليّ الارتساميّ أو الصّدوريّ .

قوله: «إن المعنى المعقول» الخ ١١/١٦١.

و ذلك ، فى الكلّيّات بعد الكثرة ، و معنى أخذه عن الشّى الموجود الجزئيّ ، تجريده عن الغواشي و العوارض المحفوفة به .

قوله: «وقد يكون الصورة» الخ ١٢/١٦١.

و ذلك فيماكان الكلتيّ قبل الكثرة .

۱ - اى : «مناط علمه التفصيلي».

قوله : «فلا تكون» الخ ١٤/١٦١ .

حتّى يكون العلم انفعاليّا .

قوله : «**و لكن**» الخ ١٤/١٦١ .

فيكون العلم إذن فعليّــاً بهذا المعنى .

قوله : «و نسبة الكلّ » الخ ١٥/١٦١ .

أى يكون تعقل المبدء الأوّل الواجب الوجود، تعالى ، شأنه بالنّسبة إلى كلّ الموجودات هذه النّسبة ، بمعنى أننّه يكون عقلت ، فوجدت ، كما صوّره بقوله : فإنّه يعقل ذاته الخ .

قوله : «و ما يوجبه ذاته» الخ ١٥/١٦١ .

إشارة إلى أن نسبته ، تعالى ، إلى الكل نسبة وجوبية ، بمقتضى مساوقة الوجود مع التشخيص ، و أن الشيء ما لم يتشخيص لم يوجد .

قوله: «و يعلم من ذاته» الخ ١٦/١١٦ .

إشارة إلى أن علمه بغيره غير مستفاد عن غيره ، بل يعلم غيره بعين علمه بذاته ، من جهة كون ذاته علـة لغيره ، و العلم بالسبب مستازم للعلم بالمسبّب ، كما مرّ سابقاً .

قوله: «فيتبع» الخ ١٦/١٦١ .

إشارة إلى أن هذه الصور من لوازم ذاته ، لأنها من التوابع الغير المتأخرة فى الوجود لعلمه بذاته ، الذى هو عين ذاته، و أنه لايحتاج فى علمه بها إلى صورة أخرى بل هى معلومة بعين علم الذات ، أو بعين حضور هوياتها عنده ، و أن قيامها بذاتها قيام صدورى لاحلولى ، كما زعمه المتأخرون .

قوله: «كيفيّةكون الخير» الخ ١٦/١٦١ .

إشارة إلى أن نظام الكل خير محض ، لاشرية فيه أصلاً ، لأنه صورة ذاته و تبع أسمائه و صفاته ، التي لا يتصوّر فيها شرية أصلاً ، و أنه لا يتصوّر أحسن و أتقن من هذا النظام ، و إلا لزم تصوّر ما هو أتقن و أكمل و أبهى من ذاته ، و أنّ ارادته

عين علمه بالخيرية و المصلحة فى ايجاد هذا النّظام ، العجيب الغريب الأتقن الأحسن . قوله: «فيتبع صورته المعقولة صُورَ الموجودات» الخ ١٦/١٦١ .

إشارة إلى أنّه لامؤثّر في الوجود إلّا الله ، و أنّ الكلّ معلول له ، تعالى ، إمّا مع الواسطة ، أو بلا واسطة ، بل من حيث أنّ النّظام الجُمليّ الكلّيّ ، الّذي هو تابع لذاته ، أمرواحد وسنخ فارد وصادر بصدورواحد ، و متجلّى به بتجل واحد ، هوالتّجلّى النّوريّ ، الأحدى المعبّر عنه بالفيض المقدّس و النّفس الرّحمانيّ ، يكون استناد الكلّ النوريّ ، الأحدى المعبّر عنه بالفيض المقدّس و النّفس الرّحمانيّ ، يكون استناد الكلّ إليه بلا واسطة أصلاً ، كما قال عز من قائل : « و ما أ مرُنا إلّا الواحدة " ، أ . و بالجملة : في هذا الكلام جمع بين قاعدة ، «الواحد لا يصدر عنه إلّا الواحد» ، و « أنّه لا مؤثّر في الوجود إلّا الله » .

قوله: «على النظام» الخ ١٧/١٦١.

أى ، على ترتيب الأشرف ، فالأشرف .

قوله: «لا على أنها تابعة» الخ ١٧/١٦١.

إشارة إلى أن تأدّى النظام الوجودى إلى الوجوب المحض الخالص، وكون الإمكان و السّلا ضرورة ، مقطوع الخبر و الأثر فى دار الوجود ، وكونه «كَشَجرة خبيشة، اجْ تُثَتَّ مِن فَوق » آرض الوهم و عالم الخيال و الذّهن، «ما لها منقرار» آفى تخوم عالم التّحقّق والتّقرّر ، و «أن الشّىء ما لم يجب لم يوجد» ، لا يلازم اضطرارية المبدء و سلب الاختيار عنه ، تعالى ، فى إفاضته النظام الجُملى الكلتي الإلهي الإلهي ما توهم الغاغة من أسيسلاء الجهل و أبناء السّجاج و العناد ، بل لمّاكان صدور هذا النظام على طبق العلم الذّاتي ، الدّى هو عين الإرادة و المشيّة و الاختيار ، و الإيجاب بالاختيار ، غير مناف للاختيار بل يؤكد الاختيار ، لم يكن ما توهم هؤلاء القوم « النَّذين لا يكادون للاختيار بل يؤكد الاختيار ، لم يكن ما توهم هؤلاء القوم « النَّذين لا يكادون

١ ـ القمر (٤٥) ، ٥٠.

٢ - ابراهيم (١٤) ، ٢٦ : «كشجرة خبيثة اجتثت من فوق الارض مالها من قرار».

يَّفُـْقَـَهُونَ حَـَديثاً » ' ، موافقاً لطريقة البرهان و شريعة العقل المضاعف .

قوله : «و أنّه عنه» الخ ١/١٦٢ .

أى علمه علم تركيبي ، لاعلم بسيط ، و أنّه يعلم كونه مبدء لإيجاد الكل ، و أنّ علمه فعلى ، مبدء لفيضان الوجود عنه على التّرتيب الّذى يتبع الخير المطلق لذاته وأسمائه و صفاته ، و بالجملة : المقصود من هذه الجنُملات تأكيد ما أصّلناه ، من عدم منافاة الإيجاب المذكور للإختيار وكونه مؤكّداً له .

قوله: «و أنّه عنه» الخ ١/١٦٢ .

أي ، لا فيه .

قوله : «و عالم بأن هذه العالمية» الخ ١/١٦٢ .

إشارة إلى أنّه ، تعالى ، تام الفاعليّة ، بل فوق التّهام ، كما أنّه تام الوجود، بل فوق التّهام .

قوله: «على التّرتيب» ٢/١٦٢.

إشارة إلى أنّه الغاية ،كما أنّه المبدء و أنّ الأمر يبتدى منالوحدة و ينتهى إليها ، بدؤُه مـِسْكُنْك و «خيتامـُهُ مـِسْكُنْك» ٢ ــ «كمَا بـَدَءَ كُمُ ْ تَعـُودُون » ٣ .

قوله : «أو غير» الخ ٢/١٦٢ .

الظنّاهر أن العبارة ، «أو عين » ، لكن قد رأيتُ فى بعض النّسخ المصحّحة ، كما فى هذه النّسخة ، فيكون بتقدير ليس ، أو يكون مدخول غير محذوفاً للضّرورة ، أى : أو يكون أمرالعلم على غير هذا ، مشيراً بهذا إلى ماسبق من الغيريّة ، فيستقيم المطلب من جهة أن النّفى في النّفى إثبات .

١ - النساء (٤) ، ٧٨ : «فما لهؤلاء القوم لايكادون يفقهون حديثاً».

٢ - المطففين (٨٣) ، ٢٦.

٣ ـ الاعراف (٧) ، ٢٩.

قوله: «على ما نسب» الخ ٤/١٦٢ .

متعلّق بأصل المطلب، أى القول بالاتّحاد منسوب إلى المشّائين، كما قال المحقّق الطّوسي و الحكيم القدّوسي، قدّه، و المشّائون، القائلون باتّحاد العاقل بالمعقول. وقال الشّيح في الإشارات: وكان رجل منهم يسمّى بفُرفيريوس الخ و لكن لمّاكان هذا المسلك قد شاع في زمانه، و إنكان من سبقه أبان عنه على سبيل الإيماء و الإشارة، نسبه إليه و يمكن بعيداً أن يتعلّق بقوله: «والعلم الإحساسي» الخ. و يكون المراد من العلم الإحساسي العلم الحضوري، بناء على ماذهب إليه شيخ أتباع المشرقيّين والرّواقيّين لا الإحساسي الدّي يكون بارتسام صُور المحسوسات في القوى الحسيّة، فإنّه منتف عنه تعالى، على مذهب جميع الحكماء البارعين.

قوله : «و قد تكلّمنا على مذهبه» الخ ١٦٢/٥.

أى فى مبحث الوجود الذَّهني ، و تكلَّمنا أيضاً عليه بقدر اقتضاء المقام .

قوله : «فالذّات» الخ ٧/١٦٢ .

لولا تصريحاتهم بننى العلم التقصيلي عنه ، تعالى ، فى مرتبة ذاته المقدّسة الوجوبيّة بالممكنات ، لأمكن توجيه مذهبهم بماذهب إليه العرفاء و البارعون ، من أصحاب الحكمة و آل المعرفة ، من العلم الإجمال فى عين الكشف التقصيلي ، بحمل الإجمال فى كلامهم على الإجمال الوجودي ، بمعنى الشدة و البساطة الوجودية ، وحمل ذهابهم إلى امتناع على الإجمال الخدّة و الفقدان ، على المتناع حكاية الواحد البسيط المبسوط ، المنز ه عن الحد و الفقدان ، عن حدود الحدثان و نقايص الإمكان ؟

قوله: «و ثالثهاكونه» الخ ۱٤/١٦٢ .

أى بعد تحصيل الملكة البسيطة .

Plotinos) هو من اعظم تلاميذ فلوطين (Porphyrios - ۱ - ۲۳۲) هو من اعظم تلاميذ فلوطين (Porphyrios - ۱ بعدالميلاد) . ۲۷۰ بعدالميلاد) ومن شراح فلسفة ارسطو (Aristoteles بعدالميلاد) .

۲ ـ أى : «الى فرفيريوس».

قوله : «هذا المنهاج» الخ ۱۷/۱۶۲ .

أى من قبيل الثّالث ، فإنّ علمه بذاته البسيطة الوجوديّة ، المنطوية فيها وجود الأشياء وكمالاتها ، خــّلاق لها و فعّال لتفاصيلها علماً وعيناً، ذهناً و خارجاً.

قوله : «**و الفرق**» الخ ۱۷/۱۶۲ .

أى ، زائدة على ماهيتة النّفس بناء على كونها ذات مهيّة ، أو بالنّظر إلىمسلك القائلين بالعلم الارتساميّ الحصوليّ ، و المنكرين للحركة التّحوليّة الذّاتيّة الجوهريّة ، أو بالنّظر إلى بدو حدوث الصّور ، المعدّة لحصول هذه الملكة النّوريّة .

قوله: «فذاته علم تفصيلي» الخ ٣/١٦٣.

فيكون علمه بالكل تفصيليا ، لكن لامن عين علمه بذاته ، تعالى ، بل لماكان علمه بذاته علماً تفصيليا بالمعلول الأوّل ، وهو علم تفصيلي له بالمعلول الثانى و هكذا ، فيكون يعلم كل شيء بالعلم التقصيلي ، إلا أنه بالنسبة إلى البعض من دون واسطة ، وبالنسبة إلى الآخر مع الواسطة . والدّاعي لهم على هذاالقول هوماصار سببالذهاب المتأخرين بالنسبة إلى الآخر مع الواسطة . والدّاعي لهم على هذاالقول هوماصار سببالذهاب المتأخرين إلى العلم الإجمالي، من امتناع أن يكون ذاته ، تعالى ، مع بساطته ، صورة علمية تفصيلية لكل شيء . فهؤلاء القوم لما رأوا هذا ممتنعا ، و رأوا أن ننى العلم التفصيلي عنه ، تعالى ، بالجميع ، و إثبات العلم التفصيلي له ، تعالى ، بالجميع ،

قوله : «و بيان ما لها عليها» الخ ٦/١٦٣ .

أقول : و نحن نذكر مايرد على كلّ واحد من هذه الأقوال ، ومايمكن أن يوجّه به مذهبهم بما يناسبه المقام ، فنقول مستمداً من الملك العــّـــلام :

أمّا مايرد على المذاهب الباطلة عند جميع أهل الحلّ و العقد من الحكماء البارعين و الفلاسفة الشّامخين و العرفاء الرّاسخين ، من نفى العلم عنه ، تعالى ، بذاته و عدم العلم بمعلولاته فى الأزل ، و القول بثبوت المعدومات ، فهو ١ مع أنّه، كان مستغنياً عنه لغاية

۱ - أى: «سايرد على المذاهب الباطلة».

سخافتها و ردائتها ، بحيث يشهد ببطلانها ضرورة العقل و بداهة النّظر ، و يَـمُج عنها جميع الطّباع و العقول الصحيحة المستقيمة ، قد ذكرنا سابقاً ما يرد عليها و أشير إليه فى الكتاب ، و أشرنا إلى ما يمكن أن يوج به مذهبهم .

و أمّا مذهب الصّوفيّة، فهو مذهب صحيح و رأى جزل، صدر عن معدنالشّهود و المكاشفة، و منبع العلم والحكمة، و صدّقته الأخبار و الآثار المرويّة عن حَمَلَة الوَحى و خَرَنَة العلم الإلهيّ، و لا يرد عليه غير ما توهيّم من ظاهر عباراتهم، من ذهابهم إلى انفكاك شيئيّة المهيّة عن شيئيّة الوجود، وقد بينيّامرادهم بمالامزيد عليه في مبحث الوجود الذّهني وذكرنا أنّ مرادهم ليس ما توهيّموه من ظاهر كلماتهم و مسفوراتهم.

و أمَّا القول بالمُثُل الإلهيَّة ، وجعل تدلِّيها بعرش وجود الحق، تعالى ، وقيامها بذاته المقدّسة الوجوبيّـة و مثولها بين يديه، مناط علمه التّـفصيليّ بكلّ شيء ، السّـابق ١ على إفاضته و إيجاده ، فقد علمت أنَّ هذه الضَّور الإلهيَّة ، إن جعلت من مراتب أفعاله و تجلَّياته ، الَّتي بعد ذاته وعلمه بذاته و لوازمذاته ،كما يُتَرَاقُ من ظاهر كلماتالقائلين بهذاالقول ، فإبطال مسلكهم في العلم الرّبوبيّ ممّا لا يحتاج إلى مؤونة أصلاً ، لأنّها إذاجعلت من مراتب فعله و متأخرة عن ذاته و علمه بذاته ، الذي هو عين علمه بماسوى ذاته ، بمراحل ، لايتصوّر أن تجعل مناط علمه الكماليّ التّفصيليّ الجمعيّ الإلهيّ ، السّابق على إيجاد الكلِّ . و إن جعلت من مراتب أسمائه وصفاته وموضوعة في الصَّقع الشَّامخ الرَّبوبيُّ ، فلجعلها مناط علمه التَّفصيليُّ السَّابق على كلَّ شيء ، في مرتبة الواحديَّة الأسمائيّـة و رؤية المفصّل مفصّلا ، يكون له وجه ، كما يترائى من بعض كلمات صدر ــ المتألَّمين و إن لم يمكن أن تجعل ملاك علمه ، تعالى ، بما سواه في مقام الأحديَّة الذَّاتيَّة و حضرة التّعيّن الأوّل ، و مقام جمع الجمع و ظهوره بذاته لذاته و رؤية المفصل مجملاً ، كما لا يخني :

۱ ـ أي ب «علمه السابق».

و أمَّا قول شيخ الطَّائفة الإشراقيَّة و رئيسهم ، فقد أورد عليه صدر متألَّهة ـ الإسلام في الأسفار وغيره إيرادات كثيرة ، قد بينًا في حواشينا على هذا الكتاب، عدم موجّهيّة أكثر هذه الإيرادات ، و لكن وافقنا معه ، قدّه ، في عدم موجّهيّة جعل مناط علمه التَّفصيليِّ الذَّاتيُّ الكماليُّ، ذاك الشُّهودَ النَّوريُّ الإشراقيُّ ، المتأخَّر عن تخوم ذاته الحقَّة الوجوبيَّة ، و حريم حقيقة المقدَّسة البسيطة السَّاذجة . و بالجملة : سخافة هذا القول من هذه الجهة، مسلّمة عند أهل التّحقيق و أرباب الدّراية و التّدقيق ، إلّا أنَّه يمكن أن يوجَّه بإرجاعه إلى مذهب البارعين في الحكمة المانيَّة الحقَّة ، من العقل البسيط، المحيط بكل معقول ، الحاضر عنده كل المعقولات ، بأن يكون مرادهم من حصر العلم بالعلم المذكور ، الحِصر الإضاف" بالنّسبة إلى مذهب القائلين بارتسام الصُّور ، و تأكيد نني الاحتياج عنه ، تعالىٰ ، في علمه بالأشياء إلى الصُّور الزَّائدة على ذاته ، و يكون المراد بحضور الأشياء، حضور النّحو الأعلىٰ من وجودها في موطن هذا العقل البسيط الجمعي الأحدى الإلهي، و عدم انفصال ذاك الحضور الجمعي القرآني ، عن الحضور التَّفصيليُّ النَّوريُّ في الحقايق الخارجيَّة و الآيات الآفاقيَّة و الأنفسيَّة لذاته الحِقّة الإلهيّة .

و أمّا مذهب ثاليس الميلطي، فيرد عليه مثل ما يرد على مذهب القائلين بالمُشُل، من عدم إمكان جعل مناط علمه الكماليّ ، السّابق على إيجاد كلّ شيء ، علمه ببعض مجعولاته و معلولاته ، مع ما يرد عليه بخصوصه ، من عدم الاحتياج إلى ارتسام الصّور في علمه بالأشياء أصلاً ، لا في ذاته و لا في غيره . و يمكن توجيه هذا المذهب بإرجاعه إلى مذهب العرفاء، بأن يكون مراده من العقل الأوّل ، الرّوح المحمديّ والحقيقة الإنسانية الكماليّة ، لا من حيث رقيقتها الخارجيّة ، بل من حيث حقيقتها الإلهيّة التي هي مرتبة أحديّة الجمع ، أو حضرة التّعيّن الثّاني ، و يكون الارتسام كناية عن انطواء وجودات

۱ ـ تالس (Thales ، حوالي ۲۰۰ قبل الميلاد) من بلدة ميلتس (Miletos)

الأشياء و انطالها فى تلك الحقيقة الشّامخة الإلهيّة ، و ظهور مهيّاتها تبع ظهور النّحو الأعلى من وجوداتها ، فى هذا المقام ، فتدبّر !

و أمّا مذهب القائلين بارتسام صُور الأشياء فى ذاته ، تعالى ، وكون مناط عامه الكمالى التقصيلي ، السّابق على إيجادها ، ارتسام هذه الصّور فى ذاته و قيامها بها ، فقد شنع عليه المتأخرون سيّا المحقّق الطّوسي ، و شيخ أتباع الرّواقيّين و الإشراقيّين ، بتشنيعات كثيرة ، ومن أراد الإطّلاع عليها ، فليراجع إلى شرح الاشارات .

ولكن صدرالمتألّهين ، قدّه ، قد ذبّ عن مذهبهم تشنيعات المتأخّرين وايراداتهم و أورد عليهم بعد مادفع عنهم تلكك الإيرادات و التّشنيعات ، بما هو غير قابل للذّب عنهم عنده ، قدّه . و مرجعه الله إيرادَين :

الأوّل لزوم كون الصّورالعلميّة له ، تعالى ـ النّى هى أصلكلّ وجود و تحقيّق ، و أُتمّ من كلّ حقيقة وجوديّة و أكمل منها ـ من أضعف مراتب الوجودات ، من جهة تصريحاتهم بكونها أعراضاً و حقايق ناعتية .

و الثنانى جعلهم هذه الصّور الكماليّة موجودات ذهنيّة ، غير متأصّلة فى التّحقيّق مطلقاً ، مع أنّها من لوازم وجوده ، تعالى ، النّذى هو عين الخارج ، وكبد الأعيان و حاق الواقع و أصل نفس الأمر . و لكننا ذببنا كلا الإيراديّن عنهم و وجتهنا مذهبهم بإرجاعه إلى مذهب الصّوفيّة ، و بيّنا أن مرادهم من عرضيّة تلك الصّور ، العرضى باصطلاح العارفين . فإنّهم يطلقون الجوهر على الوجود المطلق ، و العرض على تعيّناته الوجوديّة ، و أطواره و شؤونه الذّاتيّة . فهؤلاء أيضاً أرادوا من عرضيّة تلك الصّور الإلهيّة ،كونه امن الشّؤون الذّاتيّة المندكّة في حقيقة الحقايق الوجوديّة ،كاندكاك العرض في الموضوع على اصطلاح الحكماء ، و الفانية فيها ، وكونها ليس شيئاً في حيالها ، و أن الموضوع على اصطلاح الحكماء ، و الفانية فيها ، وكونها ليس شيئاً في حيالها ، و أن الموضوع على الوجوداتها ذهنيّة عدم ترتّب الآثار الفرقانيّة على تحقيقها بهذا النّحو الأعلى من الوجودالجمعيّ القرآنيّ ،كعدم ترتّب الآثار العينيّة على الموجودات الذّهنيّة الأعلى من الوجودات الذّهنيّة

<sup>1 -</sup> أى : «و سرجع ما أورد عليهم صدر المتألهين».

و الصّور النفسيّة، لكن لالضعف الوجود و نقص التّحقّق ، بل لبساطة المرآت وأحديّة الوجود و سذاجة المَجْلي ،

و أمّا قول القائلين بالعلم الإجمالة ، فقد ذكر ، قدّه ، ماله و عايه فى الكتاب و حواشيه ، و فيما أفاده غنى وكفاية . وكذا بيان مايرد على مذهب بعض الحكماء المذكور أخيراً ، و بيان ما له ، يستفاد ممّا أفاده ، فلاحاجة لنا بذكره .

# فى أَنَ علمَه تَعالى بِالأَشْيَاءِ بالعَقلِ البسيطِ وَ الإِضافَةِ الإِشْراقيَّة

قوله: «غرر في أنّ علمه، تعالى» الخ ٨/١٦٣.

المقصود فى هذه الغرر بيان أمرين :

أحدهما بيان كيفية علمه، تعالى، بالأشياء قبل الإيجاد، بحيث يسلم عن الاعتراضات الواردة على ساير الطّرق المنقولة، ويكون علماً تفصيليّـاً كماليّــاً جمعيّـاً في مرتبة غيب ذاته و أحديّته، و بعبارة أخرى، بيان العلم الإجماليّ في عين الكشف النّفصيليّ.

و الآخر بيان كيفية علمه، تعالى ، بالأشياء فى مرتبة وجودها ، أى فى مرتبة فعله لا فى حاق ذاته و هويته، بالعلم الحضورى الإشراقي ، و بالإضافة النتورية الاشراقية كما هو عند شيخ الإشراقيين و أتباعه .

فأشار إلى الأوّل بقوله: «الذّات علة لذات ماعدا» الخ، و بقوله: «والعلم الإجماليّ الكماليّ» الخ. وكذا قوله: في عنوان الغرر «بالعقل البسيط»، إشارة إلى الأوّل، و قوله: «بالإضافة الإشراقيّة»، إشارة إلى الثّاني .

#### قوله : «و هوكل الوجودات» الخ ٩/١٦٣ .

لفظة «ماعدا» و «ماسوى» تطلق فى عرفهم على كلّ مباين له، تعالى، و لو بالبينونة الوصفيّة لاالعزليّة ، كبينونة الظّلّ مع ذى ظلّ ، أو بينونةالعكس معالعاكس . ولكن صدر المتألّهين ، قدّه ، قد اصطلح على إطلاقها العلى على عالم الطّبيعة و ما يتعلّق بها ، و

۱ - أي : «اطلاق لفظة ماعدا و ماسوي».

أخرج المجرّدات المرسلة و الجقايق الملكوتية عن العالم و ماسوى ، نظراً إلى غلبة حكم الوحدة والاتتحاد عليها ، وكونها من مراتبأشعّة وجودالحقّ ، تعالى ، ومصنّف الكتاب قد وافقه فى هذا الاصطلاح . و لمّاكان المراد هنا من هذه اللّفظة ، المعنى المتداول فى اصطلاح القوم ، فسرّه بذلك وحتى لايذهب الذّهن إلى التتخصيص بالمادّيّات وكونه تعالى ، علّة للبعض مع الواسطة لا ينافى عليّته بالمعنى الأعمّ لكلّ شيء مع أنّه على القاعدة المقرّرة بينهم : من أن لا مؤثّر فى الوجود ، إلّا الله ، تعالى ، يكون الكلّ من مراتب إشراقات نوره و درجات ظهوره . وكذا على ماهو المقرّر عند أهل الله ، من أن ما صدر عنه ، تعالى ، فى أوّل رتبة الإنجاد ، هو الفيض المقدّس و النّفس الرّحمانى ، ما صدر عنه ، تعالى ، فى أوّل رتبة الإنجاد ، هو الفيض المقدّس و أنّه ، لا واسطة بين الحيط بكل الوجودات و جميع الحقايق و الإنبّيّات و المهيّات ، و أنّه ، لا واسطة بين الحق و بين الأشياء من الوجه الخاصّ ، يصّح أن يقال : إنّه ، تعالى شأنه و كبريائه ، عليّة الكلّ من دون واسطة أصلاً .

قوله: «و حيث اتّحدا» الخ ١١/١٦٣.

إن قلت: هذه المقدّمات لاتثبت المطلوب، وهو كون ذات ماعدا معلولاً و معلوماً له ، تعالى ، من جهة واحدة . و ذلك ، لأن ذاته ، تعالى ، عله لوجود الأشياء فى مرتبة خارجة عن مرتبة ذاته ، وعلمه ، تعالى ، بذاته المقدّسة عله لعلمه بالأشياء فى مرتبة ذاته . فاتتحاد العلّمة يَن ذاتاً لا يوجب أن يكون ما عدا ذاته معلولاً و معلوماً له فى مرتبة ذاته لبطلانه بالضّرورة ، و إلّا لزم أن يكون ذاته محلاً للكثرة ، و أن يكون معلولاته فى مرتبة فى مرتبة ذاته . و بعبارة أخرى ، كون علمه بذاته ، الذى هو علّة لعلمه بماعدا ذاته ، متحداً مع ذاته التى هى عليّة لماعدا ذاته ، يقتضى أن لا يكون علمه بماعداه من جهة مباينة لذاته بل بعين ذاته ، بأن تكون ذاته عليّة و علماً بكلّ شيء ، لا أن يكون ماعدا

۱ - أي : «بكل الوجودات».

٢ - كما في الماديات.

٣ ـ حتى المجردات.

ذاته علماً له به .

قلت: لا نسلتم أن علمه بذاته علة لعلمه بماعداه فى مرتبة متقدّمة على وجود ماعداه ، مباينة له ، لأنه ، كما أن مرتبة ذاته بعينها مرتبة على عداه ، و إيجاده ايناه الله مرتبته ، أى فى مرتبة ماعداه ، لا فى مرتبة ذاته - بمعنى أن حيثية الإيجاد وكونه بذاته بحيث يصدر عنه المعلول ، و إن كانت فى مرتبة ذاته ، إلا أنتها من حيث إضافتها إلى ماعداه فى مرتبة ماعداه لافى مرتبة ذاته - فكذلك علمه بذاته يكون علة لعلمه بما عداه فى مرتبة ماعداه . بمعنى أن له نسبتين : نسبة إلى ذاته من جهة كونه عالماً ، و نسبة إلى ماعداه من جهة كونه معلوماً ، وهو من الأولى و إن كان مقدّماً على ماعداه ، ولكن من الحيثية الثانية يكون فى مرتبة ما عداه . وكيف ؟ و العلم متّحد مع المعلوم بالذات ، وهي المناقم بالذات ، بل ليس معلومان : أحدهما بالعرض و الآخر بالذات ، بل ليس إلا أمر واحد ، هو المعلوم بالذات و هو ذات ماعداه .

#### قوله: «و إلّا لزم صدور الكثير عن الواحد» ١٤/١٦٣.

إن قلت: هذا منقوض بعلية الحق بالنسبة إلى العقل الأول ، فإن الصادر الأول المائير و بالاتفاق مشتمل على كثرة اعتبارية و جهات متكثرة ، من الوجود و الوجوب بالغير و المهية و الإمكان و علمه بذاته و علية ، و الحق ، تعالى ، كما أنه علة لوجوده علة لوجوبه من لوجوبه و مهيته و ساير جهاته عندهم ، لكن بالعرض . و لكن كونه علة لوجوبه من الجهة التي هو بعينها علية لوجوده ، وهكذا بالنسبة إلى ساير الجهات . فإن اقتضى اتحاد العلل مطلقاً اتحاد المعاليل ، يجب أن يحكم هنا باتحاد هذه الجهات ، بأن يكون جهة وجوده بعينها جهة مهيته وجهة مهيته بعينها جهة وجوبه وهكذا ، مع أنه لا يتعقل أصلاً حيث أن جهة المهية و الإمكان كيف يمكن أن تكون بعينها جهة الوجوب والضرورة ، مع أنه ملازم للقول بامتناع صدور الكثرة و تحققها مطلقاً .

قلت : مع أن القياس مع الفارق \_ إذ ليس هنا سوى جهة واحدة معلولة لذاته ،

۱ - أي : «لما عداه».

تعالى ، بالذّات ، و مابقى من الجهات ليست معلولة حقيقة ، بل و لا موجودة كذلك المن جهة كونها اعتباريّة ، ليس لها ما بازاء فى الخارج ، بخلاف عليّة ذاته ، تعالى ، لما عداه و عليّة علمه بذاته لعلمه به ، فإنّها ليستا أموراً اعتباريّة وكذا معلولاهما ، كما لا يخنى \_ المدّعىٰ هو أنّ اتّحاد العلل مستلزم لاتتّحاد المعاليل وجوداً ، لامهيّة و مفهوماً ، و فى موردالنقض ، على فرض صحّة القياس ، المعاليل المذكورة متّحدة وجوداً و مصداقاً و إن تغايرت مفهوماً ، لأنتها حيثيّات تقييديّة لاتعليلية ، فتأمّل .

فإن قلت: سلّمنا أن اتتحاد العلل مستلزم لاتتحاد المعاليل ذاتاً ، لكنّه لايستلزم اتتحادها مفهوماً و حقيقة ، و حينئذ نقول لِم لايجوز أن يكون ماعدا ذاته ، تعالى ، من حيث الوجود معلولاً له ، و منحيث مهيّته معلوماً له ، و يكون مناط علمه ، تعالى ، بالأشياء مثول مهيّاتها بين يديه تعالى ، لا حضور وجوداتها .

قلت : مع أن هذا مثبت للمطلوب، من جهة اتتحاد المهيّة مع الوجود ، مخالف للفرض . لأن المدّعىٰ أن وجود ماعداه بعينه معلوم و معلول لذاته المقدّسة الوجوبيّة ، تعالىٰ شأنه .

فإن قلت: إن "التسمسك بقاعدة الواحد لايصدر عنه إلا واحد في المقام لا وجه له أصلاً. لأن ذاته علة للعقل الأول عندهم و لغيره بتوسطه ، فكما أن ذاته علمة لما عداه بنحو الترتب، فكذلك علمه بذاته علمة لعلمه بماعداه كذلك . فهذه المقدمات لاتثبت إلا علمه بماعداه بنحوالترتب ، و القاعدة المذكورة تدل على عدم جواز صدور الكثرة عن الواحد عرضاً لا طولاً ، و المقصود من هذه المقدمات إثبات علمه ، تعالى ، عاعداه في مرتبة واحدة .

قلت : أوّلا ، ليس المقصود منها ماذكر ، بل المطلوب إثبات اتّحاد علمه بماعداه

۱ \_ أى: «حقيقة».

٢ - أى : «بنحو الترتب».

مع وجوده ' بالنّحو النّدى هو عليه فى الخارج . و ثانياً ، قد ذكرنا أنّ ايجاده لما عداه ليس إلّا بظهوره فى الفَيض الأقدس و الرّحمة الرّحمانيّة النّى هى أمره الواحدة الوجوبيّة فإيجاده للأشياء من الدّرة إلى الذّرة فى مرتبة واحدة ، فتدبّر !

قوله: «الممكنة للثّاني » ١٧/١٦٣.

أى من جهة كون وحدتها عدديَّة من سنخ الوحدات المشهورة .

قوله: «المستمرّة» الح ١/١٦٤.

مثل المدارك العالية العقليّة و النّفسيّة للأفلاك .

قوله : « و غير المستمرّة » الخ ١/١٦٤ .

مثل المدارك الحيوانيّة و الإنسانيّة ، غير الإنسان الكامل .

قوله: «ولا ثاني لها» الخ ٢/١٦٤.

لأن وحدتها ظل وحدة الذات الالهية ، التي هي حق الوحدة و أصلها، التي ليست هي من سنخ الوحدات المشهورة ، ولا يتصوّر لها ثان أصلاً .

قوله : «و لا أمثال» الخ ٢/١٦٤ .

جمع الميشل. و ذلك ، لما عرفت أن البرهان الذى يدل على عدم جواز تكرّر صرف الوجود ، يدل على عدم جواز تكرّر ظلّه التّام و مظهره الأتم ، سيّما برهان الصّدق و برهان التّمانع و غيرهما . فلو جعل جمع المثال ، فالمراد سلب المثال الّذى يكون خارجاً عن حيطة وجوده ، أو بالنّظر إلى فناءكل شيء تحت سطوع نوره وسعة ظهوره بحيث أفنى المُشار و المُشير و الاشارة ، و مع عدم الإشارة كيف يتصوّر المثال الّذى مشاهدته ٣ تقتضى تعدّد اللّحاظ و الاشارة ؟

قوله: «و لو صارت» الخ ٤/١٦٤ .

و ذلك ، كما في عالم البرزخ ، سيّمًا في النّفوس القويّة الكاملة . ولذلك ورد أن

۱ ـ أي : «سع وجود ساعداه».

۲ - «المقدس» ، خ ل.

٣ - أي : «سشاهدة المثال».

أدنى درجات الجنّة ، التي تعطى لأقل المؤمنين حظيّاً و أضعفهم ايماناً و مرتبة ، أوسع من الدّنيا و مافيها . و ذاك ، لأن كل ما فى موطن نفسه من الصّور تصير موجودة متحقّقة فى خارج نفسه . و لمّاكانت نفسه الواسعة محيطة بالدّنيا و مافيها ، يرى جميع صورها و فعايبّاتها فى لوح نفسه الحيطة ، لأجل فنائه الايمانى فى الحق ، تعالى المحيط بكل شيء . فإذا انسلخت عن غشاوات البدن و ظلمات الطّبيعة ودركات المادّة ، تمثّل جميع تلك الصّور النّوريّة الكماليّة بين يديها تمثّلاً وجوديّاً عينيّاً خارجيّاً ، و يشير إليه ماقاله بعض العارفين من أنّ العارف يخلق بوهمه المايشاء وكيف يشاء ؟

قوله: «و الموجود المطلق» الخ ٨/١٦٤.

قدمر أن المراد به فى عُرف الحكماء الوجود «بشرط لا»، أى بشرط لامن الأعدام و النقايص، و الوجود «السلا بشرط» نظير السلا بشرط المقسمى فى المهيّات، أى غير المقيّد بقيد أصلاً و السّاذج عن جميع القيود، حتى التقييد بالسلا بشرطيّة. و المراد من الوجود المطلق هو الوجود السّلا بشرط نظير «السّلا بشرط القسمى"»، أو «بشرط شيء» أى بشرط الاطلاق و السّعة و الانبساط والسّريان. وهذا إشارة إلى ماقاله بعض العارفين: الوجود الحق": ذاته، و الوجود المطلق: فعله، و الوجود المقيّد: أثره، وقد وجمّهنا سابقاً كلام الفريقيّن، بحيث يرتفع النّزاع من البيّن:

قوله: «إذ صرف الوجود» الخ ١٠/١٦٤.

قد يطلق صرف الوجود على مطلق الوجود الغير المشوب بالمهيئة مطلقاً ، بحيث يعم النفس و مافوقها إنيات صرفة و يعم النفس و مافوقها إنيات صرفة و وجودات محضة . و فى هذه الأمور يتحقق طرف النسبة بوجه ، وقد يطلق و يراد به المنز ه عن جميع القيود و التعينات ، المعبر عنه بالوجود بشرط لا ، أو لابشرط ، من حيث أنه لااسم له و لارسم ، على اختلاف الاصطلاحين اللذين قد مرت الاشارة إليها و هو بهذا المعنى لاطرف له أصلا ، حتى يتصور له نسبة ذهنية التى لا تتحقق بدون الطرف ، و هو المراد هنا .

۱ - «بهمته» ، خ ل.

و إنتماقية ده بقوله: «المأخوذ» الخ، ليصح نني الطرّف المتحصل بماأشار إليه بقوله: «فإنّه إذا أخذ» الخ. لأنه إذا لم يؤخذ الفيض من صقعه ، بل لوحظ من حيث الذّات البحتة السّاذجة الواحدة بالوحدة الجفيّة الحقيقيّة فقط ، يتوهيم النسبة حينئذ إذ يتوهيم لماطرف هوالفيض . وهذا بخلاف المأخوذ، كما ذكره . و يمكن أن يكون التقييد توضيحيّاً، حيث أن صرف الوجود بالمعنى الثناني لا يكون إلاكذلك . إذلا يمكن أخذالفيض ، الذي هو وجود ربطي محض ، غير داخل في صقع المفيض ، ولا ملاحظته غير مرتبط به ، حتى يتصور كونه طرفاً للنسبة . ولا ينا في ذلك ما ورد من العرفاء ، من أن "التجلي في الأحديثة مُحال . لأن المراد منه التجلي بحيث يكون غير مأخوذ في صقع المتجلي، عيث يستدعى طرفاً ، و ينا في الوحدة الصّر فة المحضة .

قوله: «كالعنوان الفاني » الخ ١٠/١٦٤.

إشارة إلى أن نسبةالفيض إلى المفيض نسبة الفيىء إلى الشّىء ، والعنوان إلى المُعَنُّون، والعكس إلى الماكمينُون، والعكس إلى العاكس ، لانسبة الشّىء إلى الشّىء ، حتّى لايتوهم أن ذلك بمجرداللّحاظ والاعتبار والأخذ ، وليس هو مع قطع النظر عنه فانياً فيه .

قوله : « **طرفاً متحص**لًا ً » الخ ١٢/١٦٤ .

أى طرفاً حقيقيًا ، غير اعتبارى . و إلا ففرض الطّرف الاعتبارى ممّا لا مدفع له ولا مانع منه ، ولكنّه لا يُصحِّح تحقّق النّسبة حقيقة .

قوله: « أى الصّفات المأخوذة » الخ ١٣/١٦٤.

جمع بين ننى الصقات عنه ، تعالى ، و بين كونه فى حريم ذاته صرفالوجود الذى هوصرف كل وجود وكمال وجود ، بحمل الصقات على الصقات المأخوذة الخ ، أى الصقات الزّائدة أو المأخوذة باعتبار مفاهيمها التى يعتبر النسبة فى مفاهيمها ، كالإضافية المحضة ، أو فى تحققها كما فى الحقيقية ذات الإضافة ، كما أشار إليه فى الحاشية بقوله: «فإن مفهوم الخالق مثلاً يقتضى مخلوقاً » الخ . وأما لو أخذت باعتبار حقايقها ووجوداتها التى هى عين وجود محض الذات المرسلة المحيطة ، فثبوتها ، بل ثبوت الفيض المأخوذ من صقع المفيض،

ممّا يؤكّد الوحدة التّامّة الحقّة الحقيقيّة الوجوبيّة . بل يجب تحققها واقعاً ، و إلا لزم خلوّالحقيقة عن الكمال في مرتبة ذاتها الحقيّة . ولذلك قال قطب الموحدين وخاتم الأولياء، عليه و آله الآف التّحية و الثّناء : «الحقيقة كتَشْفُ سُبُحات الجلال من غير إشارة، وصحو المعلوم و محوالموهوم » . فجعل المننيّ الإشارة ، الّتي تقتضي الطّرف والتّعدد، مع إثبات سبحات الجلال ، و ألزم نني الموهوم ، الّذي هي مفاهيم الأسماء والصّفات ولوازمها التّي هي الأعيان الثّابتة ، كما قال تقدّست أسمائه : « إنْ هيئ إلّا أسْماء » الآية .

قوله: «وعند ظهوره » الخ ١٥/١٦٤.

عطف على قوله: « و لذلك » الخ ، أى ، ولأن صرف الوجود نسبة ذهنيـّة ، ينفى عند ظهوره بالوحدة التامـّة فى القيامة الكبرى والعظمى ، يفنى الخ .

قوله: « يفني كلّ مستشرق » الخ ١٥/١٦٤.

أى المهيات والوجودات بما هي محدودات ، لانفس الفيض و الإشراق المأخوذة من صقع المفيض. وعدم من صقع المفيض. و يمكن أن يكون إشارة إلى أن أخذ الفيض من صقع المفيض. وعدم منافاته للوحدة الساذجة و الأحدية الوجودية ، إنها هو إذا اعتبر الوجود الصرف من حيث ظهوره بذاته و تجليه بالرحمة العامة الوجودية ، و أما لو اعتبر ظهوره بالوحدة التامة و القهارية المطلقة ، فلا يبقى للفيض رسم و اسم ، بل يحصل الطمس الكلمي والمحق المطلق و المحوالصرف لكل شيء ، ولا يبقى لشيء حتى الفيض المقدس خبر ولا أثر ، فتدبر !

قوله: « أميّا عندى موافقاً » الج ٣/١٦٥.

المراد بهصدرالمتألَّهين ، قدّه .

قوله: « ومع الوجود مطلقاً » الخ ٧/١٦٥ .

أى : معالوجود بنحو الإطلاق ، أى : أى وجودكان من الخارجي و الذّهني ، بما هو خارجيّ و أفرادهما ، أو مع الوجود المطاق ، لا المقيّدات بما هي مقيّدات ، فإنّها

١- النجم (٥٣) ، ٢٣ .

بوجه تجانس المهية . و يمكن أن يكون بياناً للمغايرة الخ . أى : مغايرة المهية مع المهية ليست مطلقاً ، بل لولوحظت من حيث هي و من حيث الذّات ، تغايرها من جهة أنّها ليست إلاهي . و أمّا مع الوجود ، فهي تغايره المطلقاً ، سواء لوحظت من حيث الذّات، أو من حيث الحرى الأنّها مبائنة معه سنخاً .

قوله: « والوجود المضاف » الخ ٥٨/١٦٥.

مراده أن صورة الشمس لا يمكن أن تكون حكاية عن الأشياء الكثيرة ، من جهة إبهام ذاتها ، ولاشيئية مهيتها ، ومن جهة ضيق وجودها من حيث اضافته إلى مهيتها ، لأنها ليست مجردة عن المهيئة ، و التركيب بين المهيئة والوجود ، اتتحادى ، و حكم أحد المتحدين ، يسرى إلى الآخر .

قوله: « وأمَّا الوجود » الخ ٨/١٦٥.

أى : الوجود الصّرف المطلق عن القيود والحدود وكافّة التّعيّنات و النّقايص والأعدام .

قوله: « وفيضه يسع كلّ شيء » الخ ١٠/١٦٥.

أى: لمّـاكانكل الأشياء من مراتب فيضه و هو يسعه بوحدته ، وفيضه أيضاًمن صقعه وهو محيط به ، فذاته الحقّة الوجوبيّة ـ التّي هي أصل فيضه وتمامه المّـذي هوجامع لحقيقة كل وجود، وهي لصرافتها صرف كل وجود والنتّحو الأعلى له ـ حاكية عن كل وجود ، بحيث لايشذ عن حيطة رداء كبريائه و قيّـوميّته شيء .

قوله: « لم تک » الخ ١٣/١٦٥ .

فإنه ، لو عبّر عن سلب الكون فى الأزل بالسّالبة المركّبة ، يرجع السّلب إلى كونها فى الأزل مع وضع ذاتها ، لأن السّلب التّركيبيّ سلب محمول عن موضوع محقّق متقرّر. فيصير المعنى : ذوات الأشياء المتحقّق فى الخارج ، ما اتّصفت فى الأزل بوصف

۱- أى: «تغايرالوجود».

٢- « المتحققة » ، خل .

كونها فى الأزل ، و إن كانت حقايقها و ذواتها متقرّرة و متحقّقة فى الخارج ، ومعلوم أن هذا باطل . و بالجملة : المقصود أن هذا القيد لبيان الواقع ، و هو أن السّالبة فى المقام من قبيل السّالبة بانتفاء الموضوع .

قوله: «كما في المعلوم فيما لايزال » الخ ١٧/١٦٥ .

مثال للتّركيب والكثرة أي المنفيّ .

قوله : « **وكذا** » الح ١/١٦٦.

لمسلبت التعينات والأسامى والرسوم من صرف الوجود ، ظن آن جامعية الوجود الإجمالي الأحدى البسيط المبسوط إنها هى للوجودات فقط ، لا للهميّات التي هي أسماء و تعينات « سَمَعْ الْبَعْ مُ وَ آبائكُمُ مَا نَزّل الله بها مِن سُلُطان ، ا ، فلافع هذا التوهم بقوله هذا . و مراده أن ماورثت من أمّة الحكمة وأولياء العرفان ، من عدم إمكان وجود المهيّات في هذا الموطن الشّامخ والمقام الرّفيع ، إنها هو بالنظر إلى النّحو الأسفل الأبطن الأخنى من وجودها و تحققها ، وهو وجودها في قاعدة مخروط فيض الوجود والنّفس الرّحاني ، بالوجودات المتشتّة الفرقانيّة ، المرهونة بالأعدام والنّقايص، لاوجودها في رأس ذاك المخروط و أصلها ، بالنّحو الأظهر السّابق الأعلى منها . أعنى وجودها في عالم الواحديّة بصورة الأعيان الثّابتة اللّذرمة لأسمائه وصفاته ، تعالى .

قوله : «كيف و إذا » الخ ٢/١٦٦ .

أى : كيف لايتحقق الماهيّات فى هذا المقام الرّفيع الشّامخ ، مع وجودها فى عالم الإمكان و حضرة التّجليّات الأكوانيّة ، تبع الوجودات الخاصيّة الخارجيّة ، مع تشتّت تلك الوجودات ، وكون حظيّها من النّوريّة والتّحقيّق أضعف بمراتب غير متناهية من النّحو الأعلى من الوجود الجمعيّ الأحديّ ، معكونه ، فى غاية النّوريّة والوجود، فوق مالايتناهي الله يتناهي شيدًة و مُدّة و عبدة يم و بالجملة : لمّاكان مناط فناء المهيّة

١- الاعراف (٧) ، ٧١ .

٧- أي: «النحوالاسفل».

فىالوجودات الفرقانيّة « لامتحصّليّتها »و « لاشيئيّتها »، و تحصّل الوجودات وشيئيّتها، و فاك المناط أتم تحقّقاً في هذا الوجود الجمعيّ ، فيكون وجودها فيه بطريق أولى .

قوله: « فإن يدالله مع الجماعة » الخ ٣/١٦٦ .

إمّا بيان لكون ذاك النّحو من الوجود غير متناه فى الشدّة الوجوديّة ، أو لقوله : «فما ظنّك دُاكان الوجودجميعاً » الخ. والمراد باليد القدرُة التّامّة الواسعة الوجوديّة ، وفيه إيماء إلى أنّ علمه ، تعالى! فعلميّ ، و أنّه عبن قدرته النّافذة الوجوديّة.

قوله: « ولايمكن فيها » الخ ٧/١٦٦ .

أى فىالمنكشفات .

قوله : « **فالعلم** » الخ ١٦٦/٤ .

أى: المعلوم باعتبار المهيّة مغاير مع الذّات ، و إن كان باعتبار الوجود الجمعيّ، اللّذى اله فى هذا الموطن الأعلى والموقع الرّفيع ، عين الذّات . إذليس للمعلومات فى هذا المقام الشّامخ وجودات متكثّرة متعدّدة ، بلكلّها موجودة بوجود واحد جمعيّ أحدىً إلهيّ.

و يمكن أن يكون المراد بالعلم جهة وجود ١ الأشياء فى هذا الموطن ، و من المعلوم جهة ماهيّاتها و مفاهيمها، فتدبّر! او ٢ يكون الوجود من حيث الإضافة إلى الله تعالى! علماً ، و من حيث الإضافة إليها معلوماً .

قوله: « وهذاكما » الخ ١٦٦/٥ :

وكذا شعاع شمس النّاطقة القدسيّة ، وهوشعاع بصرها ، بناءً على كون الإبصار بخروج الشّعاع ، أو إضافتها الإشراقيّة النّوريّة ، بناء على مذهب شيخ أتباع الرّواقيّين، واحدة ، ولكنّ المنكشفات بهاكثيرة . وكذا شعاع شمس الحقيقة الإنسانيّة المحمديّة (ص)

۱- أى الوجودات التى هى مسانخ ذاك الوجود الجمعى الاحدى الالهى بلاتجافعن
 مقامه الشامخ الرفيع كما سيشير اليه فى الحاشية منه ره .

۲- «اذیکون» ، خ ل .

الكماليّة ، المستشرق به و بأنوار عترته الطّاهرة القدسيّين كلُّ ما فىالآفاق و الأنفس ، بحكم نفوسكم فىالنّفوس و أرواحكم فىالأرواح .

قوله : « و ينبغى أن يعلم » الخ ٧/١٦٦ .

لمّا توهم من قوله: «لم يك » الخ أن الأزل يكون وقتاً موقوتاً و طرفاً محدوداً ممّا مضى من الزمان الماضى ، دفع هذا التّوهم ببيان مرادهم من الأزل ، و أنّه تارة على المتداد وجود البارى الحق المنزه عن التكميم و التكيف ، المحيط بالحادث و القديم و المجرد و المادي ، الواسع الكرسي السموات عالم الأرواح و أراضى الأشباح ، بحكم «و همو اللّدي في السّماء إله "و في الأرض اله "، و «وسيع كرسيه السّماء السّماء و أو الأرض الله "، و هو سيع كرسيه السّماء السّماء و أو إلا شيء و فرق و مدة و عدة ، بكل شيء و ذرة و في الأرض » ، و إحاطة وجوده الغير المتناهي ، شدة و مدة وعدة و بكل شيء و مديد و في على وفي ، المتساوى النسبة - بحكم ، استوى مع كل شيء و هو « بكل شيء و مديد على على الماضى والغابر والحال ، و بحكم « ليس عند ربتك صباح ولا مساء » و قد يطلق على المبدء الطولي لما هو نازل منزل الوعاء للسلسلة الطولية النزولية ، و هو السّرمد المطلق المجيط بالدّهروالزّمان ، أي ، المبدء الوجودي من حيث الإضافة إلى المجتمعات الدّهر ومتفرّقات الزّمان ، و إن كان من حيث الذّات والأحدية المحضة لا مبدء له ، ولا هو مبدء لشيء من المخلقة السّرمدية بكل شيء ؛ إلّلا أن الأنسب هنا إرادة المغي الأول .

قوله: « فيحيط بالحادث » الخ ١١/١٦٦ ؟

لمّاكانت إحاطته بالحادث إحاطة قيموميّة ، لا إحاطة الظّرف بالمظروف ، فلا منافاة بين إحاطته بهوعدم كونه فيه ، ككون الشّيء فىالظّرف والحال فىالمحلّ ، و إنكان قائماً به قيام الشّيء بباطن ذاته ، فتدبّر!

۱- الزخرف (۴۳) ، ۸۶ .

٢- البقرة (٢) ، ٥٠٠ .

٣- فصلت (٤١) ، ٤٥: « ... ألا انه بكل شيء محيط » .

قوله: « المرتبة الأعلى » الخ ١٤/١٦٦.

أى ، مرتبة صرف الوجود المطلق الّـذى هو وجود الحقّ ، تعالى شأنه و تقدّست أسمائه .

قوله: «مثاله» الخ ١٦٦/١٦٦.

لمّا كان الحق تعالى منزها عن الميثل ، لا عن المثل ـ ولله « المَثَل الأعلى " ، ، ، وكان الإنسان الكامل الجمعي الإلهي المحمدي ، المشل الاعلى الغير المتناهي ، لوجوده ، تعالى شأنه ، وكان الله ، تعالى ا ، بحكم : « و يَضْرِبُ اللهُ الأمشال ليلنّام س "، ضربه مثلاً لنوره و جعله مرآة لظهوره في قوله تعالى ا ، « ألله نُورُ السّموات وا الأرض " مثلاً لنوره و جعله مرآة لظهوره في الله عنال الك إلا بما هيا ها حضرب به مثلاً لجامعية الآية ، ولقد علم أولو الألباب أنّه لا يعلم ما هنا لك إلا بما هيا ها حضرت والإنيّات والمهيّات ، وجود الحق ، تعالى ا ، لكل الوجودات و احاطته بجميع الهويّات والإنيّات والمهيّات ، فقال : « مثاله الإنسان الكامل » الخ .

وقوله: « من الصّور » الح ١٦/١٦٦.

مراده من الصّور الوجودات الخارجيّة ، من جهة أنّها فعليّات الأشياء ، كما أنّ الصّورة ما به الشّيء بالفعل ، و بالمعانى الأسماء الإلهيّة ومظاهرها الرّى هي الأعيان الثمّابتة والصّور العلميّة ، الرّى هي بمنزلة المعانى ، والموجودات بمنزلة النتّوش والألفاظ. ويمكن أن يكون المراد من الصّور عالم الأشباح الحسيّة والمثاليّة ، ومن المعانى عالم الأرواح المرسلة والمقيّدة ، فيكون قوله : « والأشباح والأرواح » عطف تفسير له.

قوله: «أن يجمع العالم » الخ ١٦/١٦٦.

المراد من العالم هنا مطلق التّـجلّـيات الإلهيّـة ، لا عالم الفرق فقط " ،كما هو اصطلاح بعض أهل الله .

۱- الروم (٣٠) ، ٢٧: « و له المثل الاعلى في السموات والارض .. »

٢- ابراهيم (١٤) ، ه٢.

٣- النور (٢٤) ، ٥٣.

قوله : « أحاط بكلّ شي » الح ١/١٦٧.

الجملة خبر أن "، و إحاطته بكل شيء عين إحاطة الحق "، تعالى شأنه ، من جهة كونه ربطاً صرفاً و ظلا محضاً و عكساً ساذجاً لوجوده ، تقدّست أسمائه .

قوله: « رحمة وعلماً » الخ ١/١٦٧ .

أى يكون هو عين رحمته الواسعة وعلمه المحيط بكلِّ شيء .

قوله: «أى مقام الفعل » الخ ٢/١٦٧ .

قد مر أن للعلم الفعلي إطلاقات عديدة:

منها أن لايكون متَّخَذاً عن المعلوم ،كما فى العلم قبل الايجاد .

والثَّاني أن يكون سبباً لوجود المعلوم في الخارج ، كما في توهمَّم السَّقطة و حصول

صورتها فىالذَّهن ، فإنَّه يصير سبباً لوجودها فىالخارج .

والثَّالث أن لايكون مشوباً بالقوة أصلاً ولو في عالم الإمكان .

والرَّابع أن لايكون مسبوقاً بهاا أصلاً .

والخامس أن لا يتصوّر أتم منه في الفعايّة والتّماميّة ، بأن يكون فوق التّمام .

والسَّادس في قبالالشَّانيِّ ، وهوالَّذي في مرتبة العقل بالهيوليا .

والسَّابع العلم بالفعل ، أي بالأفعال في قبال العلم بالذَّات والصَّفات :

و الثَّامن العلم الَّذي يعدُّ من مراتب الفعل ، كما في علم الحقِّ بالأشياء في عالـَمـَى القضاء والقدر الوجوديِّين .

والتَّاسع العلم الخارج من القوَّة إلى الفعل .

والعاشر العلم اللّذى فى مرتبة الفعل ، لا فى مرتبة الذّات ، ولمّاكان هذا المعنى العاشر هو المقصود فى المقام ، فسرّه بقوله . « فلا تتوهم الخ ، أى فلاتتوهم أنّ الفيض المقدّس

۱- أي : « بالقوة » .

الإلهى لا يمكن أن يعد من مراتب علمه الفعلى "، تعالى ا ، لأن علمه ا، تعالى ا ، فى أية مرتبة كان يجب سبقه على المعلوم ، و تاك الرّحمة الواسعة الممدودة لا يمكن سبقها عليه لا . لأن الصّورة العلميّة حينئذ عين الصّورة الخارجيّة ، فكيف يمكن سبق العلم على المعلوم ؟ فإنّه يلزم على تقدير السّبق سبقها على نفسها .

قوله: «كما يقدح » الخ ٦/١٦٧.

أى لايتوهيم هذا التوهيم ،كما توهيم ما ذكر فى قدح مذهب الإشراقيين القائلين بأن علمه،تعالى التقصيلي بالأشياء في مرتبة الأشياء بالإضافة الإشراقية الوجودية.

قوله: « لأن وجودها » الح ٦/١٦٧ .

بيان لعدم التتوهم وكذلك قوله: «وكذلك لاتغيّر» بيان لدفع توهم آخر في المقام، وفي قدح طريقة الإشراقييّن. وبيان التتوهم أن علمه، تعالى ، لا يمكن أن يتغيّر ويتبدّل، وإلا يلزم تغيّر ذاته المقدّسة و تبدّلها ، مع أنّه لوكان علمه الفعلى عبارة عن ذاك الفيض الجمعيّ الأحدى ، لزم أن يتغيّر ويتبدّل علمه ، تعالى . لأن هذا الوجود العام ، والرّحمة الرّحيميّة الواسعة المحيطة ، عين الوجودات المتبدّلة المتفرّقة في الخارج ، فيلزم من تبدّلها تبدّله ، وقوله هذا بيان لدفع هذا التوهم ، و مرامه منه ما بيّناه وشرحناه فياسبق : من أن المتفرّقات في وعاء الزّمان مجتمعات في وعاء الدّهر ، وحاضرات لكدى المبادى العالمية ، ليس عند ربّك صباح ولامساء ، و ضربنا لتأنيس أذهان المحجوبين بدرك هذا المطلب العالى الرّفيع مثلاً ، تأسياً ببعض العارفين ، من حديث النّملة و رؤيتها الخطّ المللون ، فراجع الى ما سبق الملتون بألوان كثيرة بالنّسبة إلى رؤية الإنسان ذلك الخطّ المللون ، فراجع الى ما سبق من الكلام لينكشف لك الظّلام بتأييدالله الملك العلّام !

قوله : « وأين هذا من ذاك » الخ ١٠/١٦٧ ،

أى : أين ما ذكرنا ، من التّحقيق للعلم الإجماليّ السّابق على الأشياء في عين الكشف

۱- بيان لقوله: « لايمكن . . . » ٢- أى : « على المعلوم »

٣و٤ ـ « الخيط » ، خ ل .

التقصيلي ، مما ذكره الشيخ الإشراق و تابعوه ، من العلم الأجمالي و الاكتفاء به فى العلم السابق على الكل ، او أين ما ذكر من العلم الإجمالي السابق على الإيجاد، من هذا العلم الآجمالي السابق على الإيجاد ، فإن نسبته في الإحاطة والتمامية والجمعية إليه نسبة ذات الحق فيها إلى الفيض المقدس و أشعته و أطواره . و يمكن أن يكون قوله : « والتحقيق ماسبق » الخ إلى الفيض ألى إمكان إرجاع مذهب الشيخ في العلم الإجمالي إلى ما افاده ، قده ، موافقاً لمن سبقه في الخوض في لجة الوصول والبلوغ إلى غاية المأمول :

قوله: « وليس مجد » الخ ١٠/١٦٧ .

يمكن أن يكون إشارة إلى ماذكره فى الحاشية وإلى دفع توهتم فى المقام ، وهو أن اللازم ممّاذكر فى تقرير العلم التّفصيلي فى مرتبة الأفعال وكيفية سبقه على المعلوم أن لا يكون وجودات الأشياء ، بما هى متجددات و متغيّر ات و متبدّلات ، معلومة له ؛ تعالى ، فدَفَعَ التّوهيم بقوله : « وليس مجد » الخ ، فتدبّر!

قوله : « وهذا ما يعبّر » الح ١٣/١٦٧ .

أى فى عرف الحكماء و العرفاء . فالحكيم يعبّر بذاك ، و العارف بهذا نظراً الى اختلاف المشرب . أو أنسّهم يعبّرون بالإنطواء بالنسّظر إلى المعلوم ، وبالاستتباع بالنسّظر إلى العلم .

قوله: « بنحو أعلى » الخ ١٥/١٦٧ .

أى بالنّحو الأحديّة و البساطة و السّذاجة والخلوص عن الحدود و التّعيّنات مطلقاً .

#### قوله : « و برهن عليه » الخ ١٦/١٦٧ .

١- أى : « فان نسبة العلم الاجمالي السابق على الا يجاد . »

٢- أى : « الى العلم الذى في سرتبة الايجاد » .

٣- أى : «في الاحاطة والتماسية » .

١٥ : « التوهم » .

قد أشرنا إلى برهانه سابقاً ، و ذكر أن تصوّر معنى البسيط الحقيقي الوجودى ، و أنّه النّدى لا يتصوّر ازدواج ذاته مع الفقدان والقصور ولانتحقّق شائبة الفقر و العدم واللّيسيّة في ساحة وجوده و حقيقته ، يكنى في الإذعان بهذا المطلب الرّفيع العالى و الدرّ الشّمن الغالى .

قوله : « وهوكل الوجود » الخ ۱۷/۱۶۷ .

إشارة إلى الكثرة فىالوحدة ، وقوله : « وكلّه الوجود » إلى الوحدة فىالكثرة . او الأوّل إشارة إلى واحديّته ، والثنّانى إلى أحديّته وسلب المهيّة والتّعيّن عنه مطلقاً . و مجموع الفيقُدْرَتَين إشارة إلى الفناء الذّاتى للوجودات الآفاقيّة والأنفسية فيه .

وقوله: «كلّ البهاء » الح ١٧/١٦٧ :

إشارة إلى التَّوحيد الصَّفاتى ، وكذا قوله : وكلَّه البهاء .

وقوله « وماسواه على الاطلاق » الخ ١/١٦٨ .

إشارة إلىالتُّوحيد الأفعاليُّ والإمكان الفقريُّ للموجودات إليه ، تعالى ٰ .

وقوله « و إذ كلّ هويّة من نور هويّته » الح ٢/١٦٨.

إشارة إلى أن مسيرالكل إليه كما أن بدء منه .

قوله « فهو الهو الحق ً » الخ ٢/١٦٨ .

إشارة إلى صمديّته ، أى هو صرف الوجود المطلق الّذى لايأتيه الباطل من بينيديه ولا من خلفه . و هذا إشارة إلى أن حقيقته هو الوجود اللّلا بشرط ، كما هو مذهب العرفاء .

وقوله: « ولاهوعلى الاطلاق ، الخ ٢/١٦٨ .

إشارة إلى باطليّة ماسواه واجوفيّته .

ألا كلّ شيء ما خلاالله باطل وكلّ نعيم لامحالة زائل

لأن التوحيد الحقيق بين النَّفي والإثبات .

قوله : « **و إلى أن** " » الح ٢/١٦٨ .

عطف على قوله : « ومسألةالكثرة فىالوحدة » ، الخ .

قوله: « اللّذي » الخ ٣/١٦٨ .

أقول: تحاشى العقول الضعيفة الوهمية عن تصديق هذه القاعدة المعروفة ، من جهة حسبانهم أن جامعية البسيط الحقيق و المبسوط الوجودي للحقايق الوجودية و كالاتها ، كاشتهال الظرف على المظروف ، أو الكل على الأجزاء ، و أن معنى ذلك كون جميع الأشياء بحدودها و تعيناتها و نقصاناتها موجودة في هذا الموطن الأعلى و المقام الرقيع الأسنى ، و أنه يلزم من اشتهاله عليها اتصافه بأوصافها و تحديده بحدودهاوتلبسه بنقصاناتها و أعدامها . هيهات هيهات لما يظنون ! و تبا ليما يتوهمون ! بل معنى ذلك ما أشير إليه في الكتاب الإلهى " بقوله : تعالى : و هو « بيكل شمى ع متحيط " » ا و قد بيننا ذاك فيا سبق من الكلام بما لامزيد عليه ، فراجع !

قوله : « يرجع إلى مسألة » الخ ٣/١٦٨. ٤.

أى ، بضميمة أنّ علمه بذاته عين ذاته الّتي هي النّحو الأعلى من وجود معلولاته ؛

قوله: « و معنى تبعيّة الأمر » الخ ٧/١٦٨ .

قد مرّ وجه إطلاق الأمر على النّفس الرّحمانيّ و الفيض المقدّس . فلا نحتاج إلى التّكرار .

قوله: « هي أولى » الح ٨/١٦٨ .

وهي كلمة كن التَّكوينيَّة ، المعبَّر عنها بقوله تقدُّست أسمائه : ﴿ إِنَّمَا أَمْرُهُ ۗ إِذَا

۱- نصلت (٤١) ، ٤٥ : « ... ألا انه بكل شيء محيط ».

أرَادَ شَيِئْاً أَن يَقُول لَه كن فيككُون » ١.

قوله: « أردنا بموضوع » الخ ١٦/١٦٨.

إن قلت: إرادة الوجو دالصّرف المجرّد عن المجالى و المظاهر لاتلائم جعل الله ض الأقدس و المقدّس من صقعه ، لأن مرتبة الوجود الصّرف و مرتبة الأحديّة البحتة والغناء المطلق عن العالمين مرتبة لحاظ الذّات مجردة عن جميع المجالى والمظاهر والتّعيّنات، فكيف يمكن أخذ الفيض الّذى هو أتم المظاهر والمجالى من صقعه ؟

قلت: مرادهم من التّجرد عن المجالى و المظاهر تجرّده عن حدودها و نقايصها، و تجرّده عنها من حيث كونها فانيةفيه و تجرّده عنها من حيث كونها فانيةفيه و ربطاً محضاً وفيئاً صرفاً، فلامنافاة بين الأمرين.

قوله : « ومن هذا يعلم » الح ٦/١٦٩ .

أى بعين الدّليل ، الدّى ذكر على لزوم كون فيضه ، تعالى ، من صقعه ، يعلم أن لا وجود خارجاً عن حيطة وجوده . و ذلك ، بأن يقال الوجود المأخوذ ، بحيث يكون كل وجود من صقعه ولايكون وجود خارجاً عن حيطة وجوده ، أكمل من الوجود المأخوذ محدوداً .

فإن قلت: الأكمليّة إنّما تتصوّر لو أمكن أخذ وجود من صقعه، ولم يؤخذ كذلك ، لكن لوكان ٢ ذلك مستحيلاً عقلاً. ممتنعاً خارجاً ، فلا يلزم ما ذكرت أصلاً.

قلت: بعد ما سلّم أنْ كلّ وجود رشح من رشحات جماله و جلاله، و إليه ينتهى الأمركلّه، و أن بدوكل شيء منه و ختمه إليه، يظهر إمكان ذلك بل وجوبه و لزومه، فتدبّر! و أنت تعلم أن ما أفاده فى المقام بدل دلالة واضحة على أن حقيقته،

۱- یس (۳٦) ، ۸۲ .

۲- أى : «لوكان اخذ وجود ...»

تقدّست أسمائه ، هوالوجود « الله بشرط » بالله بشرط المقسمى الإطلاق : لا «البشرط لا » المعبّر عنه بمرتبة الأحديّة . وذلك ، لأن الوجود المحيط بجميع الوجودات ، والجامع للمظاهر و المجالى والآيات ، هو هذا الوجود ، لا الوجود بشرط لا ، وهذا البرهان بعينه يدل عليه ، كما لا يخنى الله .

## فِي رَدِّ حُجَّةِ الْمَشَّائِينَ عَلى كَوْنِ عِلمِه، تَعَالى، بِالارْتسامْ

قوله: «علمه بالأشياء» الخ ٨/١٦٩ .

قيل: إن الظاهر أن مراده من الأشياء الأشياء المادية ، لاختصاص بعض المحذورات اللازم من الشقوق المذكورة بها. و يمكن أن يجعل المراد: ماهو الأعم منها ومن الماديات على سبيل التنويع.

قوله: « وإلى السادس » الخ ١٢/١٦٩.

أى كون الأشياء موجودة فى الأزل بالوجود المادّى". واللّازم منه كون الخلق ، مع وصف كونه خلقاً و حادثاً و مادّيّاً ، موجوداً بالوجود الدّائم الأزلى ، الغير الممتزج معالحدوث العيني" ، بناءً على نغى الحدوث الدّهرى ، وكونه منافياً للأزليّة .

قوله : « و إلى الأوّل » الح ١٣/١٦٩ .

أى ، بأن لايكون لها شيئيّة الوجود ، ولا شيئيّة المهيّة .

قوله: « و إلى الثّاني " » الخ ١٤/١٦٩.

و هو أن يكون لها شيئيّة المهيّة ، دون شيئيّة الوجود .

قوله: «بمثل » الخ ١٦/١٦٩.

أقول سيّما بناءً على ما هو التّحقيق فى صفات الواجب ، تعالى ، من اتّحادها وجوداً ومصداقاً ، و إن تغايرت مفهوماً . و تخض الجواب عن هذه الشّبهة هو: باختيار وجودها بالوجود الجمعى الأحدى ، والقرآنى العينى الإلهى ، و بعبارة أخرى : اختيار تحققها مهيّة ووجوداً ، لكن لا بوجوداتها الخلقيّة الفرقانيّة ، ولا بوجودات أرباب

۱ ـ « و يمكن أن يجعل المراد سنها مايعم الماديات و غيرها على سبيل التنويع »،خل

أنواعها و حقايقها العقليّة ، بل بوجودها بعين وجود الحقّ ، الّذى هو أصلها وتمامها ، و به تحقّقها وقوامها ،كما مرّ بيانه في تحقيق العلم الإجماليّ الكماليّ الأحدىّ في عينالكشف التّفصيليّ .

قوله: « والصّورة هنا لاتكفى » الح ١/١٧٠.

دفع دخل مقدّر ، و هو أن يقال : النّقض غير وارد ، لأنّ الأشياء موجودة فى الأزل بوجود صورها العلميّة علىمذهب المشّائين، فلا يردالنّقض عليهم أصلاً. فأجاب: بأنّ وجود الصّورة هنا لايكنى الخ .

قوله: « والحل ّ » الخ ٢/١٧٠ .

أى ، الجوابالحلَّى عن هذا الإشكال ، بحيث يندفع عن موارد النَّقوض المذكورة، هو بأن لا يعني ولا يُقصد بمعانى هذه الصّفات الكماليّة الأحديّة معانيها الإضافيّة العرضيّة إذ لا شكَّتُ أنَّها بهذا الاعتبار متأخَّرة عن وجود متعلَّقاتها ، وليست صفات كماليَّة له، تعالى '، حتَّى ٰ يحتاج إثباتها له ، تعالى ٰ ، اختيار واحد منالشَّقوق المذكورة . بل يقصد بمعانيها مبادى تلكك الإضافات والمعانى العرضيّة ، و هو النّحو الأعلى من وجود كلُّ شيء، وهوالوجود الصّرف المحض الخالص الحقّ ، المنزّه عنالحدّ والقيد و النّقص و · الشّين ، من حيث ظهوره بذاته ، ومن حيث قيّوميّته الكبرى و أحديّته المطلقة الجامعة لكلَّ الكثرات ، المحيطة بجميع الواحدات و الحقايق ، بحيث لايشذَّ عن حيطة إحاطته شيء ، ولاذرّة وفييء . فإنّه إذا أريد بها هذا المعنى تحقّق المقدور ، والمعلوم ، والمراد، و غيرها في الأزل ، لا في ضمن الشَّقوق المذكورة ، بالنَّحوالَّذي قرَّر ، بل بالنَّحوالَّذي أشير إليه . فإنَّ النَّحوالأعلى ٰ من وجود المعلومات والمقدورات والمرادات وغيرها بأجمعها و بـرُمـّتها ، موجود في حاق ّ الأزّل و أصل السّرمد وكبد الدّهر المطلق ، لكن لا بنحو التَّفرق والتَّعدَّد ، بل بنحوالجمع والوحدة والبساطة ، بالشَّىرح الَّـذَى ذكر في تحقيقالعلم الإجماليّ البسيط ، من غير لزوم المحذورات المذكورة ،

فإن قلت :كما أنَّ الوجودات القرآنيَّة للأشياء معلومات و مقدورات و مرادات

للحق"، تعالى ا، فكذلك وجوداتها الفرقانية، من حيث كونها كذلك معلومات ومقدورات و مرادات له ، تعالى اشأنه ، فإن اكتنى فى تعلق تلك الصقات بها فى صفن أحدالشقوق المذكورة ، ثبت المطلوب ، و إن لم يكنف بذلك ، لزم خلوذاته المقدسة من الكمال . قلت : يكنى وجود الأشياء مذا النجو من الوجود الجمعيّ القرآنيّ ، لتعلق تلك

قلب : يحقى وجود الاشياء بهداالشحو من الوجود الجمعى الفرائي ، لتعلق للحث الصّفات الأزليّة بوجوداتها الفرقانيّة ، ولايحتاج إلى وجوداتها بنحوالكثرة و التّفرّق و التسّمتّت في موطن الأزل و حضرة السّرمد . لأن هذه الإضافة النّوريّة و التّعلّق الأحدى مبدء لوجوداتها الفرقانيّة ، ولا تتوقّف على تقرّراتها الأزليّة بنحو الكثرة ، كا لا يخفى أ .

## فِي مَرَاتِبِ عِلْمِهِ، تَعَالَىٰ

قوله: « إذ يكشف الأشياء » الح ١٠/١٧٠ .

لا تعدّد فى الكشف ، بل التّكثّر فى مجلى الإنكشاف و موطن الظّهور ، و إلّا فنسبة وجود البارى الحقّ الجمعى الأحدى الوجودى إلى الدّرة والذّرة والأمر والخلق، نسبة واحدة ، استوى مع كلّ شيء ، و هو بكلّ شيء محيط .

و مثال ذلك أن تنظر فى مرائى متعددة متكثيرة انطبع صورتك،أوصورة غيرك فيها . فإنتك ترى وجهك فيها ، دفعة واحدة ، مرّات كثيرة ، ولكن بشهود واحد ، و إن كان المشهود متعدداً متكثيراً . و موطن الظيّهور والشّهود أيضاً متعدد متكثير ، ولكن لايحيث يسرى إلى الظيّاهر و المشهود والرؤية والشّهود .

قوله: « فيه إشارة » الخ ١٦/١٧٠.

و ذاك البعض هو صدر متالهة الإسلام فى أكثركتبه و مسفوراته . و إن ارتضى ا كونه من مراتب العلم فى البعض الآخر .

قوله: « ما من بداية » الخ ١٧/١٧٠ .

أقول: المراد من العلم العنائى هوالعلم التّفصيليّ بنظام الوجود على أحسن مايكون، و أتقن ما يتصوّر و أجمل ما يفرض، السّابق على وجوداتها الخارجيّة التّفصيليّة: و أتقن ما يتصوّر و أجمل ما الله الله علمه التّفصيليّ ارتسام صورها فى ذاته

۱- « ألا انه بكل شيء محيط » ، فصلت (١ ؛) ، ؛ ه .

۲\_ أى : « في البعض الاخر من كتبه » .

المةدّسة الوجوبيّة ، عبارة عن تمثّل تلكث الصّور فى ذاته ، تعالى ، بنحو أشرف و أعلى ا وأكمل بمرانب غير متناهية . من تمثّلها فىالنّظام الإمكانىّ الكيانى .

وعندالمصنف وأترابه، المنكرين لارتسام الصور، الجاعلين مناط علمه التقصيلي"، السّابق على الكلّ ، انطواء وجوداتها فى الوجود الجمعيّ الأحدى الإلهيّ بنحو الوحدة والبساطة ، و فناء ماهيّاتها فى هذا النيّحو الأعلى من الوجود الشّامخ الرّفيع ، المعبّر عنه بالعلم الإجماليّ فى عين الكشف التقصيليّ كما مرّ شرحه و تفصيله ، فهو عبارة عن هذا الوجودالقرآنيّ الكماليّ، الجامع لجميع الحقايق والوجودات ، بحيث « لا يُغادرُ صَغيرة و لا كَبرة و الا أحساها» ا.

ولكن الإشراقيّين الحاصرين للعلم التّفصيليّ بالعلم الإشراقيّ الحضوريّ، الّذي في مرتبة الإيجاد والظّهور بالفيض المقدّس والرّحمة الرّحمانيّة الامتنانية ، أنكرواالعلم العنائيّ التّفصيليّ السّابق على كلّ شيء . فلذلك قال ، قدّه : « وهي عندالمشّائين » الخ .

قوله : « **وفی قولنا هذا** » الخ ٦/١٧١ .

أى فى قولنا: « فالكلّ » الخ إشارة ، حيث أنّا جعلنا نظام الكلّ مُنشاءً من النظام الرّبوبي . النظام الرّبانى بلاواسطة أصلاً ، وحيث أنّه لايتصوّر أجمل و أحسن من النظام الرّبوبي . فلا يتصوّر نظام أشرف من هذا النظام اللّذى هو مُنشاء منه من من دون واسطة ورابطة . وهو صورة هذا النظام الكامل ، الأكمل ، وحكاية هذا البهاء الأعظم الأجمل . و إنّما سمّى هذا العلم عناية ، لأنّه مبدء لافاضة حقايق الأشياء ، عناية و رحمة عليها ، من دون غرض وعوض .

### قوله: « وهذه قلم أعلىٰ » الح ٨/١٧١ .

١- الكهف (١٨) ، ٤٩ .

٧- أى: « سنالنظام الربوبي » .

۳- أي: « نظام الكل ».

٤ ـ أى : « من هذا النظام الربوبي » .

أى العقل الأوّل .

قوله : « **لكونها** » الخ ۸/۱۷۱ .

و نقل بعض العارفين عن نفسه الزّكيّة، أنّها اتّصلت بهذه الأقلام، بحيث سمعت صريفها في الألواح النّورية الإلهيّة . و بوجه آخركلّها قلم أعلى من جهة كونها نوراً واحداً ، كما ورد من أهل بيت العصمة (ع) : « أوّلُنا محمّد و آخرنا محمّد و أوسطنُنا محمّد (ص) » .

قوله: « وصور قامت به » الخ ۱۰/۱۷۱.

أى: المُثُل النّوريّة القائمة بهذا القلم، الّذى هو الممكن الأشرف. أو تلك الأقلام، الّتي هي العقول الطّوليّة، قضاء تفصيليّ حتميّ إلهيّ، كما أنّها قضاء إجماليّ أحدىّ جعيّ، بمعنى البساطة والشّدة والتّماميّة ٢.

قوله: «كما يقول به المشائون » ١٢/١٧١ .

أى : يقو اون بأنَّ القضاء عبارة عن تلكُ الصُّور المرتسمة في ذات العقل .

قوله : « لكونها » الخ ١٦/١٧١ .

بيان لكونها قضاءً تفصيليّاً ، لا إجماليّاً بالمعنى المذكور .

قوله: « حيث أنّه بسيط الحقيقة » الح ١٧/١٧١ .

هذه الصّور القضائيّة والعقول المرسلة المجرّدة الكلّيّة ، و إنكانت كلّها بسيط الحقيقة ، لكن لمّا كانت البساطة والوحدة فى القلم الأعلى أظهر و أتم ّ لكونه ظلّلاً للحق ، تعالى الله ، من دون واسطة ، اللّذي "هوأصل كلّ بسيط ومبدء كلّ بساطة وسذاجة وكانت بساطته النسبة إلى جميع مادونه ، من القضاء التّفصيلي وغيره ، خصّ البساطة الحقيقية به .

۱- أى : « صوتها » .

٧ ـ « التاسية » ، خ ل .

٣- أي : « الحق الذي » .

<sup>4-</sup> أي: « بساطة القلم الاعلى » .

## قوله: « وتلك الصّور عندالمشّائين » الخ ٦/١٧٢ .

أى ليست عندهم قائمة بذاتها ، بلقائمة بالنقس الخيالية الفلكية ، بنحوالحلول والارتسام . و أمّا عندالاشر اقيّين ، فهى قائمة بذاتها ومعلّقة من دون مادّة ، وهى عبارة عن موجودات عالم المثال والخيال المنفصل ، أى المنفصل عنّا و عن النقوس الفلكيّة ، و هذا بخلاف الخيال المنفصل عندالمشّائين ، فإنّه منفصل عنّا ، لا عن خيال الفلك و نفسه فتدبّر!

## فِي الْقُدْرَةِ

قوله: «الشَّىء مالم » الخ ٣/١٧٣.

قد عبر عن موجبية الحق تعالى ، بلازمه . فإن الشيء إذا احتاج فى الاتصاف بالموجودية إلى الاتصاف بالوجوب أوّلا ، فالعلة الموجدة له لا تتمكن من إبجاده ، إلا بأن تسدّ جميع أنحاء عكمه اوّلا ، حتي تفيض عليه الوجود ثانياً ، فيصح ١ إذن أن يقال : الواجب الوجوب بالذّات ، لمّا كان مبدء كل وجود ، فهو موجب (بالكسر) له أيضاً .

و يعبُّر عن هذا الأصل عندهم بعبارات مختلفة :

منها ، أنَّ الشَّىء مالم يوجيب لم يوجيد (بالكسرفيهما) .

و منها ، ما لم يوجَّب لم يوجَّد (بالفتح فيهـما) .

ومنها ماذكره فىالكتاب .

قوله : « إلى من نسب إلى » الح ١٧٣/٥ .

كما نقله صاحبالشَّفا ، قدَّه ، عن بعضهم ، وكما ظنَّه الشَّيخ الاحسائيَّ في بعض تصانيفه .

۱- « فصحیح » ، خ ل .

## في عُموم ِ قُدرَتِه لِكُلِّ شَيئ خِلافاً لِلثَّنَويَّةِ وَالْمُعْتَزِلة

قوله: « خلافاً » الخ ٨/١٧٣ .

فإن الثّنويّة قائلون باستناد الشّرور إلى الأهرمن ، أو الظّلمة ، و قصرِ فاعليّته تعالى ، مطلقاً بالخيرات ، والمعتزلة قائلون باستناد أفعال العباد إليهم بالاستقلال وتفويضها إلى مشيّتهم ، و أن يديه ، تعالى مغلولتان ،كما « قَالَتِ اليَهُودُ يَدُاللهِ مَغْلُولَة » ، وكلا القولَين حتى وسفاهة و جهالة وضلالة . و قول الامّة الوسط ، الّتي « الخرجتُ للنّاس » ٢ : أنّه لاجبر ولا تفويض بل أمر بين الأمرين .

قوله: « لأن غيره » الخ ١١/١٧٣ .

لأن ّ الممكن الوجود بالذّات ممكن الوجود من جميع الجهات والحيثيّات،كما أنّ واجب الوجود بالذّات واجب الوجود من جميع الجهات والحيثيّات .

قوله: « سواء كانت » الخ ١٢/١٧٣ ـ ١٠ .

الأوّل فى المفارقات ، والثّانى فى المادّيات ، بمعنى أنّ الإمكان الاستعدادىّ لايوجد إلّا فيها " ، و إناستلزم تحقّقه لتحقّقه . فإنّ الأوّل عام " للأوّل والثّانى ، والثّانى مختصّ بالثّانى .

قوله: « ثبت » الخ ۱۳/۱۷۳.

جواب لقوله: « و إذا كان الكلّ ، الخ .

١- المائدة (٥) ، ١٤ .

٢- «كنتم خير أمة اخرجت للناس تأمرون بالمعروف» : آل عمران (٣) ، ١١٠٠ . ٣- أى : « في الماديات » .

قوله: « أن علم الاول ، تعالى » الخ١٧٧٣.

مراده أن وزان علمه ، تعالى بعينه وزان قدرته ، بل هو عين قدرته مصداقاً و وجوداً . فكما أنه بكل شيء عليم . و من جملة الأشياء أفعال العباد . فهو قادرعليها ، بالقدرة الفعلية النافذة الوجوبية ، لا بالقدرة الشآنية الجوازية، كما فى الحيوان ، المعبرعنها بصحة الصدور واللاصدور . و عالم بها ، بعلمه النافذالأنفذ، كما فى الأثر : « اللهم ! إنتى أسئلك من علمك بأنفذ و كل علمك علمك نافذ» .

فإن قلت: إنّا ، وإن سلّمنا أن قدرته الوجوبية غيرمشوبة بالنقص والإمكان، للأأنها معبرة عنها عندهم: بروان شاء فعل، وإن شاء ترك ». ومن المقرر في مقاره ، أن صدق الشّرطية لا يتوقّف على صدق الطّرفين ، فليم لا يجوز أن يكون هو، تعالى ، ترك بمشيّته إيجاد أفعال العباد، وفوض أمر إيجادها إليهم ، ليميّز الخبيث من الطيّب ، والمطيع من العاصى ، وو ليه لم كك من هد كك عن "بيّنة و يتحيي من حتى عن "بيّنة و يتحيي من حتى عن "بيّنة و يتحيي المن حتى عن "بيّنة و يتحيي المن حتى عن "بيّنة و يتحيى المن عن " عن "بيّنة و يتحيى المن المناه بيّنة و يتحيى المن عن " ميّنة و يتحيى المن المناه بيّنة و يتحيى المن المناه المناه

قلت: ترك الإجادة و الإفادة والاعطاء عدم و نقص و بطلان ، لا يليق بجنابه ، تعالى ا ، لأن منشائه إما نقصان الفاعلية ، أوالقابلية ، أو وجود البخل فى المبدء الفياض ، و بطلان الكل مفروغ عنه . وكما أن صدق الشرطية ، لاينافى كذب الطرفين ، لاينافى مُحالية أحد الطرفين ، و هو ٣ هنا عدم الإفاضة و الإعطاء ، مع تكيل لسان القابلية والاستعداد . لأنه إن جاز عليه الإمساك عن الفيض ، مع تمامية القابلية فى مورد ، فيجوز عليه ذلك فى إعطاء نظام الكل و فى إيجاد كل شيء ، و بطلانه ضرورى ، كما لايخنى العدم مع أن تفويض الأمر إلى الممكن الوجود بالذات مستحيل بالذات ، و إلا لدخل العدم

۱- أى: « عن القدرة الشأنية ».

٢- الانفال (٨) ، ٢٤ .

۳- أى : « أحدالطرفين » .

فى إذا دة الوجود، وبسط بساط الإفاضة والجود، مع أن "كلا " ( يَعْمَلُ عَلَى شاكلته » أ. وما قيل : من أن التقويض لمصلحة تمييز الخبيث من الطيب، قول زور و رأى مختلق، حيث أن حصول تلك المصلحة ، كما يمكن بالفرض والتقدير بتصوير أمر محال ، يمكن بطريق حسن صحيح ، صدقه العقل المضاعف والإدراك المنور، و هو طريق الأمة الوسط الذي أشير إليه ، وهو أنه : « لاجبر ولا تفويض بل أمر بين الامرين » ، فندبتر!

قوله: « فلزمت المبادى » الخ ١/١٧٤ .

الَّتي من جملتها الإرادة والاختيار .

قوله : « الشَّىء لم يوجد متى لم يوجد » الخ ٣/١٧٤ .

و ذلكُ لبطلان الأوَّلويَّة الذَّاتيَّة والغيريَّة ،كما مرَّ سابقاً ، وكون حيثيَّة الإبجاد

والوجود مساوقة مع حيثيّة الإيجاب والوجوب ، بل عينها ،كما مرّ وجهه سابقاً .

قوله : « فلا إيجاد حقيقي لها » الخ ١٧٤/٥.

أى : كما أنَّه لاوجود حقيقي لها ،كذلك لاإيجاد حقيقي لها . إذ :

كلّ ما في الكَوْن وَهُمُ أَوْ خَيَال أَوْ عُكُوسٌ فِي الْمُرَايَا أَوْ ظِلالٌ .

قوله: « فإذن كما لأوجود » الخ ١٧٤ .

هذا إشارة إلى التّوحيد الذّاتى ، والفناء الوجودى، وقوله: «كذلك »الخ، إشارة إلى التّوحيد و الفناء الأفعالى ". والجامع بين الأمرين قوله ، تقدّست أسمائه: « يَمَا أَيْنُهَا النَّاسُ أَنْتُمُ الْفُقَرَاءُ إِلَى اللهِ » ".

قوله: «كذلك » الخ ١٧٤/٥.

الحول إشارة إلى التّحوّلات الذّاتية، والحركات الجوهريّة الطّوليّة، أو الأكوان العرضيّة، بناءً على مذهب المشّائين، القائلين بالكون والفساد، النّافين للحركة الجوهريّة. والقوّة إشارة إلى الصّفات، التّي هي مبادى الآثار، والقوى أن التّي هي مبادى الأفعال،

۱- « قل كل يعمل على شاكلته »: الاسراء (١٧) ، ٨٤ .

۲\_ فاطر (۳۵) ، ه۱ .

أو مطلق الفعليّـة والوجود . لأنّ كلّ وجود مبدء للآثار والأفعال .

فهذا النّذكرالشّريف إشارة إلىالأقسام الأربعة للتّوحيد: منالذّاتيّ، والصّفاتيّ، والأفعاليّ، والآثاريّ، التّي أشار إليها بعض أبناء المعرفة بقوله بالفارسية:

من همان دم که وضو ساختم ازچشمه عشق

چارتکبیر زدم یکسره بر هرچه که هست

و لكن لمّا كان بحسب المفهوم الظّاهر ألصق بالتّوحيد الأفعالى" ، جعله فى الكتاب تعبيراً عنه و إشارة إليه ، كما أن الأسماء الثّلثة الإلهيّة المذكورة فيه ، أى : الله ، والعلى "، والعظيم ، كلّ واحد منها مناسب مع أحد أقسام الفناء :

فإن إسم الله علم عندالحكماء للذات ، المستجمعة لجميع الصقات الكمالية و النعوت الجمالية و الجلالية ، التي منها قهره للذوات ، و إفنائه للتعينات ، و ظهوره بالوحدة التامة والقهارية المطلقة المفنية لكافة الذوات . و عندالعارفين علم ": للوجود الصرف ، المجردعن المظاهر والمجالى ، وللظاهر بالواحدية الأسمائية ، و حضرة التعين الشانى ، و مقام الجمع و جمع الجمع . و يعبرون عن الأول بالإلهية الذاتي ، وعن الثانى بالإلهية الصقاتي . و على جميع التقادير ، فهو علم لمذوّت الذوات ، ومنشاء الهويات، بالإلهية الصقاتي و الإنتيات ، المحيط بجميعها إحاطة سرمدية إطلاقية ، الظاهر بالوحدة التامة الصرفة الحقايق و الإنتيات ، المحيط بجميعها إحاطة سرمدية إطلاقية ، الظاهر بالوحدة تحت سطوع شمس هويته الإطلاقية المغربية ، ووحدتها الحيطة القاهرة المكثرات والتعينات ، والمفنية للأسماء والرسوم . فني ذكر هذا الاسم الشريف ، و إن كان إشعار بجميع أقسام والفناء ، إلا أنه أنسب بالفناء الذاتي .

و اسم العكلي" ، بالنّظر إلى حكايته عن العلوّ الذّاتى ، مناسب مع الفناء الذّاتى ، و النّظر إلى حكايته عن العلوّ الصّفاتى والأفعالى والآثارى ، مناسب مع هذه الثّلثة من أقسام الفناء . لكن الأنسب بقرينة ذكره مع اسم الله ، النّدى هو اسم الذّات ، تخصيصه

بالعلوّ الصَّفاتيّ ، فيكون إشارة إلى الفناء الصَّفاتيّ .

و اسم العظيم من جهة حكايته عن الجبروت والكبرياء و العظمة المطلقة ، المناسبة مع القهاريّة الأفعاليّة والآثاريّة . أنسب بمقام الفناء الأفعاليّ والصّفاتيّ ، كماذكره بعض العارفين ، فتدبّر!

و يمكن أن يكون الحول إشارة إلى القوس الصّعوديّ و الحركة الصّعوديّة ، و القوّة إلى القوس النّزوليّة ، و تقديم الأوّل على الثّانى إشارة إلى أنّ بَدُو هذه الدّائرة و تمامها واحد، و أن لا أبعاد بين مركزها و محيطها حقيقة. فهذااللّذكر الشّريف قد جمع بين لسان ننى الجبر والتّفويض ، و بين إثبات الأمر بين الأمرين، حيث أنّ الفقرة الأولى منه نافية للحول والقوّة ، و الثّانية مثبتة لها بالله . ففيه إشعار إلى أنّ الأمر دائر بين النّنى والإثبات ، و أنّه في عين النّنى إثبات ، و في عين الإثبات ننى .

قوله : « و اختيار باختيار » الخ ٨/١٧٤ .

و لكن سيّد الحكماء البارعين ظن "أن "الاختيار اختياري بنفس ذاته ، لاباختيار وائد، حتى يلزم التسلسل، نظراً إلى أن ما بالذ "ات لاختيارية الأفعال ، هو نفس الاختيار . فيجب أن يكون هو اختيارياً بذاته ، و إلا لما أمكن أن يكون ما بالذ "ات للاختيار . لكن بعض من لحقه من الحكماء قدح في هذا القول: بأن معنى كون الشيء الحادث اختيارياً أن يكون مسبوقاً وجوداً بالقدرة والعلم والإرادة والاختيار . وهذا لا يمكن تحققه في الاختيار الحادث ، إلا أن يكون مسبوقاً في الوجود باختيار آخر في الوجود ، يكون هو فرداً آخر من الاختيار ، ويكون الإضافة إليه حيثية تعليلية لوجود الاختيار ، لالاتصافه بالاختيار . وهذا كما أن الوجود ، مع أنه ما بالذ "ات للموجودية ، يحتاج في تحقق افراده الإمكانية إلى سبق فرد آخر عليها بالوجود ، حتى يجعلها بالجعل البسيط . وكون الاختيار متصفاً بالذ "ات بكونه اختياراً ينفي الحيثية التقييدية ، لاالتعليلية التي الكلام فيه ؛ وماذكره ، بالذ "ات بكونه اختياراً ينفي الحيثية التقييدية ، لاالتعليلية التي الكلام فيه ؛ وماذكره ، قدة ، لا ينفع في هذا الباب . مع أن "الاختيار من الصقات ، لا من الأفعال الإنسانية ، قدة ، لا ينفع في هذا الباب . مع أن "الاختيار من الصقات ، لا من الأفعال الإنسانية ،

فكيف يمكن أن يكون من مراتب الأفعال، ويكون محدثاً عن النّفس الإنسانيّة بالاختيار؟ بل إنكان ولا بدّ من حدوثها كذلك'، فيجب أن يستند إلى اختيار غير النّفس، مثل باقى صفاته الحادثة.

قوله : « فإن ظن ظان " الح ٩/١٧٤ .

أى ظن ّ أنَّه مستقل ّ في إرادته و اختياره مطلقاً كما يقول به المعتزلة .

قوله: « أوغيرحادث » الح ١١/١٧٤.

أى بأن يكون قديماً أزليّاً ، أو يكون حادثاً بحدوث النّفس ، لا بعد حدوثها بإحداثها .

قوله: « فإن كان غير حادث » الح ١١/١٧٤.

أى : سواءكان أزليّاً ، أو مجعولاً بعين جعل النّفس فى بدو حدوثها . و اللّلازم فى هذا الشّق على التّقدير الأوّل أمور :

أحدها: قدم الصَّفة مع حدوث الموصوف.

و ثانيها :كون النّفس مجبولة على فعلها ، حيث أنّ اختيار الفعل ذاتى لها، حادث مع حدوثها ، بل بعين حدوثها .

و ثالثها: ما ذكره بقوله: « لزمه » الخ. و لكن المحذور الثناني يلازمه الثنالث وجوداً ، فاذلك ذكرهما بعبارة واحدة . و لكن الظناهر أن مقصوده الشتق الأول ، بقرينة قوله: « و إن كان حادثاً » ، إلا أن يقال ، إن مراده : « و إن كان حادثاً بعدحدوث النقس ، ، فتأمل !

قوله: « فيتسلسل » الح ١٣/١٧٤.

إن قلت : ليم لا يجوز أن يكون إيجاده للاختيار بالاختيار، ولا يتساسل ، بل

١- أى : محدثاً عن النفس الانسانية .

۲- « أنه مقصود الثاني » ، خ ل .

ينتهـي إلى اختيار لا يسبقه إختيار آخر ؟

قلت : لمّا كان المفروض أن إبجاد طبيعة الاختيار بالاختيار ، و الفرد على وزان الطّبيعة ، والطّبيعة الواحدة لايختلف مقتضاها ولايتخلّف عندهم ، فهذا الاختيار النّذى فرض عدم سبقه باختيار آخر ، إن كان أزليناً ، فيخرج عن هذاالشّق ويدخل فى الشّق الأوّل ، و إن كان حادثاً ، والمفروض أن إيجاده للاختيار بالاختيار مطلقاً ، فيجب أن يكون إيجاده لمذا الاختيار أيضاً بالاختيار ، فننقل الكلام إليه ، و هكذا فيتسلسل . مع أنّه ، لوفرض انتهائه إلى اختيار يكون وجوده فيه ، لاباختيار ، يكون داخلاً فى الشّق الأخير ، و يكون حكمه ما ذكره بقوله : « فيكون مجبولاً » الخ .

قوله : « وكيف » الخ ١٦/١٧٤ .

و أيضاً قد تطابقت ألْسنَةُ الفلاسفة البارعين والحكماء الشَّامخين : على أنَّ الغناء في مقام الفعل عن شيء مستازم للغناء عنه في مرتبة الذَّات ، ولاعكس كلَّيَّا كما في النَّفس النَّاطقة عندالقائلين بكونها روحانيَّة الحدوث والبقاء ، وكونها غنيَّة عنالمادَّة فى ذاتها و محتاجة إليها فى فعلها . والسَّمرّ فيه ، أنَّ فعل الشَّىء صورة ذاته و ظلَّ حقيقته ، والغنــاء فيه عن الاستعانة بالغيرحكاية عن الاستغناء الذَّاتيُّ عنه و دليل إنَّيَّ عليه ، بخلاف العكس، لأن غناء الشَّيء في ذاته ليس تابعاً لغنائه في فعله ، بخلاف الغناء عنه في الفعل ، فإنَّه تابع محض للغناء في مرتبة الذَّات . فلا يمكن الاستغناء في مرتبة الفعل ، الَّذي هو تابع محض و عكس صرف وظل ّصريح وشاكلة خالصة الذّات معالفاقة والاحتياج فىمرتبةالذّات. فالتَّفويض فى مرتبة الأفعال و الاستقلال فيها ملازم للاستغناء فى مرتبة الذَّات . فصحَّ ما أفاده بهذا البيان الشَّامخ الرَّفيع السَّمكُ من أن يناله أيدى الشُّبه والشَّكوك . و أمَّاما أفاده ، قدَّه ، فيمكن أن يورد عليه : بأنَّ حصول الملكات ، الَّتي هي خميرة ذواتنا و شاكلة حقيقتنا ، بالأفعال و الحركات الَّتي فرض ، مُـُحالاً ، استةلالُنا فيها و تفويض الأمر فيها إلينا لا يقتضي استقلال ذواتنا و حقايقنا . لأنَّ ذلكث الاستقلال و التَّفويض إنَّما يلزم، لوكانت تلكث الحركات والافعال عالماً إيجاديَّة ، مستقلَّة لإفادة تلكث الملكات

والهيئات . ولكن ، لوكانت علّة إعداديّة و يكون المفيض هو الحق ، تعالى شأنه ، أو وجهاً من وجوهه التّامّة الإلهيّة ، فلايلزم ذلك أصلاً .

فإن قلت: إذا كنّا مستقلّين فى الأفعال والحركات ، والمفروض أنّ تلك الملكات والهيئات الظّلمانيّة ، أو النّورانيّة آثار تلك الأفعال و الحركات ، و اثر الشّيء تابع له فى الوجود ، فيكون الاستقلال فيها مستلزماً للاستقلال فى آثارها .

قلت: مع أن ما ذكر بإطلاقه غيرمسلم إنها يلزم ما أفيد من الته الله للشرطية، لوكانت تلك الملكات والهيئات آثاراً إيجادية لها ، لاآثاراً إعدادية ، لأن الاستقلال في المنعد له ، كما لا يخفى ، فتدبر المجاد العلل الاعدادية للشيء غير ملازم للاستقلال في المُعد له ، كما لا يخفى ، فتدبر الموله: « نفسانية كانت » الح ٤/١٧٥ .

والأوّل ، مثل الملكات والصّنايعالنّظريّة العلميّة . والثّانى ، مثل الملكات الحاصلة فى الصّنايع العمليّة ، مثل الكتابة والخياطة والحياكة و نحوها .

قوله : « وحقايق ذواتنا » الخ ٥/١٧٥ .

أى ، فيلزم استقلال ذواتنا وحقايقنا . و فيه ما عرفت آنهاً .

قوله: « سيّما بناء على اتّحاد » الخ ٦/١٧٥ .

وجه الاستثناء أن كون الملكات العيامية والعَمَلية عين حقايق ذواتنا وهوياتنا وله لم نقل بالاتتحاد \_ مبنى على ثبوت الحركة الجوهرية الذاتية لحقايق عالم الخلق ، و أصول نظام نشأة الطبيعة ، وليس بمسلم عندالنافين لها ولاتتحاد المادة بالصور. ولكن، لوقلنا باتتحاد العاقل بالمعقول ، ولو لم نقل بالحركة الجوهرية ، أو التركيب الاتتحادي بين المادة و الصورة مطلقاً ، يمكننا إثبات هذا المطلب العالى والدر الثمين الغالى . لأن الملكات العلمية تصير، بناء على هذا القول ، خميرة ذواتنا وحقايقنا قطعاً ، فثبت ماادعاه، قدة ، لو سلم ما أفاده و مهده من المقدمات ، فتدبر !

قوله : « حيوان ناطق » الح ٧/١٧٥ .

۱- « يستلزم » ، خ ل .

قد فَسَر الموت فى الحاشية بالموت الاضطرارى ، ولكن الحق أنه أعم منه ومن الاختيارى . لأن تخمير الملكات والهيآت و تعجينها يحصل بكل واحد منهما ، و إن لم يتم ولم يكمل ، إلا بالاضطرارى . إلا أنه ا بالنسبة إلى الاختيارى يوم حصاد ، ويوم الزرع والغرس بالحقيقة إنه الموالموت الاختيارى ، كما لا يخفي الموهو ، قدة ، قدفستره فى مسفوراته الأخرى بالأعم منها . و مقصوده من هذا الكلام هو أنه ، مما يدل على ما ادعيناه من تعجن ذواتنا و تخمر حقايقنا بالملكات : ماقيل فيحد الإنسان من أنه حيوان ناطق مائت ، بأخذ المائت فى حدة . لأنه بالموت يحصل التخمير التام والتتجرد الكامل ، على حسب بأخذ المائت فى الكمال والترفع عن إقليم المادة و شهرد يجور المزاج وعالم الطبيعة . موله : « ولم نذكر الحالات » الح ٧/١٧٥ .

أى، لم نذكر الحالات في المتن ، مع أنَّها أيضاً خميرة النَّفوس، سيَّما بناء على الاتَّحاد.

لأنَّها ، لكونها في معرض الزَّوال ، لم يعبأ بها .

قوله: « ولهذا قال تعالىٰ » الخ ٥٨/١٧ .

أى: ولأن حصول الملكات الذاتية والنهيات الجوهرية الراسخة غاية تحولاتنا الملكوتية و نتيجة تبدلاتنا الوجودية الطولية ، أمرالله ، تعالى ، نبية الختمى (ص) بالاستقامة فى المقامات الإلهية ، والدرجات الأكملية ، ومراتب الفناء فى التوحيد ، والبقاء به ذاتاً ووجوداً ، أو التمكين التام بعدالتلوين ، التى هى عبارة عندهم عن الرسوخ التام فى المقامات و الدرجات ، و الخلوص المطلق من التلوين ، بالتخلق بأخلاق الله ذاتاً وحالاً و مرتبة و مقاماً ، والظهور بمقام : « لا يَشْغَلُه شَأْنُ عَنَ شَأْنُ » و إعطاء حق هذا المقام لا يخلو عن صعوبة ، فاذلك قال (ص) : « شيبتنى سورة هود » الخ .

۱- أي : « ان الاضطراري » .

۲- «كلوا من ثمره اذا أثمر و آتوا حقه يوم حصاده » : الانعام (٦) ، ١٤١ .

٣- « الذي هو » ، خ ل .

قوله : « ثم هذه التّخميرات » الخ ٩/١٧٥ .

لنّا كان حصول هذه التّخميرات والتّعجينات في ذواتنا بالتّدريج، وكان اللّازم من عدم استقلالنا فيها استنادها إلى المنادى الأمريّة والصّور الإلهيّة ، مع تنزّهها عن مباشرة الأفعال الزّمانيّة و التّحريكات الأكوانيّة ، كان هنا مظنّة اعتراض و توهيّم سؤال : و هو أنّه ، كيف يمكن استناد هذه التّخميرات إلى عالم القدس ونشأة التّجميرات مع تقدّسها و برائتها عن ملابسة ما بالقوّة ؟ فك قع هذا الحسبان بقوله: «ثم مّ هذه التّخميرات» الخ .

قوله : « فقد فرغوا » لخ ١٠/١٧ .

فراغهم عن التخمير بالنتسبة إلى الوجود القضائي الجمعيّ ، والتشأّ ن الكلي ّ الإلهيّ ، وكونهم ، كلَّ يوم بلكل آن من الأيّام والآنات الرّبوبيّة والملكيّة والملكوتيّة ، في شأن : باعتبار التّشأ ن القَدَريّ التّفصيليّ ، و التّعرض للنّفحات الإلهيّة و النفثات الأحديّة « وَ لِكُلِّ وِجْهَة مُو مُولِيّها » ، فتدبّر !

قوله: « لكن كما الوجود » الخ ١٤/١٧٥ .

أى ، كما أن "الوجود المستعار الإمكاني منتسب إلى مهيّاتنا . نسبة الشيء إلى القابل، و فى عين انتسابه إلينا كذلك منتسب إليه ، تعالى الله ، نسبة الشيء إلى الفاعل الموجب ، كذلك فعلنا ، في عين كونه فعلنا و منسوباً إلينا ، فعل الله ، تعالى أشأنه ، ومنسوب إليه بلسان : « مَا رَمَيْتَ إذْ رَمَيْتَ وَلَكِينَ اللهَ رَمَى اللهَ ، وه إن اللهَ ين يُبايعُونَكَ بلسان : « مَا رَمَيْتَ إذْ رَمَيْتَ وَلَكِينَ اللهَ رَمَى اللهَ يكونَ أَفعالنا منساخة عن إنها يعُونَ اللهَ ي مُعالنا منساخة عن

۱- « التنسيمات » ، خ ل .

٢- البقرة (٢) ١٤٨٠ .

٣- أى : « نسبة الشيء الى القابل » .

<sup>&</sup>lt;u>ء</u> - الانعال (۸) ، ۱۷ .

ه ـ الفتح (٤٨) ، ١٠٠

النسبة الثنانية ، ولا جبراً محضاً بحيث تكون منسلخة عن النسبة الأولى ، بل الأمر بين الأمرين ، لا بمعنى أنه ممتزج منهما و مركتب عنهما ، بل بمعنى أنه مرتبة براسها و واقعة في حيالها ، و برزخ بين الأمرين وحاجز بين الطرفين ، منزه عن نقايصهما ، وما في كل واحد منهما من الفساد والاختلال .

قوله: « و أن في مقام التوحيد » الخ ١٧/١٧٥ .

إشارة إلى قولهم التّوحيد إسقاط الإضافات .

قوله : « وخلاصة الأمر » الخ ٢/١٧٦ .

قد بيَّنا حقَّ هذا المطلب ، وفصَّلناه في رسالة على حدة ، من شاء، فليرجع اليها !

## فی حیوته

قوله: « إن بيان » الخ ١٠/١٧٦.

أى ، بيان ثبوت هذه الصّفة لذاته المقدّسة الوجوبيّة ، و بيان مايراد من إطلاقها عليها : و قد ذكرنا سابقاً أن البرهان الصّديقي ، اللّذى استدل فيه بذاته على ذاته واف باثبات اتّصافه بأسمائه وصفاته ، بل نفس كونه صرف الوجود والنّور دال على ذلك ، من دون الاحتياج الى مؤونة برهان وتكلّف بيان.

قوله: « بل قال الشيخ » الخ ١٣/١٧٦ .

ما ذكره شيخ أتباع المشرقيّين مبنى على ما ذهب إليه فى باب العلم التّفصيلى للواجب ، تعالى شأنه ، بالأشياء . من ننى الصّور المرتسمة ، و جعله عبارة عن حضور وجوداتها العينيّة ، و هويّاتها الخارجيّة له ، تعالى ، بحيث « لا يُغادِرُ صَغيِرَة و كلا كَبِيرَة و آلا أحْصَاها » . وكذامااختاره فى باب الإبصار ، من أنّه بالإضافة الإشراقيّة الحضوريّة للنّفس بالنّسبة إلى المبصرات الخارجة ، لا بانطباع صورها فى الجليديّة أو بخروج الشّعاع من البصر إليها . فإنّه على هذا المشرب يصير مرجع علمه الإشراق الحضوريّ الحيط بكافّة المبصرات وعامّة الموجودات .

## فى تَكَلُّمِه تَعَالَىٰ

قوله : « وأنّ الوجودات » الخ ١٥/١٧٦ .

إشارة إلى ما حققناه سابقاً ، من أن الألفاظ موضوعة للمعانى العامة عندهم ، و أن الكلام ليس عبارة عن الألفاظ المركبة والكلمات المؤلفة من الحروف المقطعة فقط، بل عبارة عن كل مايكون مُعرِّباً عن الغيب المكنون والسر المصون ، سواء كان من المعانى الغيبية الذهنية ، أو الحروف العالية الإلهية ، أو النقوش الوجودية و الصرور الكونية والآيات الآفاقية و الأنفسية ، التي كلها مُعرَّبة عن المكنون الغيبي الإلهي ، و الأسرار

المصونة الوجوبيّة ، كما قيل بالفارسيّة :

بنزد آنکه جانش در تجلّی است همه عالم کتاب حق تعالی است عرض إعراب و جوهرچون حروفست مراتب جمله آیات و وقوفست زوی هر عالمی چون سورهٔ خاص یکی چون فاتحة وان دیگر إخلاص

قوله : « التَّني هي » الخ ١٦/١٧٦ .

منازل القمر هي الشّرطين والبطنين الخ. و انّما جعل مراتب تقاطع النّفس الإنساني في المقاطع الوجودية بعدد منازل القمر، لأنّه آخر الكواكب، وفلكه آخر الأفلاك عندالأقدمين من الفلاسفة. فهو مَحَطُ أنوار جميع الكواكب ومعكس إشراقاتها ومتجلى أشعّتها. كما أنّ الإنسان، النّذي هوالكون الجامع عندهم، آخر الحضرات الإلهية ومنتهى العوالم الطولية الرّبوبية، وهو مجمع جميع حقايق العالم و محتد تصافق كما لاتها. وفيه انطوى العالم الأكبر، وهو الكتاب المبن، النّذي بأحرفه يظهر المضمر.

١- « سواء كان من الالفاظ والكلمات المعربه » ، خ ل .

و أيضاً ، هو من الكواكب التي تظهر بالليل و النهار ، و تتجلّى فيهما ، كما أن الإنسان يظهر من حيث جسده و ظهر قُرآنه التكويني في عالم المواد والظلّات ، ومن حيث روحه و بطن قرآنه الجمعي الأحدى الإلهي في عالم المجرّدات والأنوار البارقات . و لذلك جعل من معجزات نبيّنا الختمي المحمدي (ص) التّصرف في هذا الكواكب بانشقاق وجوده و فتق هويّته .

و أيضاً ،كما أن القمر لا نور له فى حد ذاته و يكتسبالنتورمن الشمس، ويحصل له جميع الرّباطات معها ، وهو تابع صرف و فان محض فيها ، فكذلك قمر النّفس الإنسانيّة ، بالنّسبة إلى شمس الهويّة المغربيّة الإلهيّة ، تعالى شأنه العزيز القدّوس .

و بلسان هيئة الإفرنج ، لمّاكان هذا الكوكب من أقماركرة الأرض ، التي هي مستقرّ خلافة الحضرة الإنسانيّة و النّشأة الآدميّة ، كما كانت النّفس الانسانيّة من أقمار شمس اللّاهوت وعالم القدس والجبروت ، جعلت منازل سير نَفسها في مقاطع الحروف والكلمات ، بعدد منازل هذا الكوكب الرّفيع السّاطع والنّجم اللّائح .

قوله: « وهي العقل » الخ ١/١٧٧ .

إنّما جعل العقول مع كثرة عددها ، سيّها على مذهب الإشراقيّين ، بمنزلة منزل واحد ، نظراً إلى كمال وحدتها و اتّحادها الوجوديّ من جهة فرط النّورانيّة والخلوص عن موجبات الكثرة والبينونة . فهي مع كثرتها في حكم موجود واحد و مرجعها إلى أصل فارد . كما قال العارف القيّوى ، والمولى الرّوى .

جان خوکان و سگان از هم جداست

متتحد جانهای شیران خداست

و هذا هوالسَّمرّ بعينه في عدّ النفوس معكثر تها منزلا ً واحداً .

ويمكن أن يجعل عدد منازل سيرشمس الوجود ، و مدار فلك تجلّياتها وظهوراتها

۱- أى: « مع الشمس » .

فى قوستى الصّعود والنّزول ، الجبروت الأعلى والأسفل ، والأفلاك السّبعة ، والأركان الأربعة ، والمواليد النّلثة ، و المقولات التّسع العرضيّة ، و الكون الجامع ، بجعل الفلك النّاسع والثّامن ، اللّذ ينهماالعرش والكرسى بلسان الشّرع ، داخلين فى الملكوت الأسفل، كما هومذهب بعض العرفاء ، لا من مراتب موجودات عالم النّاسوت . ولو قلنا فى باب المقولات بمقولة من حصّر أجناس الأعراض فى أربعة ، يمكن أن يجعل عدد المنازل هكذا : الجبروت الأيمن الأعلى ، والأيسر الأعلى ا ؛ والجبروت الأيمن الأسفل، والأيسر الأسفل ، والملكوت الأعلى والأسفل ، والأفلاك التّسعة ، والمادّة الأولى ، و الصّورة الجسميّة ، والأركان الأربعة ، والمواليد الثّلثة ، والمقولات الأربع العرضيّة ، و الكون الجامع .

و إنها لم يعدّ المصنّف ، قدّه ، المادّة الأولى ، والصّورة الجسميّة من عدادالمنازل ، لمكان التّركيب الاتحاديّ بينهـما ، و عدم وجود الثّانية بدون الصّور النّوعيّـة .

قوله: «ممتّا هوالمعروف » الخ ٣/١٧٧.

إشارة إلى أن هذا التعرّف إنها هو تعرّف مشهورى ، غير معتنى به عند أربـاب الذّوق و الوجدان و أصحاب الحكمة والعرفان ، و أن الكلام أعمّ عندهم ممّا هو المعروف عندالجمهور ،كما يظهر وجهه ممّا يشير إليه .

قوله: « بجعلنا » الخ ٤/١٧٧ .

إشارة إلى أن دلالة الالفاظ ليست بالطّبع وبالإرادة ، بل إنبّاهي بالمواضعة والجعل. أللّهم ، إلّا أن يكون مرادُ مَن جَعَل دلالتها بالإرادة والطّبع إرجاع الوضع إلى الإرادة الوضعيّة ، والطّبع إلى الوضع الإلهيّ التّكوينيّ ، أو الإرادة التّكوينيّة ،كما سيشير إليه.

قوله: «كما في الكلمات الوجوديّة » الخ ١٧٧/٥.

إنها أتى ،قده ، بمثالَين ، لأن الأوّل : من قبيل دلالة الفرع على الأصل ، والمعلول على العلول على العلوس على العاكس ، والثنانى : من قببل دلالة الأصل على الفرع ، بناء على كون التقلل الاتتحاد . و ذلك ، لأن الحقايق العقلية بالنسبة إلى الأفر ادالخارجية ،

بمنزلة الأصول إلى الفروع عند أرباب المعرفة والدّراية .

و أيضاً ، الأوّل من قبيل دلالة ما فى الخارج على ما فى الذّهن ، أى الأذهان العالمية بناءً على العلم الحصولى"، أو جعل المراد من الذّهن مطلق الوجود القرآنى الجمعى العلميّ ، والثّانى دلالة ما فىالذّهن على ما فى الخارج .

و أيضاً ، الأوّل بالطّبع ، محضاً ، والشّانىّ بمدخليّة الذّوق ، أو الجعل، أىجعله فى مرتبة اللّحاظ ، بأنّه ينظر إلى الخارجيّات .

و أيضاً ، دلالة الأوّل دائميّة ،ودلالة الثّانى أكثريّة : إذ قد تتخلّف كمافى الجهل المركّب و تصوّر الكواذب .

و أيضاً ، الثّانى قد يكون بمدخليّة الوضع ،كما فى حديث النّفس وغيره ،كماقال بعض البارعين : « وكان المفكّر يناجى نفسه بألفاظ ذهنيّة متخيّلة » الخ .

قوله : «كأحداث » الخ ٨/١٧٧ .

مثل العقود والنّصب ونحوهما.

قوله: « أى حال اللّفظ » الخ ١١/١٧٧ .

بناءً على انحصار الوضع في الفرض المذكور بغير اللَّفظ.

قوله: «جمالك » الخ ۱۷/۱۷۷.

يمكن أن يراد بالجال الأسماء الجالية ، و بالجلال الأسماء الجلالية ، كما ذكره ، قده في الحاشية . و يمكن أن يراد به ذاته المقدّسة ، و وجوده الجمعيّ الأحدى . لكن لامن حيث الذّات ، بل باعتبار سريان وجهه الذي هوالفيض الأقدس و المقدّس ، و الحقيقة المحمديّة البيضاء ، والعلويّة العلياء ، والفاطميّة الزّهراء ، في الأعيان الثّابتة ، والحقايق العلميّة ، و مظاهرها الخارجيّة ، التي هي الأعيان الإمكانيّة والحقايق العينيّة: أويكون المراد من السّريان سريان العاكس في العكس والشّاخص في الظّل ، ومن الجلال أحديثه الذّاتية و قهره الوجوديّ المفني لكلّ رقيقة وحقيقة ولكلّ تعيّن و هذيّة ، كما قيل :

<sup>·</sup> الحمداء » ، خ ل .

غیرتش غیر در جهان نگذاشت زین سبب عین جمله أشیا شد

أو المقصود أن حقيقتك المقدّسة ، و وجودك الأحدى ، و إن تجلّت فى جميع الحقايق العلميّة والعينيّة ، والجميع من ظهورات ذاتك و مرائى أسمائك و صفاتك ، إلا أنّه ، لمّاكان ظهورك فيها بمقدار سعة قابليّة الأقدار الإمكانيّة ، والأوعية الأكوانيّة الجوازيّة ، لا كما يقتضيه إطلاق ذاتك و سعة وجودك \_ إذ لا يسعه الأقدار ولايتمكّن من ملاحظته الأنظار ، كما قيل :

ترا چنانکه توئی هر نظرکجا بیند بقدربینشخودهرکسی کندادراك

فليس لوجهك الكريمساتر، إلاكمال أحديّتك وسعة وجودك وقصورالحقايق عن مظهريّة كمال هويّتك .

قوله : « وضع وضعاً » ۲/۱۷۸ .

فى هذا إشارة إلى أن ما أفاده فى المقام لا ينا فى ما هو مستأنس الأذهان العامية و الأفهام الجمهورية . لأن من المسلمات المشهورة عندهم: أن تسمية الألفاظ الموضوعة ، الدّالة على المعانى كلاماً ، إنها هى من جهة دلالتها على المعانى بالمواضعة . و إذا عمّمنا نحن الوضع ، بحيث يشمل الوضع الإلهى فى مجرى الإرادة التكوينية ، فهم أيضاً ، لايضايقون عن إطلاق الكلام عليه ، بل يساعدوننا فى ذلك الإطلاق .

قوله : « باعتبار وضع موجود عرضي " الخ ٤/١٧٨ .

إن قلت: الموضوع الآنى هو اللّفظ عندهم ، و إنكان من الموجودات العرضية الزّمانيّة ، و لكن الموضوع له هو الحقايق النّفس الأمريّة غالباً ، الواقعة فى طول ما فى العالم المادّى ، و دارالحركة و التّجدد ، فكيف جعل الموضوع له أيضاً من الموجودات العرضيّة ؟

۱- « جلالك » ، خ ل .

قلت: الموضوع له ، لمّا كانت المعانى الذّهنيّة ، المتمثّلة فى الاذهان الجزئيّة المتعلّقة بالموادّ الشخصيّة المتجدّدة ، فتكون بهذا الاعتبار من الموجودات العرضيّة الزّمانيّة ، و إن كانت ، باعتبار أصلها الثّابت فى سماء العقل ، من الموجودات الطّوليّة الثّابتة ، فتدبّر ! وبعبارة أخرى : الموضوع له للألفاظ المعانى النّفس الأمريّة ، باعتبار وجوداتها النّفسيّة . و من هنا ذهب بعضهم وجوداتها الرّابطيّة العرفانيّة ، لا باعتبار وجوداتها النّفسيّة . و من هنا ذهب بعضهم إلى أنّ الألفاظ موضوعة للمعانى الذّهنية ، فتأمّل !

قوله: « لأن ما بالذات » الخ ٦/١٧٨ .

إن قلت: هذا مبنى على مذهب المشائين من عدم جواز التشكيك فى المهية . و أمّا على ما اختاره و فاقاً لأرباب الذّوق و أصحاب الإشراق والأشواق ، فهى ممّا تقبل التشكيك جزماً ، وكذا بناء على الحركة الجوهرية يمكن أن يتخلّف ما بالذّات عنها بتحوّل وجودها و تكامل جوهر ذاتها ، كما أن ذاتى النّفس لل بناء على كونها جرمانية الحدوث روحانية البقاء فى بدو وجودها للتجسم والتبدّل ، و لكن فى ختم وجودها ، وكمال ذاتها ، تكوّن بريئة عن ملابسة التّجسم ، بل المهيّة والإمكان . فنفى الاختلاف اللّذى هو مساوق مع نفى التشكيك عن الذّاتى ، و نفى التّخلّف اللّذى هو فى حكم نفى الحركة الجوهريّة الاستكماليّة ، والتّجوهر والتّحوّل الوجودى عنه ، غيرمطابق الذهب الحركة الجوهريّة الاستكماليّة ، والتّجوهر والتّحوّل الوجودى عنه ، غيرمطابق الذهب الله و اختاره . مع أنّه ، قدّه ، أرسله فى المقام إرسال المسلّمات .

قلت: أمّا عدم جواز الاختلاف، فالمراد به هنا الاختلاف من حيث المهيّة. و هو ، قدّه ، لم يذهب إلى جواز التشكيك فى المهيّة ، من حيث ذاتها ، بل باعتبار الوجود. فما أفاده فى المقام لا ينا فى ما اختاره سابقاً . و أمّا التّخلّف ، فليس هو من مقتَضيات الحركة الجوهريّة: أمّا أوّلاً ، فلأن الذّات لا يزول فيها ، بل يستكمل فى الوجود و يترقيّ فيه ، و هذا غير زوال الذّات . و أمّا ثانياً ، فالمراد أن ما بالذّات لا يزول ما دامت الذّات باقية و غير زائلة. فلوفرضنا، مُحالاً ، زوال الذّات فى الحركة

الاستكماليّة ، فزوال ما باالدّات حينئذ لايخالف هذه القاعدة ، ولا ينا فيها ، فتدبّر! و أيضا ، فرق بين قولهم الذّاتى لا يختلف ولا يتخلّف ، و بين ما أفاده هنا . إذ يمكنأن يراد بما ذكر فى المقام أن ما بالذّات لا يختلف ولا يتخلّف بالذّات ، و إن جاز اختلافه و تخلّفه باختلاف الذّات، أو تحوّلها ، فافهم!

## فِي تَقْسيم الْكَلَام

قوله: « فمنه ما قدكان عين الذّات » الخ ٧/١٧٨ .

أقول: هذا مبنى على ما اختاره فى باب العلم التّفصيلي ، السّابق على الإيجاد، من حصره فى العلم الجمعي الأحدى الذّاتيّ المعبّر عنه برؤية المفصّل مجملاً.

و أمّا على مذاق العرفاء الشّامخين ـ القائلين بتعدّد هذا العلم ، و انقسامه إلى العلم المذكور وماهوفى مرتبة الواحديّة الاسمائيّة ، المُعبَرّعنه برؤية المفصل مفصلاً بالتّفصيل العلميّ فالكلام الذّاتيّ عبارة عن إعرابه عن غيب مكنون الذّات ، و سير مصونها بالظهور العلميّ ، النّوريّ في مرتبتّي الإجمال و التّفصيل ، و الأحديّة والواحديّة ، بالإعراب الذّاتيّ الأحديّ الجمعيّ الكماليّ ، النّدي هوأصل أصول الإعرابات ومبدء المبادى لكلّ التّكلّمات والظهورات .

وكذا على مذاق المشائين \_ الجاعلين العلم التفصيلي "، السابق على الإيجاد ، ارتسام صور الأشياء في ذاته ، المقدّسة الإلهية \_ يكون الكلام الذ آتي عبارة عن هذا الظ هور العلمي الارتسامي ، ولكن يكون زائداً على الذ ات عندهم ، على ما فهمه المتأخرون . ويكون الكلام الذ آتي ، الذي هو عين الذ ات ، هو العلم الإجمالي الذي هو عين الذ ات ، أو ما أفاده ، قدة : بكون الذ ات ، بحيث ينشاء الآيات . فإن مراده من هذا ما أفاده سابقاً في رد حجة المشاثين ، بقوله، «والحل أن لم يعن معناها العرض » الخ . أي مبادي صفاته الكمالية ، و هو كونه ، تعالى في مرتبة ذاته المقدّسة ، عليماً ، إذلا معلوم ، و قديراً ، اذلا مقدور ، متكالم ، إذلا متكلم معه ، كما مر شرحه سابقاً ؛ فتذكر !

قوله: « وهوالوجود » الخ ۸/۱۷۸.

قد مرّ عدم الحصرفيه ، و أنّ منها : مرتبة الأحديّة والواحديّة ، وكون الذّات بحيث يظهر بأسمائه وصفاته ، و مظاهرها ، الّتي هي الأعيان الثّابتة و الصّور العلميّة .

قوله: «كلمات تمّة » الخ ٩/١٧٨.

قد مرّ معنى التّـمام ، والتّـامّ ، والنّـاقص والمستكنى ، فنذكَّر !

قوله: « أوتيت جوامع الكلم » الخ ١٣/١٧٨ .

يمكن أن يراد بها جوامع كلم الأسماء والصّفات الإلهيّة، من جهة اختصاصه، ص، بالمظهريّة التّامّة الكاملة .

و يمكن أن يراد بها جوامع كلم الأنبياء والرّسل ، من جهة كونه ، ص ، مركز دائرة الرّسالة ، و قطب رُحى النّبوّة .

و ارادة جوامع الكلم الوجودية ، والحضرات الخمس الإلهية ، أيضاً ممكن ، من جهة أنه ، ص ، الكون الجامع ، اللذى هو الحضرة السادسة أو الخامسة ، الجامعة لجميع الحضرات ، وكافة المراتب والدرجات ؛ « وَ لِكُلِّ وِجْهَةٌ " هُوَ مَوَلَيْهاا » .

قوله: «كما قال تعالى » الخ ١٤/١٧٨.

المراد بالبحر: إمّا أن يكون بحر المادّة و الهيولى ، فعليه نفادها قبل نفاد الكلمات الإلهيّة ، وعدم اتساعها لها ، واضح ظاهر ، من جهة عدم انحصارفيض وجوده ، تعالى ، و سَيْب جوده بالموجودات المادّيّة .

و إمّا أن يكون المراد بها بحرالفيض المقدّس ، والنّفس الرّحمانيّ ، وعدم اتساعه حينئذ من جهة عدم انحصاركلماته ، تعالى ، بالموجودات الخارجيّة ، و وجود ظهورات أخرى ، غيرمتناهية له ، تعالى ، في موطن العلم الرّبوبيّ ، التّبي لايمكن أن تظهر في الخارج ، ولا تظهر أبداً . فلوفرض ، مُحالاً ، تكرّر ذاك التّجليّ الإلهيّ في الخارج ، فمع ذلك تلك التّجليّات الالهيّة باقية في خفاء العلم ، و سترالغيب .

١- البقرة (٢) ، ١٤٨ .

۲- « خباء » ، خ ل .

و قيل المراد به العلم الأسمائيّ والصّفاتيّ من جهة عدم اتّساعه للكلمات الإلهيّة ، التّي هي الأسماء المستأثرة ، التّي سلطانها في مرتبة الأحديّة الذّاتيّة .

فعلى الأوّل ، فالإتيان بالجملة الشّرطيّة ، من جهة أنّ بحرالمادّة مبدء قابلي للصّور الوجوديّة ، لامبدء فاعلى لل الماليّة ، من جهة أن الفيض المقدّس ليس مداداً لكل الكلمات الإلهيّة ، حتى الكلمات الظّاهرة بالفيض الأقدس ؛ فتدبّر .

قوله: « و إنّماكلامه سبحانه » الخ ٤/١٧٩.

أى ، كلامه الوجوديّ فى مرتبة ظهوره بالفيض الأقدس ، لا مطلق كلامه، حتى الكلام الذّاتيّ الأحديّ الغيبيّ الإلهيّ .

قوله: « حمد الأشيا » الح ١٧٩/٥.

قد ذكرنا فى أوّل الكتاب : أنّ الحمد الحقيق هو إظهار كمال المحمود و نعوت جماله وجلاله ، سواءكان المحمود نفس الحامد أو غيره ، وأنّه ينقسم إلى ذاتى و صفاتى و أفعالى و آثارى .

و بيّنا: أنّ الحمد الذّاتى قَى الحقّ ، تعالى ، ظهور ذاته بذاته و دلالته بذاته على ذاته ، من جهة كونه بسيط الحقيقة ، و واجب الوجود من جميع الجهات و الحيثيّات ، و واجداً للنتّحو الأعلى من كلّ وجود وكمال وجود ، وكون ذاته بذاته مُظهراً فى غيب ذاته ، ظاهراً و مُظهراً بذاته للنّحو الأرفع الأتمّ الأعلى من كلّ كمال وفضيلة .

و أن حمده هذا، هو حمد الجمد، وحق الحمد، و أثم أنحائه ، و أكمل أقسامه . و أن حمده الصّفاتي هو ظهوره بصورأسمائه وصفاته، في مرتبتي الأحدية والواحدية الأسمائية ، و تجلّيه ، بالتّجلّي العلميّ الجمعيّ التّفصيليّ ، بحقايق الأسماء والصّفات ، و مظاهرها التي هي حقايق الأشياء و أعيانها .

و أن حمده الفعلى لذاته ، ظهوره تعالى ، بالنّفس الرّحماني و الفيض المقدّس فى مرايا الآفاق والأنفس وعوالم الغيّب و الشّهادة .

١- أى: « بالبحر » .

و أن حمده الآثاري ظهوره من مشكواة الرّحمة الرّحيميّة بصور الكمالاتالخاصّة للأشياء ، على حسب قابليّاتها المخصوصة بالتّفصيل النّذي مرّ شرحه .

و ذكرنا: أن الحمد الفعلي والآثاري للحق ، تعالى ، لذاته المقدّسة الوجوبية ، بعينه حمداً لأشياء له ، تعالى ، في مرتبتي الجمع و التفصيل ، و أن لا فرق بينهما إلا بالاعتباروالإضافة . فإنه ، كما أن وجودات الأشياء و صفاتها وكمالاتها وآثارها من الحق ، تعالى شأنه \_ بل عين الربط به ، تقدّست أسمائه ، من قبيل ربط الشيء بأصله وتمامه ، وما به تحقيقه وقوامه ، و بعليّته الموجبة المذوتة له ، و في عين كونها مرتبطة به ، تعالى ا ، مضافة إليه ، تعالى ا ، من قبيل نسبة الشيء إلى المحل القابل له \_ إليه ، تعالى ا ، منتسبة إلى ا ذاتها ا ، ومضافة إليها ، من قبيل نسبة الشيء إلى المحل القابل له فكذلك حامدية الحق ، تعالى ا ، أي ، بالحمد الفعلى والآثاري لذاته المقدّسة ، هي من الجهة الأولى ا ، أي من حيث أضافتها إلى الحق ، تعالى ا ، عين حامدية الأشياء له ، تعالى ا ، من الجهة الثانية ، أي من حيث إضافتها إلى أنفسها ، والفرق إنّما هو بالاعتبار والإضافة . من الجهة الثانية ، أي من حيث إضافتها إلى أنفسها ، والفرق إنّما هو بالاعتبار والإضافة .

إلا أن هذا الحمد ، بالنسبة إلى الحق ، تعالى ، أفعالى وآثارى بوجه ، وإنكان من وجه آخر ذاتياً أوصفاتياً أيضاً ، وبالنسبة إلى الأشياء جامع للحمد الذاتى والصفاتى والأفعالى والآثارى . فإنها بذواتها و صفاتها و أفعالها و آثارها منظهرة لذاته و أوصافه و أفعاله وآثاره ، بالإظهار الحقيقى الذاتى ، الذى هوحق الحمد وحقيقته ، من جهة كونها بذواتها وصفاتها وأفعالها وآثارها كلماته التكوينية الوجودية ، المعربة عن غيب مكنون بذواتها و سر مصون أسمائه وصفاته ، و إذا حقيقت ماذكرناه لك فيما مضى من مناكلام ، اللذى كان خلاصته ما ذكر في المقام ، ظهر لك محصل كلامه ، وحق مقصوده ومرامه .

قوله: « والحمد المتعارف » الخ ٨/١٧٩ .

إشارة إلى أن ما ذكره طبق أرباب الذوق ، ليس اصطلاحاً خاصاً ، مخالفاً لما اصطلح عليه في عرف غيرهم ، بل هو موافق لما تعارف عندهم ، من جهة أن الحمد

<sup>1-</sup> أى: « منتسبة الى نفس ذات الاشياء » .

٢- أي : « الى أنفس الاشياء » .

الحقيقيّ عندهم أيضاً عبارة عن إظهاركمال المحمود ، و شرح فضائله و فواضله . قوله : « محمولان » الخ ١٠/١٧٩ .

و هو ما ذكرنا شرحه : و هوكون الموجودات بذواتها وصفاتها وأفعالها وآثارها، وآبالجملة من جميع الجهات والحيثيّات ، ربطيّ التّعلّق وظلّيّ التّجوهر به ، تعالى ، و مُظهرة لذاته و نعوته وكمالاته ، لا من حيث مجرّد دلالتها ، من حيث بعض صفاتها من قبيل الإمكان والحدوث ، على أن لها مؤثّراً ، كمالهج به بعض الغاغة من المسميّين بالمتكلّمين. و أيضاً ان هذا الحمد ، اللّذي اثبتناه حمد حقيق ، حاصل عن خبرة ومعرفة ، وعلم تفصيليّ حاصل لكلّ شيء ، من جهة سريان الوجود بكمالاته ، التي من جملتها العلم و المعرفة و الشّهود ، في الأشياء ، وكون الجميع عارفة بباريها ومُبديها و أصلها و مقوّمها ومذوّتها ، بالعرفان البسيط عند بعضهم ، و بالمركّب عند آخرين ؛ كما قال العارف القيّوميّ :

باتومیگویندروزان وشبان با شما نامحرمان ما ناخوشیم جملهٔ ذرّات عالم در جهان ما سمیعیم وبصیریم و خوشیم

و قال آخر :

خود نهزبان دردهان عارف مدهوش حمد و ثنا مىكندكه موى بر أعضا بل تسبيحها و تحميدها للحق تعالى ، بألسنة مختلفة ولغات شتى كلها لسانالعلم والمعرفة .

منها ، من جهة ألسنتها اللاهوتية ، وهى لسان الأعيان الثّابتة والصّور العلمية . ومنهامن جهة ألسنتها الجبروتيّة ، التّى مستقرّة عند عرش الذّات عند مليك مقتدر ، أى ألسنة أرباب أنواعها و أصحاب طلسهاتها . ومنها ، من جهة ألسنتها الملكوتيّة ، التّى اشير إليها فى الكتاب المجيد الإلهيّ بقوله ، تعالى شأنه : «بيّده ملّك كُوتُ كُلِّ شَيء » ، ، وهي أمثلتها ، المعلّقة في عالم الملكوت ، و حضرت المثال المنفصل المطلّق ، التّي هي دار الحيوان ، والعرفة ، والإرادة .

۱ ـ يس (٣٦) ، ٨٣ .

و منها ، لسانها الجامع لجميع الأاسنة واللّغات ، وهولسان الإنسان الكامل الجمعيّ المحمّديّ ، ص .

و منها ، ألسنة وجوداتها الفرقانيّة ، التي هي أيضاً لسان العلم و المعرفة الذّاتيّة ، بمقتضى سريان كمالات الوجود بسريانه ، كما قال عزّ من قائل : « وَ إِنْ مَـِن \* شَيء ۗ اللّا يُسَبّح ُ بِحَمْد ِه وَ لَكِن \* كَاتَفْقَهُونَ تَسبيحَهُم ، ا ، على قرائة «تَفْقَهُونَ »، كما أشرنا إليه ، فافهم !

١- الاسراء (١٧) ، ٤٤ .

#### فِي الإِرادة

قوله : « شوق مؤكّد عقيب داع » الخ ١٢/١٧٩ .

أى عقيب داع يكون باعثاً على الفعل . فلا يرد أنه قد يوجد الشوق المؤكد مع فقد الإرادة \_كما فى النقس الزكية الشائقة ، من جهة قوتها الشهوية \_ إلى ارتكاب الزنا، مثلا . و ذلك ، لأن ذلك الشوق غير حاصل عقيب الدّاعي الباعث على إيجادالفعل، كالانخو .

قوله: « يحصل عقيب داع » الخ ١٤/١٧٩ .

إشارة إلى أنّه ليس نفس الدّاعى ،كما زعمه بعضهم ، لأنّه قد يوجد ، ولا توجد الإرادة لوجود المانع مثلاً .

قوله: « موجباً لتحريك الأعضا » الخ ١٥/١٧٩ .

إشارة إلى اتّحاد الإرادة معالاختيار، لاأنّه أمر يغايرها و يحدث عقيبها؛ فتدبّر! قوله: « أُجَلّ مُدُرِك » الخ ٢/١٨٠.

لمّاكانكمال الإدراك و تماميّته ، إمّا بسببكمال المُدرِك (بالكسر) ، أو من جهة كمال المُدرَك (بالفتح) ، أو من جهة أتميّة نفس الإدراك ، أراد أن يشير إلى حصول الأمور الثّلثة ، الموجبة لكمال الإدراك في المقام :

أمّا كمال المُدرِك، وكونه فوق الكمال والتّسمام، فظاهر. لأنّه الوجود الشّديد الصّرف، النّذى لايتصوّر ما هو أتمّ و أكمل منه، وهو فوق مالايتناهي أنّ بمالايتناهي أنّ

شدّة وعدّة و مدّة ، و من جهة أنّه مُدرِك بنفس ذاته لذاته ، و مُدرِكيّته أصل المُدرِكيّات و تمامها ، و هو جامع لها بنحوالوحدة والبساطة والأحديّة والسّذاجة .

و أمّا كونه أتمّ إدراك ، فلكونه إدراكاً حضوريّاً ، بالحضور التّامّ الأحدىّ الجمعيّ الإلهيّ ، تفصيليّاً في عينكونه أحديّا قرآنيّاً .

و أمّا كونه أتم مدرك (بالفتح) ، فلأن مُدْرَكه ذاته المقدّسة الوجوبيّة ، الّتى هى أتم الأشياء و أكملها ، وهى غير متناه البهاء والجمال ، و فوق مالايتناهى ، فى الكمال والرّفعة والجلال ، فثبت تماميّته فى الأمور الثّلثة .

قوله : « وعاشق » الح ٦/١٨٠ .

لأن العشق هي المَحَبَّةُ المفرطة . ولمَّا كانت صفاته ، تقدَّست أسمائه ، فوق مالايتناهي ، وفي أعلى مالايتناهي ، و من جملتها حبَّه لذاته ، فهو أيضاً فوق مالايتناهي ، وفي أعلى درجة الكمال والإفراط والشَّدّة .

وأيضاً لمّنا كان مرجع عشقه إلى حبّه لذاته، الّذى هوعين كونه نوراً بذاته ولذاته، و عالماً بذاته من جهة أن كالاتها ترجع إلى أصل واحد و سنخ فارد ـ وقد مر أن تماميّة الإدراك تدور على تماميّة للأمور الثّلثة ـ فثبت أنّه أجل عاشق لذاته بالذّات ، و ليما يتبع ذاته . بالتّبع والعرض .

قوله: « فكان رضاؤه » الخ ١١/١٨٠ .

لمّاكان فعله ربطاً محضاً لذاته ، و فانياً صرفاً ، و ممحوّاً و مطموسا و ممحوقاً فيها ، فرضاؤه بفعله مطوى فى رضائه بذاته ، لايمكن أن ينفك عنه أصلاً . كما قال تقدّست أسمائه : « يُحرِبُّهُمُ وَيُحبِبُّونَهُ أَن الكنّه ، كما أن أصل فعله تابع صرف لذاته ، كذلك رضاؤه به تبع محض لرضائه بها ؛ فتدبّر! تعرف!

قوله: « عرف الكمال اللّذي » الح ٢/١٨١ .

١- المائدة (٥) ، ١٥ .

إنّما عبّر بذلك ، من جهة أنّ مقصوده ، قدّه ، إثبات أنّ الغاية الذّاتيّة لنظام الكلّ هي ذات الواجب ، تعالى ، والغاية بجب أن تكون كمالاً و تماماً للشّيء . فالمعنى : أنّه ، لوعرف حقيقة واجب الوجود ، الّذي هو أصل كلّ كمال و مبدئه وتمامه .

قوله : « على مثاله » الخ ٣/١٨١ .

لمّا كان الواجب ، تعالى الأمامر : صرف الوجود ، الّذى هو صرف كل مّال الوجود ، الّذى هو صرف كل مّال الوجود ، فذاته الأقدس الأرفع الأعلى المهو مثال كل شيء ، بنحو أتم و أكمل ، وهو في غاية النّظام والكمال والرّفعة . فاذا أراد أن ينظم الإنسان العالم على كمال النظام ، يجب عليه أن ينظمه على مثال ذات الواجب ، تعالى الله .

قوله: « على غاية النّظام » الخ ٣/١٨١ . ٤ .

لأنَّه ظلَّ نظام ذات الواجب ، النَّذي هو غاية كلَّ نظام وواجد لأتمَّ انتظام .

قوله: « فإن كان الواجب » الخ ٤/١٨١ .

تفريع على ماأفاده بقوله: « ولو أن إنساناً » الخ. يعنى اذاكان غيرالواجب فاعلاً لنظام الوجود ، وهوينظم الأمور على غاية انتظام ، يجب أن يكون غاية فعله هوالواجب، تعالى أ ، هوالفاعل لهذا النظام ، العجيب الأنيق الغريب ، يجب أن يكون هوالغاية أيضاً.

قوله: « فی کل موضع » الخ ۱۰/۱۸۱ .

أى : سواءكان فىالمعاليل البسيطة ، التّى هى فوق نظام الكون و الطّبيعة ، أو فى المعاليل المركّبة التّى تحته .

والبيان فىالقسم الأوّل ظاهر : حيث أنّها لاحالة منتظرة لها وجوداً ، حتى تكون لها غايات زائدة لها غايات زائدة عن وجودها ، و جاعل وجودها ، ولا أيضاً عللها لها غايات زائدة على ذواتها ، حتى تفرض لهاغايات متباينة مع عللها ، فلذلك ، عللها الفاعليّة عين عللها الغائييّة .

و أمَّا فىالقسم الثَّانى ، فبناءً على اتَّحاد العاقل بالمعقول ، فالاتَّحاد فيها أيضاً ظاهر

واضح .

و أمَّا بناءً على مُذاق القوم ، فالبيان فيه ما أشار إليه بقوله : « إذ علَّة غائية » الخ .

## فِي أَفْعَالِهِ ، تَعَالَىٰ :

# فِي أَنحاءِ تَقْسياتٍ لِفِعْلِ اللهِ، تَعَالَىٰ

### قوله: « إممّا أن لايكون مسبوقاً » الخ ١٦/١٨١.

هذا هوالمُبدَع بالمعتى الأخصّ ، والمبدّع بالمعنى الأعمّ مالايكون مسبوقاً بالمدّة، سواءكان مسبوقاً بالمادّة ، أم لم يكن . فهو بهذا المعنى يشمل المُبندّع بالمعنى الأوّل ، و المخترع بالمعنى الدّى ذكر فى الكتاب .

و إنها لم يذكر المُنشاء ، وهوالذى لايكون مسبوقاً بالمادة والمدة ، مع عدم تجرده عن المقدار ، لما أشار إليه فى الحاشية ، مع أن إرجاعه إلى المبدع أيضاً ممكن ، بأن يقال المبدع مالايكون مسبوقاً بالمادة والمدة ، سواءكان مسبوقاً بالمقدار ، أم لا .

قوله : « فربسّما صاروا » الخ ۸/۱۸۲ .

بل ربّما صار مَظهر فوق التّمام ،كما فىالإنسان الكامل المحمّدى، ص ، وعترته القدّيسين ،ع .

#### قوله: « و يمكن أن يكون » الخ ١٦/١٨٢ .

بل هذا متعيّن في المقام ، واللا لدخل العقول « في الشيء من شيء » . لأنتها أشياء صادرة من شيء ، هو بحقيقته الشيئيّة . فلايوجد مصداق للقسم الأخير، إلا أن يخصّص القسم الثّاني بالممكنات ، نظراً إلى أنّها بالنّسبة إلى الواجب، تعالى ا، أفياء محضة. فتكون فيئاً من شيء ، لاشيئاً من شيء . فيصدق في حقّ العقول أنّها لا من شيء ، بالمعنى المذكور . أي ، لا تكون شيئاً من شيء ، بل هي أفياء محضة للشّيء ، لا هي أشياء منه ؛ فتدبّر!

قوله : ﴿ وَجَبُرُوتَ ﴾ الح ٣/١٨٣ .

هي منقسم إلى ! الأعلى المعقول الطولية ، والأسفل ، وهي العقول العرضية . وكذا لملكوت ينقسم إلى : الأعلى ، وهي النقوس الكاتية ، والأسفل ، و هو عالم المثال ، المنفصل عندالإشراقيين ، والصور الخيالية الفلكية عندالمشائين .

قوله: « الكل عبارة » الخ ١٣/١٨٣ .

إشلرة إلى أن جميع الموجودات كلمات لله ، تعالى ، وكلامه الفعلى ، اللذى هو مُعرّب عن غيب مكنون هويته ، و سر مصون ذاته وحقيقته ،كما أشار إليه بعض العارفين بقوله :

بنزد آنکه جانش در تجلی است همه عالم کتاب حق تعالی است قوله: « یا من هوللقلوب » الخ ۱۳/۱۸۳ .

۱- « هو » ، خ ل .

٢- الأسراء (١٧) ، ١٤ .

## في أَنَّ مَا صَدَرعَنه، تَعَالى ، إنَّها صَدَرَ بِالتَرتيبِ

قوله : « إذالعناية » الخ ١٥/١٨٣ .

لمّاكانت العناية الدّى هي عبارة عن علمه ، تعالى ، بالنّظام الأحسن الأتقن،الّذى هو ظلّ نظام ذاته المقدّسة ، فهى تقتضى إفاضته نظام الوجود على شاكلة ذاته ، تعالى ألى مقتضى أنه و قُلُ كُلّ يَعْمَلُ عَلَى شَاكِلَتَهِ » أ. ومعلوم أن ّ الأشرف أتم ّ شاكلة لذاته . فهو أقرب صدوراً عنه ، تعالى أ.

مع أن حسن النظام وأنيقية الترتيب ، يقتضى إفاضة الأشرف قبل إفاضة الأخس . وكذا أتمية لسان القابلية. في الأشرف ، و أقربيته في أخذ الفيض ، تقتضى التقدم في الصدور. قوله : « أعنى القواهر الآدنين » الخ ١/١٨٤.

تسميتها بالأدنين : إمّا من جهة تسفّلها بالنّسبة إلى القواهر الطّوليّة المسمّاة عندهم بالقواهر الأعلين ، أو من جهة دنوّها بالنّسبة إلى الأصنام والبرنامجات .

قوله : « بمقتضى » الخ ٧/١٨٤ .

قاعدة إمكان الأشرف فىالنّزوليّات،وإمكان الأخسّ فىالصعوديّات،وسيجيىء شرحهما عن قريب .

١- الأسراء (١٧) ، ٨٤ .

# فِي إِثْباتِ أَنَّ أَوَّلَ مَا صَدَرَ هُوَ الْعَقْلُ

قوله: « لأن اسم النَّفس » الخ ١٤/١٨٤ .

أى ، يشمل اسمالنتفس العرض النتفسانيّ . لأنّ اسمالنتفس وضع لما يتعلّق بالجسم تعلّقاً تدبيريّاً : إمّا بالذّات ، أو بالعرض ، والقسم الثّانى شامل للعرض النّفسانيّ.

قوله: « مع أنّها في تشخّصها » الخ ٢/١٨٥ .

إن قلت : فيلزم احتياجها فى وجودها إليها ، معأن ّ الهيولى أيضاً تحتاج فى وجودها إلى الصّورة ، فيلزم الدّور .

قلت : الهيولى تحتاج فى أصل وجودها إلى الصّورة، وهى فى وجودها بنحوالفرق والتّكثّر ، فلا يلزم الدّور .

قوله : « حيث أنّه » الح ٤/١٨٥ .

إن قلت هذا على مذاق المشائين، وأماً على مذاق الإشراقيةين، فهو بسيط لايجرى فيه ما ذكر فى المقام .

قلت: ما ذكره إنسما هو على طريقة المشائين ، و أمّا على مذاق الإشراقية بن ، فلهم طريقة أخرى ، سيشير اليها ، فى مستأنف الكلام . مع أنه ، يمكن تتميمه بماتقر وعندهم ، من أن تأثير الجسم والجسماني إنسما هو بمشاركة الوضع . والجسم لا يمكن أن يكون واسطة فى الإيجاد ، مع أنه لا يتقوم بدون الصور النوعية . واحتياجه فى التشخيص إلى الأعراض أيضاً ظاهر ، فندبتر !

قوله: « و باقى الوحدات العدديّة » الخ ١٨٥ .

عطف على قوله: « ربط المركتّب . » و الدّليل عليه لزوم مشاكلة الفيض مع المُفيض .

قوله: « صور عارية » الخ ٥٨١٧٠.

المراد بالصّورة هنا الفعليّة: أى ، فعليّات محضة ، لامادّة لها أصلاً ، لا بمعنى محلّ الصّور والأعراض ، ولا بمعنى متعلّق النّفس .

قوله ، ع : « خالية عن القوّة » الخ ٧/١٨٥ .

إشارة إلى خلوها عن الإمكان الواقعيّ ، النّفس الأمرىّ مطلقاً ، و أنّ إمكاناتها عقليّة محضة. أو إشارة إلى أنّها ليست مثل النّفوس الكلّيّة ـ أى تكون مزدوجة الذّات من جهـ تى الخلقيّة و الأمريّة ـ تكون من الجهة الشّانيّة رهينة للقوّة والاستعداد .

و يمكن أن تكون القوّة والاستعداد فيهاكناية عن المهيّة ، فإنّها حاملة قوّة الوجود واستعداده ، فتكون إشارة إلى القاعدة الموروثة عن شيخ الإشراقيّين ، من أنّ النّفس وما فوقها إنيّات صرفة ، ووجودات محضة ، ولكلّ وجه.

قوله : « تجلَّى لها » الخ ٥٨/١٨ .

أى تجلّى الحق"، تعالى ا، فيها من دون واسطة ، أى فى أعيانها وصورهاالعلمية ، فأبرزها من حدّالعلم إلى العين بحكم النّكاح الثّانى ، ومن مكمن البطون إلى حضرة الظّهور. فصارت مشرقة بنوره الفعلى "، الّذى هو الفيض المقدّس". و فى هذا إيماء إلى أنّها نفس إشراقات الله و سبحات وجهه ، و أنوار ذاته المستشرقة بها ، لاكما فى ساير الموجودات ذوى " المهيّات ، و إلى أنّها وسائط ايجاد ساير الموجودات ، أى فاشرقت بايجاد الحقايق عن كتم العدم إلى عرصة الوجود .

قوله : « وطالعها فتلالأت » الخ ٥٨/١٨ .

أى طلع فيها بشمس ذاته المقدّسة .

۱- « الاقدس » ، خ ل .

۲- « ذوات المهيات » ، خ ل .

قوله ، ع : « وطالعها » الخ ٥٨/١٨ .

أى ، صيرها مطلع شمس هويته ، أوصيرها طالعة بنور شمس وجهه ، وفيه إشارة إلى معلها كذاته الحقة الوجوبية فى الصفات النورية ، وكونها أمثلة شمس هويته التامة. أو طالعها و صيرها نفس النور و الضياء، ففيه إيماء، حينئذ ، إلى مشاكلتها الفيئية مع ذاته وصفاته ، من جميع الجهات ، التي يمكن أن يصير الممكن مطهراً للواجب فيها، وبالجملة إلى محوها وطمسها ومحقها ، ذاتاً و صفاتاً فيه ، تعالى ، أو إلى ما ركن إليه صدر متألمة الإسلام ، من كونها من صقع الربوبي ، لامن العالم ، أو إشارة إلى أنه تعالى صيرها واسطة لإيجاد صور أخرى ، نورية مثلها ، لا فى إفاضة مادونها فقط .

قوله ، ع : « فتلالأت » الخ ٥٨/١٨ .

أى بإفاضة الأنوار العقليّة والنّفسيّة .

قوله : « ألقى في هويتها » الخ ٨/١٨٥ .

قوله: « و في حديث الأعرابي » الخ ٩/١٨٥ .

قد ذكرناهما فيما سبق منالكلام و شرحناهما بقدر ما وسعه المقام ، فراجع!

١- الانفال (٨) ، ١٧ .

٢ الفتح (٤٨) ، ١٠ .

## فِي كَيفِيّةِ حُصول الكَثرةِ فِي الْعَالَم ِ

قوله : « و بهذا الاعتبار » الخ ١٣/١٨٥ .

أى باعتبار الكثرة الاعتبارية ، المتحققة فيه \_ لامن حيث الإضافة إلى المبدء فقط ، فإن هذه الجهة جهة الوجوب والضرورة ، لاجهة الإمكان واستواء النسبة إلى الطرفين، وألا أن يكون المراد أنه من حيث لحاظ النسبة فيه ، المقتضية لمغايرتها مع الطرفين، ومغايرة كل واحد منهما مع الآخر ، والمغايرة سبب الاتتصاف بالإمكان \_ يتصف به . و إلا ، فن حيث لسان الاتتحاد والفناء لا يتصور إثنينية ، حتى يتصور الإمكان والمغايرة ، بل من هذه الجهة يكون العقل من صقع الحق ، تعالى ، وواجباً بوجوبه ، لا بإيجابه ، و موجوداً بوجوده ، لا بإيجاده .

ثم إن المراد من الكثرة الإعتبارية ما ليس لها ما بازاء فى الخارج ، منحازاً عن الوجود الواحد العقلى ، وإن كان لهامنشاء انتزاع عينى ، لا كأنياب أغوال والأمور الاعتبارية المحضة . فلايقال إن الأمور الاعتبارية كيف يمكن أن تكون مؤثرة فى الأمور العينية . و هى عند القائلين باعتباريتها ، و ذلك ، لأن من جملة تلك الأمور ، الموجبة للكثرة ، المهية . و هى عند القائلين باعتباريتها أى المحققين منهم ، موجودة ، بعين موجودية الوجود بالعرض . فهى من الأمور العينية بهذا الاعتبار ، ولها الحكم و الأثر فى كل ماله وجود عينى ، كما أشار إليه العارف المحقق فيما نقل عنه من العبارة المذكورة فى فصوص الحكم . مع أن المؤثر فى الحقيقة هو الحق ، تكون تعالى ، بوساطة وجود الحق الذي ، بسبب نزوله عن مرتبة صرف الوجود الحق ، تكون فيه شائبة كثرة ، ويصير منشاء لانتزاع هذه الأمور . ومع جعلها واسطة فى التاثير ،

۱- أى : « جعل هذه الاسور » .

فالتُّوسط خفيفةالمؤونة.

قوله : « و بوجه آخر » الخ ۱٤/١٨٥ .

أقول: الجهات التي تصوّروها فى الصّادر الأوّل ستة: الوجود، والمهيّة، والإمكان، والوجوب بالغير، و تعقيّل الذّات، وتعقيّل المبدء، تعالى ، والأمور الصّادرة من الحقّ بتوسّطه ثلثة: العقل الثّانى، ونفس الفلك الأقصى ، وجرمه.

هذا بالنظر إلى توحيد الكثير فى جرم الفلك. و أمّا بالنظر إلى تكثيرالواحد، فالفلك ينحل إلى نفسه المجرّدة الكلّيّة، و صورته النّوعيّة، أى طبيعته السّارية فى جسده، وصورته الجسميّة، ومادّته الحاملة لصورته، ونفسه الخياليّة، بناءً على مغايرتها لنفسه الكلّيّة، وطبيعته السّاريّة، وجوداً ،كما ذهب إليه بعضهم.

و قد يجعل الصادر بتوسطه إثنين: العقل الثانى، والفلك الأقصى أ. فبناء على تسديس الجهة بعدد الحضرات الست ، والأسماء الإلهية المؤثرة فى الخلق، و النسب والأمور الصادرة منه، فإسنادكل واحد منها إلى إحدى تلك الجهات، و إن كان ممكناً، إلا أن المشهورين بالفضل والتتحقيق من المشائين لم يذهبوا إلى ذلك . وعلى تسديس الجهة، وجعل الأمور الصادرة منه فى الرتبة الأولى ثلثة، فقد يجعل كل واحد من تلك الأمور مستنداً إلى إثنتين من المكالجهات: الأشرف إلى الأشرف، والأخسس إلى الأخسس. وقد يعدون إثنتين منها واحدة . وقد يثنون الجهة والأمور الصادرة، و يرجعون باقى الجهات إليها . و لكل وجه ، ذكرناه فى حواشى الأسفار مفصلاً ، و من شاء فليرجع إليها .

ومجمل هذا المفصل يستفاد ممنا أشار، قده ، إليه . حيث أن إرجاع تعقل الذات إلى جهة المهية أو الوجود، من جهة أن تعقل المجرد لذاته عين ذاته . وكذا إرجاع تعقل المبدء إلى جهة الوجوب بالغير، من جهة أن ماينال الممكن الوجود بالذات من تعقل العلة الواجبة، بقدر ما يتجلى به فى مظهريته ، ممنا لاضيرفيه . وكذا إرجاع الإمكان إلى المهية والوجوب إلى الوجود موافق للنظر والاعتبار ?

قوله: « و إن لم يكن عين مهيّته » الح ١/١٨٦.

بناءً على تركّبه من المهيّة والوجود ، كما هو مذهب المشّائين .

قوله: « فللهيولي <sup>ا</sup> » الخ ١٣/١٨٦ .

لمّا كانت الجهات السّت، المتصوّرة فى العقل الفعّال ، غير وافية بإفاضة النّفوس والصّور فى عالم الطّبيعة ، أسندوا الكثرة فيها إلى الجهات القابليّة . فإنّ العطيّات على حسب القابليّات ، كما أشار إلى وجهه بقوله : «فتلحق لقابل » الخ . وسنبيّن تفصيله فى الفصل الآتى .

قوله: « بحركات السبعة الشّداد » الخ ١٤/١٨٦.

إنتما نسب الأعداد وحصول القابليّات إلى حركات السّبع الشّداد ، لأنّ بعضهم حصر عدد الكلّيّات من الأفلاك فيها ، و بعضهم جعل التّاسع و الثّامن من موجودات عالم المثال . و يمكن أن يكون من باب المثال ، أو من جهة كونها متحال الكواكب السّبعة ، التّي هي أقطاب عالم الطّبيعة . وإنّم اسمّيت بالسّبع الشّداد ، نظراً إلى عدم قبوله المتخلخل والتّكاثف ، والفصل و الوصل ، والخرق والالتيام : و بالجملة ، ما هو من خواصّ الأجسام العنصريّة عند أكثر ألحكماء .

١- أى : « يمكن أن يكون هذه النسبة » .

#### في ربط الحادث بالقديم

قوله: « لكنته مع لاتناهى الستاسلة » الخ ٣/١٨٧.

الموجودات طرًّا وكلاً إليه ، مفروغ عنه في هذاالفرض والتَّقدير.

إذا المفروض أن السبب الأصل السرمدى ـ الذى هوالواجب، تعالى ـ أزلى ، و تلك الأسباب كاتها حادثة غير أزلية . فيلزم التخليف المذكور ، كما أشار إليه قوله ، قده، « والحال أنه لا بد » الخ . إذالكلام في ربط الحوادث بالعلة الأزلية الواجبة التي هي مبدء كل جود و وجود . و بالجملة وجود الواجب ، تعالى ، و لزوم انتهاء سلسلة

قوله: « فالحكماء قائلة » الح ١٨٧/٥.

ملختص ماأفاده الحكماء فى المقام هو أن العلة التامة لوجود الحوادث مركبة من العلل الأزلية الموجبة ، والعلك الإعدادية الحادثة بالحدوث التجددي الذاتي ، الغير المعلل بعلة أخرى ، غير علة وجودها . فيكون وجود الحوادث إذاً : بين علة أزلية قديمة ، و شرط حادث ، كما سيشير إليه .

قوله: «كالعقل الفعّال» الخ ١٢/١٨٧ .

الكاف تمثيلية. و فيه إشارة إلى عدم حصرواسطة إيصال فيض حضرة الإلهية الوجوبية فى العقل الفعال . بل جملة العقول العرضية على مذهب الإشراقية واسطة فى إيصال فيضه ، تعالى ، إلى عالم الطبيعة و نشأة الجواز ، وكذا جملة العقول الطولية ، نظراً إلى كونها متحدة فى الوجود العقلى النورى الأمرى ، أوكونها واقعة فى طول العقل

الفعَّال ، و من مراتب علله الطُّوليَّـة .

قوله: « بحول الله و قوته » الخ ۱۲/۱۸۷.

إشارة إلى أن لامؤثّر فى الوجود إلاالله ، و أنّ المبادى الأمريّة من جنوده العمّالة و جهات فاعليّته الوجوبيّة ، و أياديه الباسطة فى خلقه ، و أنّه من ورائهم محيط ، و بكلّ شيء حفيظ .

قوله: « وهو علمه الأزلى" » الخ ١٨٨/٥-٦.

أى ، صورته العلمية و عينه الثّابتة فى حضرة العلم الرّبوبيّ ، أوصورته العلميّة فى عالم الله و علم الأيمن الأعلى و حضرة الجبروت المطلق ، النّدى هو عالم القضاء الإجماليّ ، أو التقصيليّ . أو العقل الكليّ ، النّدى هو ربّ نوعه و مقوّم وجوده وتمام حقيقته وذاته، و هو من مراتب العلم القضائي الإلهيّ ، وهو وجه عنديّته «عيند مليكي مُقْتَدرٍ» .

قوله : « وليس من العالم » الخ ٦/١٨٨ .

أى ، ليس ذاك الوجه العقلى من العالم أى مماسوى الله ، تَعالى ا . بل هومن مراتب أسمائه وصفاته ، وموضوع فى صقع شامخ ربوبى نظراً إلى غلبة جهة الوجوب والسّرمديّة و انمحاء وجه الإمكان والمهيّة ، و صيرورته محواً ساذجاً ، و طمساً صرفاً ، و محقاً محضاً فى وجوده ، تعالى ا .

قوله : « ومنها جعل المقرّبات » الخ ٨/١٨٨ .

هذا الوجه بالأخرة يرجع إلى الوجه الأوّل. لأنّه ، لونقل الكلام فى العلّة الموجبة لوجود تلك الحوادث ، المسمّاة بالمعدّات والشّر ائط ، وعلّة كونها فيما لايزال ، مع أنّ عللها أزليّة ، و بعبارة أخرى ، لوسئل عن علّة حدوثها ، مع أنّ عللها سرمديّة أزليّة ، عللها أليّة ، و بعبارة أخرى ، لوسئل عن علّة حدوثها ، مع أن عللها سرمديّة أزليّة ، عليها القول بانتهاها إلى عليّة معدّة ، هي متجدّدة بالذّات ، لا يحتاج في حدوثها وتجدّدها

١- القمر (١٥) ، ٥٥ .

إلى علّة اُخرى ، غير جاعل وجودها . و إلا بلزم المحذور المذكور فى استنادأصل الحوادث إلى العلل الأزليّة كما لايخنى ، مع أنّه ، لوكنى هذا القدر لـما احتيج إلى اثبات رابط آخر أصلاً ، بل يجعل كلّ سابق من الحوادث علّة إعداديّة لما يلحقه من حادث آخر .

والفرق بين هذاالمسلك والدّى قبله: أن في الطّريق السّابق المنسوب إلى القدماء، جعل الشّرط الحادث والعلّة الإعداديّة القريبة، نفس الحركة الفلكيّة و في ذاك الطّريق جعلت الحركة علّة بعيدة، كما لا يخفي ؛ فتأمّل !

قوله : « وبغير ذلك » الخ ١١/١٨٨ .

مثل ما يقوله المتكلّمون من استناد الحوادث إلى الإرادة الأزليّة و تعلّقاتها الخادثة . المتعلّقة بايجاد الحوادث فيما لايزال ، أو إلى الإرادات ، أوتعلّقاتها الجادثة .

و مثل ما يقوله بعض العرفاء: من جعل الرّابط الإرادات الحادثة للقلب الإنساني، الجامع الكمالي ، بناء على قدم النّفوس الكلّيّة ، البادية ، أو الصّاعدة من جهة ذاتها ، و حدوث تعلّقها بابدانها الفرقيّة ، أو حدوث تعلّقات تلك الإرادة الشّامخة الإلهيّة.

و مثل ما قال به بعض من جعل الرّابط الصّور الحادثة فى النّفس الخياليّة الفلكيّة ، المسمّاة بلوح المحو و الإثبات ، أو الإرادات أو تعلّقاتها الحادثة فى نفوسها الشّريفة .

و مثل ما قال به آخر: أنّه من مقتضيات الأسماء الالهيّة ، الخارجة عن الخلق والنّسب ، أو الدّاخلة فيه ، المقتضية للابداء والإحداث ونحوذلك من الأقوال المذكورة في محلّها ، قد ذكرناها مع بيان وجه الصّحة والسُّقم فيها في حواشينا على الاسفار . ا

۱- و ذكرنا أن بعضها خارج عن مورد البحث و محل الكلام ، اى حفظ ما حكمت به البراهين و نطقت به الايات و الاخبار من عدم نفاد كلمات الله و عدم جواز انبتات فيضه و انقطاع جوده و سيبه ، منه ره .

قوله: « وليكُلُّ وِجُهْمَةٌ » الخ ١١/١٨٨.

أى ، لكل واحد من تلكث الأقوال ، والقائلين بها ، وجهة "، الحق موليها، من جهة أنه ، تعالى ا ، ملهم الخطرات و مفيض البركات ، أو من جهة كونكل واحد منها تحت تربية اسم من أسماءالله ، هوالمفيض لذاته وصفاته و أحواله ، التي منهاالصورالحاصلة في لوح نفسه من العقايد والعوايد .

١- البقرة (٢) ، ١٤٨ .

# فِي كَيفيَّةِ حُصولِ التَّكَثُّر عَلَى طَرِيقَةِ الإِشرَاقيّين

قوله: « لوجود نوع طبيعي » الخ ١١/١٨٩.

أى ، من أنوا عالجواهر. فإنهم لايقولون بوجود ربّ النّوع للاعراض مستقلّاً، بل ربّ النّوع للجواهر ربّ للأعراض القائمة بها .

قوله : « لها مشاهد » الخ ۱۱/۱۸۹ ـ ۱۲ .

أقول : إذلاحجاب فى عالم المفارقات سيّـما بالنّـسبة إلى الواجب ، تعالى شأنه ، و بـَـهـر برهانه ،كما سيشير إليه .

قوله : « يعجزالقوى البشريّة » الخ ١٢/١٩٠ .

قد ذكرالمحقّق الطّوسيّ ، قدّه ، فىالمقام تحقيقاً أنيقاً ، نقلناه فيما سبق ذكره ، و من أراد ، فليراجع إليه .

قوله : «كلّها فىكلّها » الخ ٨/١٩٠ .

الكل في الأوّل ، والثّاني يمكن أن يكون بمعنى الكلّ الأفرادي ، أو المجموعي . أو الأوّل بالمعنى الأوّل ، والثّاني بالمعنى الثّاني ، أو بالعكس . ووجه الكلّ واضح ظاهر، إلّا أنّه على بعض الشّقوق يكون ما ذكر بعد هذه الجملة تأكيداً لها .

ّلا أنّه على بعض الشّقوق يكون ما ذكر بعد هذه الجم قوله : « **والنّور الّذى يسنح** » الخ ٩/١٩١ .

أى ، لانهاية لها عدّة و مدّة ، بل شدّة أيضاً . كما ذكرنا وجهه فى شرح ما أفاده

فى بيان مذهب الفهاويّـين .

# فِي تَمايُزِ الأَشِعَّةِ العَقْليَّةِ

قوله: « لكن ليس كذلك » الخ ١٢/١٩١ .

أى ، هو لايشعر بالإزياد . ولكن ليس الأمركذلك ، بأن لا يكون الإزياد فى الواقع ، بل الإزدياد حاصل واقعاً ، وعدم كون كل واحد منها عين الآخر ، بحيث لا يحصل الإزدياد أصلاً . و ذلك ، لمكان وقوع الظلّ عن بعضها مع بقاء بعض .

# فِي كيفيّةِ صُدورِ الطَبَقِةِ العَرْضيّةِ مِنَ الطُّوليّةِ

قوله: « فلا بدأن يكون بين أجسام الأفلاك » الخ ١/١٩٣.

إن قلت هذه المقدّمة غير مسلّمة عند المشّائين ، لأنّ ما مع المقدّم لايلزمأنيكون مقدّماً .

قلت : الدّليل عليه ليس وجوب تقدّم ما مع المتقدّم بالعلّية ، بل ما أشار إليه بقوله : « لوجوب التّطابق » ، فإن المعلول شاكلة العلّة بمقتضى ا « قُلُ كُلُ يُعَمّلُ عَلَى شَاكِلَتِه » . ا فالتّرتب بينالعلل مقتض للتّرتب بينالمعاليل ، فتأمّل! قوله : « بل بالشّدة » الخ ٨/١٩٣.

هذا مبنى على الهيئة العتيقة . و إلا فعلى ما تحقيق عند أرباب الهيئة الجديدة فى الكواكب المرثية ، ما هو أشد نوراً من الشمس بما لايتقايس ، ولكن لايحس بوصول

أثر أنواره إلى الأرض ، لغاية بعده و فرط علَّوه بالنَّسبة إايها .

١- الاسراء (١٧) ، ٨٤٠

فِي أَنَّ الْأَفَاعِيلَ المُتْقَنَّةَ فِي هَذَا الْعَالَمِ مِنْ رَبِّ النَّوْعِ

قوله : « **وقد** زيّف » الخ ٦/١٩٤ .

قد أشرنا سابقاً إلى ما أفاده صاحب الأسفار ، قدّه ، فراجع !

# فِي تَحقيقِ مَهيّةِ الْمُثُلِ الأَفلاطُونيّةِ بَعْدَ الفَراغِ عَنْ إِنّيّتِهَا

قوله: «لكونها أمثالاً» الخ ١٠/١٩٤.

و لكونها مثالاً للحق"، تعالى ، و من رآهم أو اتسل بهم اتسل بالحق"، تعالى ، و أنتهم مصابيح الدّجى ، المستشرقة بنورالله ، الموقدة « من شَجَرَة مُبارَكة » (يتونية الفيض الأقدس والمقدّس ، كما أن النقوس الصاعدات ، البالغة إلى مرتبة النبوة و الرّسالة والولاية ، أمثال لله ، تعالى ، وصفاته في عوالم الملك والملكوت ، متخلقة بأخلاقه ، متصفة بصفاته ، وأنهم الصراط الأقوم ، والمثال الأعظم من رآهم ، فقدر أى الحق الأعز الأجل الأكرم . قوله : «كما أن إشراق العقل » الخ ١٢/١٩٤ .

أى ، وجوده الرّابطيّ العرفانيّ للنّفس يجعلها فى السّير التّحوّليّ مثله ، أى عقلاً فعّالاً ، جامعاً لجميع الكمالات، الموزَّعة فى الكتاب الكبير ، والنّموذج الأكبر بنحو الجمع والوحدة والبساطة . و يصير يومها يوم الجمعة ، الّذى هو يوم « الله ذي المعّارِج "، الّذى تعرُّج ُ الْمَلَلا يَكَاهُ وَ الرُّوح ُ إليه في ينوم كانَ مِقْدارُه ُ خَمْسينَ أَلْفُ سَنَة " مِمّاً تَعُدُونَ » .

۱- النور (۲۶)، ۳۰ «الله نورالسموات والارض مثل نوره كمشكوة فيها مصباح المصباح في زجاجة الزجاجة كأنها كو كب درى يوقد من شجرة مباركة زيتونة لا شرقية ولاغربية يكاد زيتها يضى ولولم تمسسه نار نور على نور يهدى الله لنوره من يشاء و يضرب الله الامثال للناس والله بكل شيء عليم».

۲ ، ۳ - المعارج (۷۰) ، ۳ - ؛ : « من الله ذى المعارج . تعرج الملائكة والروح اليه في يوم كان مقداره خمسين الف سنة » .

٤- السجدة (٣٢) ، • : « ثم يعرج اليه في يوم كان مقداره الف سنة سما تعدون ».

قوله: « وتضرب تلك المأة » الخ ١٠/١٩٥.

و باعتباركونها مظهرالائمّـة السّبعة الأسمائيّـة تصير سبعة ألف .

قوله: «كأنتها فعّالة » الخ ٣/١٩٦.

إنَّما قال: «كأنَّها فعَّالة » ، لبطلان الجزء الَّذي لايتجزي والنَّقطة الجوهريَّة.

قوله: « وجوازالحركة الجوهريّة » الخ ١١/١٩٦.

الاحتياج إلى إثبات الحركة الجوهريّة وجوازها ، إنّما هو فىالصّعوديّات لا فى النّزوليّات .

قوله: «حيث يستدل » الخ ١/١٩٧.

إمّالأجل أن الأصل فى التّحقّق هوالوجود دون المهيّة ، وهى كسراب بقيعة يحسبها الظّمآن ماء ، والوجود حقيقة واحدة ، ذومراتب متفاوتة ، رفيع الدرجات ذوالعرش المجيد .

و إمّا لأنّ إمكان الأخّس فى النّزوليّات ممتنع بدون إمكان الأشرف ، ولوكانا تحت ماهيّتيَن.

# تأويلاتُ القَومِ لِلْمُثُلِ الأَفْلَاطُونِيَّةِ

قوله : « و بعضهم » الخ ٤/١٩٧ .

المأوّلونهم الّذين توهمّموا: امتناع اختلاف أفراد حقيقة واحدة فى التّجرّد والتّعلّق أو التّجسّم، و منعوا من الحركة التّحوّليّة الجوهريّة. فاذلك ارتكبوا هذه التّأويلات فى تصحيح ما نسب إلى الطّائفة الإشراقيّة.

و بعض العارفين أوّلها بالأعيان الثّابتة فىالحضرة العلميّة ، الّتى قد مرّ الفرق بينها و بين الصّور المرتسمة ، الّتى يقول بها المشاءون.

و بعضهم جعلها عبارة عن الأسماء والصّفات الإلهيّة ، الّتي هي أرباب مظاهرها من الموجودات الآفاقيّة والأنفسيّة ، من جهة أن ّربط الوحدة بالكثرة والكثرة بالوحدة إنسب الأسماء والصّفات ومقام الواحديّة ، لامقام الذّات الأحديّة ، الّتي هي غنيّة عن العالمين .

و بعضهم جعلها عبارة عن روحانيّة الأعداد والحروف، الّني هي المؤثّرات عندهم في عالممي الخلق والأمر .

و بعضهم أوّلها بالنّفوس الصّاعدات المقدّسات ، النّبي للأنبياء والرّسل ، إلى غير ذلك من التّأويلات المذكورة في محلّها .

قوله: « فلان ورجاع الصور المرتسمة » الخ ٦/١٩٨ .

و ذلك لأن تلك المُثُل الإلهية من مراتب علومه القضائية عندهم . والقول بالصّور المرتسمة مستلزم لمحاذير كثيرة ، مع أن صفحات الأعيان بالنّسبة إليه ، تعالى ، كصفحات الأذهان بالنّسبة إلى نفوسنا ولايتصوّر له ، تعالى ، وجود ذهني . فتأويل

الصّور المرتسمة بتلك المثل ، الـتى هى علوم قضائيّة تفصيليّة له ، تعالى ـ ولا يرد على القول بها ما يرد على القول بالصّور المرتسمة ـ أولى و أليق من العكس ، كما هو واضح ظاهر.

قوله: « و أمّا الثّالث فهو ظاهر البطلان » الخ ١٠/١٩٨ . و ذلك لما أشار إليه آنفاً بقوله: « مع أنّ الأفلاطونيّين » الخ .

#### في قاعدةِ إِمكانِ الأشرف

قوله : « والتعبير بالإمكان الأشرف » الخ ١٣/١٩٨ .

قيل: إن الظاهر أن الأشرف ليس وصفاً للإمكان حتى برد عليه ما أفاده ، قده ، بل هو مضاف إليه للإمكان: أى إمكان الشيء الأشرف ، الذى هومن مقدمات هذا البرهان. يعنى الشيء الأشرف إذا كان ممكناً يجب أن يسبق فى الوجود على الممكن الأحسى ، فتدر !

قوله : « من فوائدها » الخ ١٥/١٩٨ .

ومن فوائدها أيضاً إثبات مطلق العقول .

و منها : إثبات النَّفوس الفلكيَّة .

و منها : إثبات عالم المثال ونحو ذلك .

وقد أشار ، قدّه ، إلى شرط جريانها سابقاً ، و فى الحاشية .

قوله: « فواحد جاء » الح ٧/١٩٩.

أقول: فهذه القاعدة على هذا التّقرير مبنيّة على قاعدة الواحد لا يصدر عنه إلّا الواحد.

وقيل: يمكن أن تقرّر بوجه آخر لايبتنى على تلك القاعدة، وهو بأن يقال لوكان الأخسّ والأشرف معاً فى الرّتبة الصّدوريّة، لزم ارتفاع الخساسة عن الأخسّ . لأنّ الكلام فى الأشرفيّة و الأخسيّة الذّاتيّة، و هما لاتجتمعان مع المعيّة الصّدوريّة. و قد فصّلنا ذلك فى الحواشى على الأسفار، و بيّنا وجه الصّحة و السّقم فى هذا؛ ومنشاء،

فليراجع إليها !

قوله : « وأيضاً كلّما صح ّ » الخ ١٩/١٩٩ .

مراده من ذكر هذه الجملة إثبات إمكان الطّبيعة الجنسيّة فى إجراء هذهالقاعدة، من دون الحاجة إلى إثبات الإمكان من جهة المهيّة النّوعيّة .

# في الطبيعيات

#### فِي حَقيقَةِ الجِسْمِ الطَبيعيِّ

قوله : « إعلم إن موضوع كل علم » الخ ٢/٢٠٠ .

أقول: هذا على مذاق أهل النظرا. و أمّا أرباب الذّوق ، فقد ذكرنا في مفتتح الكتاب أن موضوع كل علم عندهم ما يبحث فيه . عن ذاته وحقيقته و أحواله الذّاتيّة، و نعوته الوجوديّة . وقد ذكرنا سابقاً دليلهم ، و بيّنا وجه الصّحة و السّقم في الأقوال . فعلى ما ذهب إليه أرباب المكاشفة لا ضير في البحث عن هليّة الموضوع و ماثيّته في العلم أصلاً .

- قوله: « أو مُبُبَيَّناً » الخ ٣/٢٠٠.
- أى ، إن لم يكن بيّنة الهليّة والمهيّة .
- قوله: « وعلل قوامه » الخ ۲۰۰ ٥ ٦ .

إن قلت: هذا على أصالة المهيّة و اعتباريّة الوجود ممّاً لاغبار عليه ، و أمّا على أصالة الوجود و اعتباريّة . المهيّة ، فيصحّ البحث عن مائيّة الموضوع فىالعلم ، لأنّها من عوارض وجوده ،كما أشار إليه بعض العارفين بقوله : من وتوعارض ذات وجوديم .

قلت: موضوع العلم ليس وجود موضوعه من حيث هو هو ، حتى يكون البحث عن ماهيته بحثاً عن عوارضه ، بل الموضوع المهية الموجودة ، أو المركب من المهية والوجود بالتركيب الاتحادى . أى ، الموجود المعين : مثل الجسم من حيث هو واقع فى التغير ، و نحو ذلك فى غيره .

و على تقدير كون الموضوع نفس وجود الموضوع ، فليست المهيّة من العوارض

المقصودة بالبحث عنها فى العلوم . بل المراد منها الما ينتزع عن رتبة المحارجة عن ذات الموضوع وحقيقته : أى خاصة الشيء فى قبال جنسه و فصله ونوعه ، لأن المهية ليست بعارضة بهذا المعنى لحقيقة الوجود ، كما لايخنى . نعم ، على ما اختاره صدرالمتألمين وغيره من جعلها ، من العوارض لحقيقة الوجود طبقاً لأرباب الذوق ، يمكن البحث عن مطلق المهية من أجل كونها من الأمورالعامة . والبحث عن الماهيات الخاصة فى مبحث الجواهر والأعراض ، من أجل كونها من عوارضها ونعوتها . و لكن البحث عن ماهية الموضوع ، فالأليق بها البحث عنها فى مبادى العلم ، لامباحيثيه ، حتى لايلزم الخلط والالتباس ، كما أشرنا إليه ، فتأمل !

و ليس المراد منها أيضاً مطلق مايطلق عليه العارض ، ولو باصطلاح اهل المكاشفة و أرباب الذّوق ، أى مطلق التّعيّن والأحوال والتّطور .

قوله: « لزم توقّف الشّي على نفسه » الخ ٩/٢٠٠ .

أى ، على مذاق أهل النّظر ، و ما يلزم على هذاالتّقدير أوّلاً و بالذّات هوالدّور. إلّا أنّ الدّور لمّاكان مستلزماً له ، ولازم الـّلازم ، لازمٌ جعله لازماً لذلكُ .

قوله : « حيث أنَّه علم ما قبل الطَّبيعة » الخ ١٢/٢٠٠ .

أقول : إن للفلسفة الأولى والعلم الإلهيّ ألقاباً كثيرة و أسامى عديدة .

منها علم ما قبل الطّبيعة ، نظراً إلى تقدّم موضوعها ذاتاً و تحقّقاً علىالطّبيعة ، وما يقارنها .

و منها علم ما بعدالطُّبيعة نظراً إلى تأخَّره ، من جهة وجوده الرَّابطيُّ إليناعنها.

و منها، العلم الأعلى انظراً إلى علوّموضوعه على موضوعات ساير العلوم ـ والإطلاق الأكثريّ ما ذكره ، قدّه .

۱- أي « سن العوارض » .

٢- قد ذكرنا تقسيم الفلسفة بنحوكلي وكذا تقسيم العلم الطبيعي الى أقسام ثمانية في
 مفتتح الكتاب فراجع . منه ره .

قوله : «ولا سيّما » الخ ٩/٢٠١ .

إن قلت: على أصالة المهيّة و اعتباريّة الوجود، المتعيّن جعل المسألة « الجسم موجود» ، لأنّ الوجود أمر اعتباريّ على هذا المذاق فلايمكن أن يجعل موضوعاً للمسألة.

قلت: فوق بين الموجود والوجود عند القائلين باعتبار ية الوجود. فان الموجود عندهم عبارة عن المهية الموجودة في غير الواجب تعالى ، فلاضير في جعله موضوعاً للمسألة قوله: «والحق أنتها من الطبيعي » الخ ١١/٢٠١.

لأن البحث فيها عن ما هو من عوارض الجسم ، و هو قبوله للانقسامات الغير المتناهية . وقيل : إنها من مسائل العلم الإلهي نظراً إلى أن البحث فيها عن مبادى الجسم الطبيعي ، مثل مبحث التركب عن الهيولى و الصورة . والحق أن عنوان المسألة فى كلامهم ، لوكان : «أن الجسم هل هو قابل للانقسامات الغير المتناهية أو المتناهية ، أوليس بقابل لها أصلا ؟ » كان من مسائل العلم الطبيعي ، و إن كان : أن حقيقة الجسم هل هي مركبة من المادة والصورة ، أو من الاجزاء ، التي لا تتجزي ، كان من مسائل العلم الالهي و من المبادى بالنسبة إلى العلم الطبيعي ، فتدبر !

قوله: « لكن ليست المسألة » الخ ١٢/٢٠١ .

إنقلت: يمكن اختيار كيلا الشقين ألمذكورين في كلامه: أمّا الأوّل فلأن السّلب و إن لم يقتض وجود الموضوع ، من حيث هو سلب ، إلا أنيّه لاينافي وجود الموضوع أيضاً . و بعبارة أخرى السّلب كما يمكن أن يصدق مع عدم الموضوع ، كذلك يمكن أن يصدق مع وجود الموضوع . و هيهلنا الموضوع : الجسم الموجود ليس بمركب من كذا ، يصدق مع وجود الموضوع . و هيهلنا الموضوع : الجسم مطلقاً . و بوجه آخر المسألة نني التركب عن الموجود ، النّدى من شأنه الاتتصاف بالتركيب والبساطة مطلقاً ، ولو لم يكن من شأنه الاتتصاف بالتركيب والبساطة مطلقاً ، ولو لم يكن من شأنه الاتتصاف بالتركب من الأجزاء التي لا تتجزي . و أمّا الشّق الثّاني ، فلأن المراد من شأنية الاتتصاف عدم امتناعه بالنّظر إلى ذات الموضوع ، من حيث هو ، لا بالنّظر إلى أمر خارج عنه . وامتناع التركب هنا

١- أى « أن يجعل الموجود . . . » .

إنتما هو بالنظر إلى امتناع الجزء، النّدى لايتجزّى ، لا بالنّظر إلى طبيعة الجسم . مع أنّ هذا منقوض بالصّفات السّلبيّة للواجب ، تعالى ، فإنّها تكون فى الواجب، تعالى ، معنى السّلب المطلق ، لابمعنى العدم والملكة . مع أنّها ممّا يبحث عنها فى العلم الالهيّ .

قلت: مراده ، قدّه ، أنّه بمعنىالسّلبالمطاق ليس من العوارض الذّاتيّةللوجود المطلق ، لعروضه للعدم المطلق أيضاً . و بمعنى العدم والملكة ليس ممّا يتّصف بهالجسم . و النّقض بالصّفات السّلبيّة للواجب غير وارد ، لأنّ مرجع الصّفات السّلبيّة فيه ، تعالى ، إلى سلب الإمكان الرّاجع إلى وجوب الوجود ، فتدبّر!

قوله : «لأن هذا في قوّة ذاك » الح ١٧/٢٠١ .

أى ، قبول الجسم للانقسامات الغير المتناهية فى قوّة عدم تركّبه من الآجزاء التى لا تتجزّى أى: لازم قبوله للانقسامات الغير المتناهية عدم تركّبه منها الأن المراد من القبول الشّأنيّة ، الغير المجامعة مع فعليّة جميع الانقسامات. فلايقال: إن قبول الانقسامات بالمعنى الأعم يجتمع مع فعليّة جميع الانقسامات ، التى هى مختار النّظام و مذهبه ، وهى غير الأعم مع عدم تركّب الجسم من الأجزاء التى لا تتجزّى ، بل مستلزمة لتركّبه منها ، كما قرّر فى محلّه و يشير إليه المصنّف ، قدّه ، أيضاً .

و أمّا عكس ذلك ، أى استلزام عدم التّركّب منها لقبول الانقسامات الغير المتناهية ، فهو بظاهره غير مسلم . لأن عدم التّركّب من الأجزاء المذكورة غير ملازم لمذهب الحكماء . بل يجتمع مع مذهب الشّهرستانى ، بل مع مذهب ذيمقراطيس أيضاً . ولكن لما كان لازم مذهب الشّهرستانى ثبوت التّركّب من الأجزاء الّتى لا تتجزّى ، كما سنشير إليه ، و مذهب ذيمقراطيس أيضاً قريب المأخذ مع ما ذهب إليه المتكلّمون ، فلذلك يمكن أن يقال بثبوت الملازمة من الطّرفين ، كمالا يخني المتكلّمون .

قوله: « ولم يقولوا يوجد » الخ ١/٢٠٢.

أى : لَمَ ْ يَقُولُوا يُوجِد فيه خطوط ثلثة متقاطعة على زوايا قوائم . وليسالمراد أنّه لم يقولوا يمكن أن يوجد فيه أى "أبعادثلثة متقاطعة ، لأنّه يلزم منه إخراج الكرة ، سيّما

۱- أي: « من الأجزاء » .

الكرات الفلكيّة من التّعريف ، كما لايخني .

قوله: « في ثخن الجسم الخ » ٤٠٢٠٢-٥.

أى ، عمقه و حَسُوه بين سَطَحْدَيه . والمراد من كونها متقاطعة تقاطعها على زوايا قوائم ،كما صرّح به قبلاً .

قوله: « لأنبّا نقول فعلى هذا يكفى » الخ ٧/٢٠٢.

أى ، فعلى تقدير الاكتفاء بإخراج مثل ذلك عن التعريف : بالجوهر الذى هو جنسه ، يكنى أن يؤخذ فيه « بنُعد منّا » و يقال : جوهر يمكن أن يفرض فيه بنُعد منّا . و ذلك ، لأن التقييد بالخطوط والأبعاد الثلثة ، إنسّما كان لإخراج السّطح و الجسم التسمين . و إذا التزمنا بإخراجها من قيد الجوهر ، فلاحاجة إلى ويادة هذا القيد أصلاً . بل يكنى ذكر بنُعد منّا لتحقيق مهينة الجسم ، ولإخراج ساير المهينّات الجوهريــة .

قال المصنّف قدّه في الحاشية . « و أيضاً لم يتعارف » الخ .

إن قلت : أوّلاً مراد المُورد أنّه لاحاجة إلى إخراجه ، من جهة أنّه غير داخل في المُدخل ، النّذى هوالجنس ، حتى محتاج إلى الإخراج . لا أنّه يحتاج إليه، ومُخرجه هوالجنس .

و ثانياً ، قد تقرّر فى مقارّه : أنّه إذاكانت النّسبة بين الجنس و الفصل العموم والخصوص من وجه ، لاضير فى الإخراج بالجنس ، و هنا كذلك لأنّ الجوهر يصدق على الجسم والجواهر المجرّدة . و ما يمكن فرض الأبعاد فيه يصدق على الجسم التّعليميّ، والجوهر الجسميّ .

قلت: لمّا عبر المُورد بأنّه يخرج مثلها عن التّعريف ، فكان الظّاهر من عبارته ما فهمه المصنّف ، ولذلك قال: «وأيضاً» الخ. و أمّا كون النّسبة بينهما العموم و الخصوص من وجه ، فيمكن منعه . لأنّ المعتبر فى الجسم التّعليميّ ليس إمكان فرض الأبعاد المذكورة فى حدّ ذاته ، بل قبول القسمة الفعليّة ، و وجود الأبعاد الحدّيّة ، ،

۱ ـ أى : « الطرفية » .

لا الجوهريّة الثخنيّة كما أشار إليه صدرالمتألّهين ، قدّه ، فتأمّل!

ثم اعلم: إن التعبير بالخطوط من باب الاكتفاء باقل ما يلزم في تحقق مهية الجسم ، و إلا ، فقبول مطلق الأبعاد و إمكانه على سبيل الفرض والتقدير ، سواءكانت الأبعاد الخطية أو السلطحية و نحوها متحقق في الأجسام . و ليس الإمكان و القابلية مقصوراً على الأبعاد الخطية . فالتعبير بالأبعاد ، كما وقع في تعريف القوم أولى من التعبير بالخطوط ، كما لايخني ، فتدبر!

قوله : « لاالشَّكل » الح ٨/٢٠٢ .

أى ، لعله أرادالشكل بسطحى المكعتب ، لكن لاالشكل بمعنى « هيئة إحاطة » الخ ؛ كما هومصطلح الحكماء . لأنه من مقولة الكيف ، غير قابل للقسمة والامتداد بالذات فلا يصدق عليه التعريف أصلاً ، حتى عقال : إنه لوكان المراد من الأبعاد الأبعاد الطرفية يصدق التعريف الخ .

بل أراد منها الشكل باصطلاح المهندسين ، أى المقدار المحدود . لأنه من حيث هو كذلك مهية واحدة ، لهاوجودعلى حدة ، فيصح على مذاقه ، أى مذاق صدر المتألمهين ، عده قسماً على حدة ، محتاجاً إلى إخراجه عن التعريف . و أمّا لو حمل على السطحين ، لا من حيث هما كذاك ، بل من حيث أخذهما بماهما إثنان ، لم يكن محتاجاً إلى إخراجه عن التعريف ، على مذاقه ، أصلاً ، إلا أن يكون مراده التكلم على مذاق القوم ، وهو غير لا يق بمثله .

قوله: « لان السطحين ليسا » الخ ٩/٢٠٢ .

أقول : أي ، ليس تركيبهما حقيقيًّا بحيث يعدًّا سطحاً واحداً ، مع أنَّه المعتبر في

التقسيمات ، سيّما على ما هوالمختار عندالمعلّم الثّانى ، وصدر المتألّهين ، و غيرهما من المحقّقين : من مساوقة الوجود معالوحدة والتشخّص ، و اتّحاده معهما . فإن جعلنا القسم الدّاخل فى التّعريف والمَقْسَم السّطحيّين بماهما سطحان ، لم يدخلا فى تعريف الجسم الطّبيعيّ ، بما ذكر ، لاعتبار الوحدة فى المدخيل و المخرّج (بالفتح) - ومجموع السّطحيّين ليس بواحد - بل هما أمران وشيئان ، لا أمر واحد و شيء فارد . إلّا أنّه بجب حمل الشّكل على كلّ تقدير على ما هو المصطلح عند المهندسين ، ولكن مع ارادة المقدار المحدود ، على كل تقدير على ما هو المصطلح عند المهندسين ، ولكن مع ارادة المقدار محدود ، فتدبر المتألّهين : السّطحان لا بماهما سطحان ، بل بماهما مقدار محدود ، فتدبّر!

قوله: « أقول صريح عبارات المتأخّرين » الخ ١١/٢٠٢ .

إن قلت : لايمكن حمل عبارات المتأخّرين على المعنى الأعمّ ، لأنّ قابليّـة الخطّ للأبعاد الطّرفيّـة بالذّات ، لابالعرض .

قلت : بلى ! ولكن المذكور فى كلامهم الأبعاد الثّلثة المتقاطعة على زوايا قوائم . والخط ليس بقابل للبعد العمقى فى الفرض المذكور بالذّات ،كما أشار إليه فى المتن ، وأوضحه فى الحاشية .

و لكن يرد عليه أن بيان المراد لايدفع الإيراد . وليس مممّا ذكر فى بيان مرادالقوم فى التّعريف منه عين ولا أثر . و أمّا ما أفاده صدر المتألّهين ، فنى كلماتهم تاويحات إليه، كما أشار اليه صاحب المحاكمات .

نعم فى العبارة المذكورة فى الحكمة العلائية: « جسم فى حدّ ذاته پيوسته است، كه اگر گسسته بودى قابل أبعاد نبودى » إيماء و إشارة إليه . و لكنته لايمكن الاكتفاء بأمثال تلك القرائن فى الحدود ، مع أنته لوكان مرادهم ذلك ، لما صرّح بعضهم بأن التقييد بالخطوط الثلثة المتقاطعة لإخراج السلطح والجسم التعليمي ، لما أشرنا إليه من الوجه . مع أن عدم العمق للسلطح لا يوجب عدم قبوله للا بعاد الثلثة فى الفرض المذكور بالذات،

لعدم التقييد فى كلامهم بكون البعد الثَّالث بُعَـْداً عُـُمقيّاً ، حتَّى ٰ يقال بعدم قبوله له ، فتأمّل !

قوله : « فلا عمق للسّطح » الخ ١٢/٢٠٢ .

أقول: وذلك ، لأنتهم ذكروا فى تعريف الخط : إنته امتداد أو مقدار واحد، له طول وعرض، لا طول بلاعرض ، وفى تعريف السقطح: أنته امتداد أو مقدار واحد ، له طول وعرض، ولا عمق له ، و عرّفوالجسم التعليمي : بأنته امتداد أو مقدار واحد ، له طول وعرض وعمق ، و ظهر مما ذكرنا أنته لاعمق للسقطح ، و إلا لكان جسماً تعليميا ، لاسطحاً.

قوله : « لايمكن فرضها فيها» الخ ١٣/٢٠٢ .

أقول : الظاّهر أنّ العبارة لأمكن فرضها فيهما ، و إن أمكن تصحيح هذه العبارة بتقدير و تكلّف ،كما لايخني ، فتدبّر ا

ثم ، إن ماقال من أن قبولهما لها مشروط بالوضع المخصوص الخ لاينافىذلك، لما أشرنا إليه : من أن قبولهما للأبعاد الطرفية بالذات ، ولو سلمنا أن قبوله للبُعد الثّالث فى الوضع المفروض يكون قبولهمالها بالذّات، فتأمّل!

و أمّا ما أفاده فى الحاشية فى وجهه بقوله: « فلم يكن موجوداً واحداً » الخ. فهو ، مع أنّه ممّا لاحاجة إليه ـ لأنتهما على ما ظنّه ، قدّه ، ولو كانا موجوداً واحداً، ولكن لمّا لم يكن قبولهما لها بالذّات ، يكونان خارجين عن الحدّ ـ فجوابه ما أشر نا إليه ، من أنّهما بعد ما فرضا معروضيّن للوضع المذكور يصيران موجوداً واحد ، كما فى كل مورد يصيران معروضاً للهيئة الشّكليّة ، و إلّا لَما كان لحمل عبارة صدر المتألّهين على ما حملها عليه مورد أصلاً.

و أمَّا قوله : « وعدم الاكتفاء » الخ قد عرفت أنَّه مخالف لتصريح بعضهم ،

قوله: « ثم المراد » الخ ١٦/٢٠٢ .

مطلب آخر لاربط له بردّ صاحب الأسفار .

قوله: « و إنَّما لم يكتفوا بالفرض » الخ ١٦/٢٠٢ .

بأن يقال جوهر يفرض فيه كذا .

قوله « و إنَّما لم يكتفوا بالإمكان » الخ ١٧/٢٠٢ .

أى : بأن يقال جوهر يمكن أن يكون له أبعادكذا .

قوله : « **قيل** » الخ ۲۰۲/۲۰ .

إنسما عبر بالقول لعدم استقامته عنده . لأن المراد بالفرض على ما هوالمصرح به في كلامهم هوالتجويز العقلى ، لامطلق التقدير . فإذا ضم إليه الإمكان ، يصير المعنى : جوهر يمكن أن يجوز العقل فيه وقوع الأبعاد . و هذا مما لا يصدق على الأفلاك ، بناء على امتناع قبولها للخرق والالتيام . إذ لا يمكن بناء عليه أن يجوز العقل فيها قبول ما يستلزم الخرق والالتيام ، الممتنعين في حقيها . ولو حمل الإمكان على الذي ، الأعم من الوقوعي، فلا يصدق على الأفلاك . وعلى فرض الصدق لاحاجة إلى زيادة قيد الفرض ، مع أن المصحح فلا يصدق على الأفلاك . وعلى فرض الصدق لاحاجة إلى زيادة قيد الفرض ، مع أن المصحح للفرض ، كما أشار إليه في الحاشية ، هو الصورة الجسمية . والفلك باعتبار جسميته ، من النوعية الفلكية ، فتأمل !

وقوله : « لكن لمنّا أريد بالإمكان » الح ٢/٢٠٣ .

فيه ما أشرنا إليه آنفاً، من أن الفرض على ما أفاده هنا بمعنى تجويز العقل، ولا يمكن بالإمكان الوقوعي أن يجوز العقل وقوع الخرق والألتيلم فى الأفلاك ، بناء على امتناعه ، إلا أن يقال : إن المراد بإمكان الفرض إمكانه بحسب الصدّورة الجسميّة ، أو هيولى

الفلك ، بناء على أن الامتناع من قبول الخرق و الالتيام و ساير الخواص العنصرية ، مستند إلى الطبيعة الخامسة الفلكية ، لا إلى هيولاها . لكن على هذا ، فالاكتفاء بالإمكان يخلو عن المحذور المذكور . نعم ، يمكن أن يتكلف و يقال فرق بين امتناع المجرد عن قبول ما ذكر ، و بين امتناع الجسم الفلكي عنه . فإن المجرد إذا تصور بما هو مجرد ، يحكم العقل بمجرد تصوره على امتناع التصافه بها . و هذا بخلاف الأفلاك ، فإنها مع قطع النظر عن البرهان ، لا يحكم بامتناعه . وهذا هو المراد من إمكان فرض الأبعاد فيها ، أى مع قطع النظر عن البرهان ، فتأمل !

قوله: « للاحتراز عن السّطح الجوهري » الخ ٢٠٣-٧.

أى ، التّقييد بالأبعاد الشّلثة للاحتراز عنه ، لأنّه يقبل بُعنْدَين ، لاالأبعاد الثّلثة على الوجه المذكور .

قوله : « عند أهله » الخ ٦/٢٠٣ .

أى ، عندالقائلين بهذا القول ، و هو منسوب إلى بعض المتكلمين ، لكن الفرق بين هذا القول ، و الاحتمالات السّتة ـ التي سيذكرها المصنّف ، قدّه ، في حقيقة الجسم الطّبيعيّ ، و يقول : إنها بمجرّد الاحتمال وصرف التّوهم والخيال ، ولم يذهب إليها أحد من أرباب اللّب واللّباب - ، هوأن مرجع هذاالقول إلى القول بالجزء اللّذي لا يتجزّى ، و عدم اتّصال الجسم ، بخلاف الاحتمالات المزبورة . لأن القائل بالسّطح الجوهري على مانقيل يذهب إلى تركّب الخط من النقاط الجوهرية ، الغير المتجزية مطلقاً وتركّب السّطح من هذه الخطوط الجوهرية . فالجسم المركّب من السّطح المزبور مركّب في الحقيقة من الأجزاء التي لا تتجزّى ، غير متصلة . و في الاحتمالات التي سيذكرها المصنّف ، قدّه ، الخط والسبطح متصل في حدّذاته، ليس بمركّب من النقاط الجوهرية ،

كما نشير إليه .

قوله: « لانه كالجسم التعليمي » الخ ٧/٢٠٣ .

فيه أنّه مخالف لما أفاده فى الحاشية السّابقة ، كما نقلناه عنه و أشرنا إليه ، فتدبّر!

## فِي حَقِيقَةِ الجِسْمِ الطَّبيعيِّ

قوله: « وعند ذلك لايبقى الاتّصال » الخ ١٢/٢٠٣ .

يمكن أن يقال: إن في هذا الفرض، و إن لم يبق اتتصال جميع الأجزاء، ولكن اتتصال البعض باق . و ذلك يكني في جريان النتزاع، و إجراء البراهين، كما يدل عليه ما أفاده الشتيخ في الإشارات بقوله: « ولم يعلموا أن كل كثرة سواء كانت متناهية، أو غير متناهية، فإن الواحد والمتناهي موجود ان فيها «الخ، فتأمل !

قوله: « وهذه ستة احتمالات » الخ ٤ · ٧/٢ .

أقول: ما نقل عن بعض المتكلّمين من ذهابه إلى تألّف الأجسام منالسّطوح، وهي من الخطوط، وهي منالنّقاط، خارج عن هذه الاحتمالات. لأن مرجع هذا القول إلى المتألّف من الأجزاء الله المتألّف من الأجزاء والجواهر الفردة، فتبصّر!

قوله : « يطلق على معان ٍ » الخ ٨/٢٠٤ .

وقد ذكر له معان ٍ أخرى !: مرجعها إلى المعانى المذكورة .

قوله: « والمراد هنا » الخ ١١/٢٠٤ .

أقول: و ذلك ، لأنه بالمعنى الثنانى والثناث لايشمل النقطة والجواهرالفردة. قوله: « ولا وهماً » الخ ١٢/٢٠٤.

أقول: قديجعل التّقسيم الوهميّ والفرضيّ قسماً واحداً، كما أنّه قديجعل ماباختلاف

العرضين من القسمة الوهميّة .

قوله : « لكن ليعلم » الخ ٤/٢٠٥ .

أقول: بل القوّة الوهميّة ، التّي هي من القوى العمّالة للنّفس بوجه ، ومن قواها العلّامة بوجه آخر ، عند بعض أبناء التّحقيق ، هي العقل المنزّل ، كما أنّ القوّة العقليّة عنده هي الوهم المُصعَد المرتقى إلى درجة إدراك الكلّيّات ، والاتّصال بديار المرسلات.

قوله : « و ردّ عليه الفاضل الباغنوى » الخ ١٦/٢٠٦ ،

أقول : مراد الفاضل أنّ حكم العقل على أقسام :

أحدها ، حكمه بنحو الاستيعاب الشّمولى ، بأن كلّ جزء من الأجزاء التّحليليّة للجسم قابل للانقسام إلى ما لانهاية له ، أو أنّه يتجزّى كذلك .

والثَّاني، أن يحكم بوجود تلك التَّقسيمات في الجسم بالفعل .

والشَّالَثُ ، أنَّ يقسم بمعونة الوهم كلُّ جزء إلى الأجزاء إلى مالايتناهى ٰ .

والأوّل غير متوقّف على ملاحظة الأقسام و التقسيات تفصيلاً. وذلك بخلاف الثنّانى و الثنّاك ، فإنتهما متوقّفان عليها . إلّا أن في الثنّانى لا يحتاج العقل إلى أعمال غير متناهية ، بخلافه في الثنّاك ، فإنّه محتاج إليها جزماً . والمراد من الفرض العقلي هناهوأحد القسمين الأخيرين . وعليه ، فلابد من الذهاب إلى ما ذهب إليه صاحب المحاكمات . و إلّا لزم اشتمال الجسم على الأجزاء الغير المتناهية . و بعبارة أخرى فرق بين أن يحكم العقل بقابليته التقسيم أو بفعلينته ، و بين أن يقسم الشيء فعلاً بنحوالكليّة إلى أقسام . و مورد الكلام في المقام هو الأخير ، لا الأوّل و الثناني . و على هذا ، فلا يرد عليه ما أورده المصنّف ، قدّه ، فتدبير !

قوله: « لأن تلك الاجزاء » الخ ١١/٢٠٧ .

أقول: لوكان التَّقسيم بنحو القسم الثَّالث ممَّا ذكرناه ، فيجب وجود الأجزاء

بوجودات مفصّلة .

قوله: «كما إذا قيل» الخ ١٢/٢٠٧.

أى ، إنَّ الكثرة فيها اعتباريَّة صرفة .

قوله: « وأمَّا الحكماء فيقولون » الح ١٦/٢٠٧.

قيل إن الفرق بما أفاده المحقق الدّوّانى غير مُجدد . لأن النّظام يقول بتحقق التركيب مما إليه التّحليل ، و الجكماء يقولون بتحليل الجسم إلى ما لايتناهى أيضاً ، و يجوّزون وجودها فى الفرض العقلى . و لماكان الفرض هنا ليس بمعنى مطلق التقدير ، بل الفرض العقلى ، المطابق للواقع على ما صوّره المحقق ، فهم أيضاً يجوّزون وجودها فعلا ، و إلّا لكان الفرض صرف التقدير الكاذب ، و الاختلاق الزّور الغير اللّاذب ، و لازم هذا التّجويز و الترخيص صحة ما صوّره النّظام ، و أن يكون التركيب ، مما إليه التتحليل .

و أيضاً هذه الأجزاء المتناقصة الغيرالمتناهية : إمّا يجوز وجودها فعلاً ، أولا يجوز، بل يكون اللاتناهي فيها بمعني لايقف . فعلى الأوّل ، ثبت ماقاله صاحب المحاكمات . وعلى الثّاني ، فلا يلزم من فرض وقوعه مُحال . فإذا فرضنا وقوعه خارجاً ، ينتهي القسمة إلى الأجزاء الغير المتناهية المتساوية . إذا التّناقص وعدم التّساوي ، إنّما يكون على تقدير عدم تحقق تلك الأجزاء بتمامها فعلاً ، مع أنّه على تقدير عدم تساويها لايضر بماهو المقصود، من تحقق الحجم الغير المتناهي من تركّبها . وإذا انتهت القسمة إلى الانهاية له ، فلوفرضنا تركّبها عجم غير متناه أم لا . فإن لم يحصل من تركّبها حجم غير متناه أم لا . فإن لم يحصل من تركّبها حجم غير متناه أم لا . فإن لم يحصل منها حجم غير متناه ، فهو مع بطلانه ـ بالدّليل الدّي ذكر مذهب النّظام . وإن حصل منها حجم غير متناه ، فهو مع بطلانه ـ بالدّليل الدّي ذكر لابطال مذهب النّظام . وبطلان عدم تناهي الأبعاد ـ مستلزم لصحة مذهبه ، هذا خلف .

و جواب هذا مستفاد ممّا أفاده ، قدّه . حيث أنّ ما جوّزه العقلُ وجودَ تلك الأجزاء بالوجود القرآنيّ العقليّ ، لابالوجود الفرقانيّ الخارجيّ . والمستلزم للمُحالات المذكورة وجودها بالنّحو الثّاني ، دون الأوّل ، فتدبّر!

قوله: « و نسب الى النّظّام » الخ ٤/٢٠٩ . قد مرّ أنّ النّظّام قائل بجوهريّة الخطوط والسّطوح .

#### فِي إِثْبَاتِ الْهَيُولَىٰ

قوله: « ولهم مسالكث » الخ ١٦/٢٠٩ .

قد ذكر تمام تلكث المسالك في الكتب المبسوطة ، و مرجع بعضها إلى ما ذكر في

الكتاب ، و سنشير إليها فيما سيأتى إنشاءالله ، تعالى . قوله : « لم نصر ح به » الخ ٧/٢٠٩ .

أى ، بالقول الأحق ، وهوالتركب منالهيولى ، لا أنه مذهب المشائين، لأنه لا لله . لا يعلم من دليله .

. ١/٢١٠ « فصل مقسِّم للكم ّ » الخ ٢٠٩/٢٠٩. .

أى ، يقسمه إلى المتصل القارّ ، اللّذى هو المقادير الثّاثة ، وغير القارّ اللّذى هو الزّمان ، و إلى الكمّ المنفصل ، اللّذى هوالعدد .

قوله : « ويلزمه أن لايكون » الخ ١/٢١٠ .

و ذلك ، لأنه لوكان ذا مفاصل ، لكان فى حكم الكمّ المنفصل فى عدم قبوله الانقسام إلى أجزاء ذات الحدود المشتركة ، بل ينقسم على المفاصل ، كما ذهب إليه القائلون بالجواهر الفردة ، ومن هنالـمـّاأثبت الحكماء اتّصال الأجسام ، وعدم تركتبها من الأجزاء والجواهر الفردة ، فرّعوا عليه اتّصال المقادير .

قوله : « فصل مقسِّم للجوهر » الخ ٢١٠٠ .

أى ، يقسّمه إلى متّصل بذاته ، وهي الصّورة الجسميّة ، و إلى ماليس كذلك، وهو الهيولي . وقيل : يقسّمه إلى الجوهر المجرّد والمادّي ، وفيه نظر !

قوله: « وهذا فاسد » الخ ١٠/٢١٠.

إن قلت : هذه المفسدة إنّـما تلزم على تقدير أن يكون الجسم التّعليميّ واسطة فى العروض ، لاواسطة فى الثّبوت .

قلت: جعل الجسم التعليميّ واسطة فى الشّبوت ، دون العروض ، لا يدفع إيراد المصنّف، قده . لأن المفروض أن اتصاف الصّورة الجسميّة بالاتصال منجهة استلزامها للجسم التعليميّ ، و أنّه ليس هنامتصلان بالذّات . فإذا جعلنا المتصل بالذّات الجسم التعليميّ يصير الصّورة الجسميّة متصلة بالعرض . و تسميته الجسم التعليميّ واسطة فى الشّبوت دون العروض لا يصير سبباً لتحقق المتصليّن بالذّات . و إذا لم يكن الجسم متصلاً بالذّات ، فيجب أن يكون مع قطع النّظر عن الجسم التّعليميّ ، إمّا من المفارقات، وإمّا من الوضعيّات ، الغير المنقسمة ، كما أن كلّ ما يحتاج فى اتصافه بوصف إلى الواسطة فى الشّبوت ، يكون مع قطع النّظر عنها غير متّصف بذاك الوصف ، ضرورة .

قوله: « ولو لا اتتصال الجوهرى" » الخ ١/٢١١ .

و ذلك ، لأن الأعراض تابعة ، وكل ما بالعرض بجبأن ينتهمي الله مابالذ ات ، و أنّه ، لولاما بالذ ات لَما تحقّق ما بالعرض ، كما هو ظاهر ، لا يخني .

قوله: « قد ساوق اتّصال » الخ ١٣/٢١١ .

أقول: الإشراقية ون خالفوا مع المشائين فى هذه المقدّمات ، غير المقدّمة الأولى! . فإن النتافين للتركيب من الجواهر الفردة ، والأجزام الصّغار الصّلبة ، وبالجمله: القائلون باتتصال الجسم ، قائلون بعدم وجودتمام الأجزاء الفرضيّة فى الجسم بالفعل ، وأنّه متتصل واحد ، و إن خالفوا فيما ليس إنكاره مخالفاً لهذا ، أى فى مساوقة الوجود مع التشخيص. و أمّا ساير المقدّمات ، فهم أنكروها ، ولم يعترفوا بها . و سنشير إلى ما ذكروها فى المقام ، بعدالفراغ من تقرير مذهب المشّائين ودليلهم .

قوله : « واستعمال المساوقة » الخ ٦/٢١٢ .

لمَّاكان أكثر استعمالات المساوقة ، إنَّما يكون فيما إذا تخالف المتساوقان مفهوماً ، فكان هنا مظنَّة أن يتوهم أنَّها متخالفان وجوداً ايضاً ، فدفع هذاالتَّوهم بقوله : « و استعمال » الخ ، فتأمَّل !

قوله: « أن يكون له حصص » الخ ٢١٢/١٥.

أقول: و سرّ ذلك أنّ وحدتها وحدة ابهاميّة ، فى عين كونها شخصيّة . لوقوعها فى صفّ نعال الوجود ، و الإفاضة و تشابك وجودها بالعدم . و الفرق بين درجاتها ، و درجات الوجودات الطّوليّة ، أنّ مقاماتها ودرجاتها تبع درجات الفعليّات، والصّور الحالّة فيها . بخلاف درجات الفعليّات والصّور ، فتدبّر!

قوله : « وتلخيصه على نمط الشَّكل الثَّاني » الخ ١٢/٢١٣ .

أقول : يمكن إقامة الدّليل عليه من طريق عامّة الأشكال . و عليك بإمعان النّظر، حتّى ايظهر لك صحّة ما ادّعيناه .

وقوله « الشَّىء الواحد » الخ ٣/٢١٤ .

إن قلت: هذه القاعدة إنها تجرى فى الواحد الحقيقي البسيط و ليست الصورة الاتصالية كذلك . لأنها مركبة من المهية و الوجود و الإمكان و الوجوب الغيرى"، والجنس والفصل، ونحوها من منافيات الوحدة والبساطة الصرفة .

قلت: ما أشار إليه ، قدّه ، بقوله: « منجهة واحدة » يني بدفع هذاالإشكال. لأن مطلق التركّب ليس بمصحّح لقبول المتقابلات. و الجهات المصحّحة له ، إنّما تكني في قبولها ، لوكانت كلّ واحدة منها مستندة إلى جهة غير ما تستند إليها الأخرى ، وليس الأمر في المقام كذلك .

#### فِي تَعْريفِ الْهَيولي ا

قوله « فخرج النَّفس » الح ٩/٢١٤ .

إن قلت : الظاهر أنها خرجت بقيد « ذا محض قوة الصور » ، لأنها فى مرتبة العقل بالهيولى ، و إن كانت خالية عن كافة العلوم الحصولية ، لكنها حاضرة بذاتها ، شاهدة لها وقواها ، كما صرح به أعاظم الحكماء ؛ فهى ليست فى هذه المرتبة خالية عن كافة الفعليات، حتى فعليتها الذاتية المرسلة الوجودية.

قلت: أمّا أوّلاً، فهذا مبنى على كونالنفس جرمانية الحدوث و روحانية البقاء. وعليه ، فقبل أن تبلغ النفس إلى مقام تعقل الكلّيّات ، و يتحلّى جوهر ذاتها بالصور القدسيّة ، لاتصير مجرّدة قائمة بذاتها بالفعل ، حتى تكون شاهدة لذاتها وقواها . و أمّا ثانياً ، فالمراد بالصور العلوم الحصوليّة ، والنّفس في هذه المرتبة خالية عن كافتها . وبعبارة أخرى ، المراد بالصور على مذاق المشّائين الصور الحالّة في المحلّ ، المبائن معها وجوداً ، و علم النّفس بذاتها و قواها على تقدير حصوله في تلك المرتبة ليس كذلك ، كالا يخفى المرتبة ليس كذلك ،

قوله: « فكانت بسيطة » الخ ١١/٢١٤ .

أى غير مركّبة من الهيولي والصّورة ، ولا من الصّور المختافة .

قوله: « والظّلّ إن لم يكن نوراً » الخ ٢١٤/ ١٥ .

التّشبيه بالظّلّ و النّور للإشارة إلى أنّ وجود الممكنات بمنزلة الهيولى النّسبة

إلى وجود الحق"، تعالى ، ووجوده تعالى صورة لها و فعليّة محصّلة إيّاها ، بل هو صورة الصّور وفعليّة الفعليّات ،كما قال بعض العرفاء :

ما عدمهائيم وهستيهانما تو وجود مطلق وهستي ما وكذا التنظير بالعلم ، للإشارة إلى أنّه عينالوجود ، و مراتبه كمراتبه .

## فِي أَساميِ الْهَيوليٰ

قوله : « في أوائل السّماع الطّبيعيّ » الخ ١١/٢١٦ .

المراد به هنا ما يرادف سمع الكيان ، أى أوّل ما يسمع فىالعلم الطّبيعيّمن العوارض العامّة للجسم الطّبيعي .

قوله: « أو لصور » الخ ١١/٢١٦.

أى، تسميتها بالهيولى من جهة قبولها لمطلق الصّور، سواء كانت بالقياس إلى صورة، أو صُور ، وليست «القابليّة لكافّة الصّور » بمعتبرة فيها .

ر صور ، و ليسب «القابلية لحاقه الصور » بمعتبره فيه . . . .

قوله: «ومنه قولهم» الخ ۲۱۷/ه.

فإن " المراد بالحادث فيه أعم من النّفس والأجسام والأعراض . فالمادّةالواقعة فيه يجب أن تكون بالمعنى الأعم .

#### فِي إِبْطَالِ الْجُزِءِ الَّذي لايتَجَزّى

قوله فىالحاشية : « هذا برهاني ّ لا الزامي ّ » الخ ٢١٧ .

أمَّا استلزامه للخرق في الفاكث، فظاهر أنَّه وجدانيٌّ ، بناءً على القول بالتَّركُّب.

وأمَّا امتناع الخرق والالتيام فىالفلك ، فهو أيضاً مبنى َّ على المقدَّمات البرهانيَّة .

قوله : « إذا وضع» الح ٢/٢١٨ ـ٣ .

و ذلك لاختلاف حجم أجزاء الإنسان وحركتها أيضاً .

قوله: « لان غير الملاقى » الح ١٧/٢١٨.

الملاقي الأوَّل مضاف إليه والثَّاني صفة .

قوله : « وهذا مستلزم للطَّفرة » الخ ٢١٩ .

أى الطَّفرة من حركة الخطُّ بالنَّحو المذكور .

قوله : « عن شعور » الح ٢/٢٢١ .

أى شعور و إرادة .

قوله: « و أنَّه يمتنيع ... عليه » الخ ٢٢١/ ١٥ .

بيان لخصوصيّة الذّات ، أى هذه الخصوصيّة الذّاتيّة كونه بذاته مبايناً عن العدم

الـّـلاحق .

### فِي إِثْبَاتِ تَناهِي الأَبْعادِ

قوله : « هذا من اللّواحق » الخ ٤/٢٢٢ .

أقول : و ذلك ، لأن مرجعه إلى البحث عن الهليَّة المركَّبة للجسم .

قوله: « لكن ليس » الخ ١٠/٢٢٢ .

إن قلت: إنّما لايلزم ذلك ، لوكان اللاتناهي بمعنى لايقف . و أمّا لوكان اللاتناهي بالفعل ، و أمّا لوكان اللاتناهي بالفعل ، فوجود بُعُنْدِ مشتمل على الزّيادات ، الغير المتناهية بالفعل ظاهر .

قلت: ليس فى البرهان المذكور على تقرير السّلف إشعار بوجود الزّيادات الغير المتناهية بالفعل ، ولا على كونها متزايدة ، لامتناقصة . ولكنّ الشّيخ ، قدّه ، أخذ فى البرهان كـلْتاالمقدّمتين .

قوله : « **وليفر**ض » الخ ۱۷/۲۲۲ .

أقول ثبوت المطلوب متوقف على فرض الزّيادات ، لابنحوالتّناقص ، سواءكان بنحوالتّساوىأوالتّرايد. ولكن لمّاكان التّساوى أقلّ ما يلزم ، وكان الثّبوت على تقدير التّساوى بطريق الأولويّة ، اقتصر عليه وسيشير إليه، قدّه .

قوله : « فلما كان كل ويادة توجد في بنُعد » الخ ١٦/٢٢٢ .

أى ، كل و بعبارة سواء كان بنحو الافتراق أو الاجتماع ، و بعبارة أخرى ، كل واحد من الزيادات و مجموعها . فلايقال : إن حكم كل واحد لا يجب سرايته على الكل المجموعي ، و إنه لايلزم من وجودكل واحد من الزيادات فى بعد ، وجود مجموعها و جميعها فيه . مع أنه ، قده ، سينقل عن صاحب المحاكمات ما بظاهره يرفع الإشكال

بحذافيره من دون الاحتياج إلى ا هذا التَّفسير .

قوله: «لا على التّناقص » الخ ٥/٢٢٤ .

إن قلت: اللّازم فى تتميم البرهان حفظ النّسبة بين الكمّ المتّصل والمنفصل، أى بين مقدار الزّيادات و عددها فى التّناهى والـُلاتناهى ، لافى كيفيّة الزّايد. وذلك، لأن ملاك حصول البُعد الغير المتناهى وجود الزّيادات الغير المتناهية ، سواء كانت متزايدة أوغير متناقصة ، كما اعترف به المُحاكِم سابقاً ، فى حمل اللّاتناهى على اللّايقنيّ ، و فى هذا المقام أيضاً ، حيث قال: « ضرورة أنّ المقدار» إلى آخره.

قلت: إذا فرض تحقق الزّيادات على التّناقص إلى ما لانهاية لها. وحصول جميعها بالفعل لايستلزم لا نهاية الخطّ المشتمل عليها - كما أشار ، قدّه ، إليه فى المثال الّذى ذكره بقوله « لأنا إذا فرضنا » الخ ، والسّر فيهأنّه ينتهى أمر التقسيم و الزّيادة فيه إلى مالاخط له فى الحجم ، و معلوم أن مالاخط له منه لا يصير زيادته ، ولو إلى مالانهاية له ، سبباً لزيادة الحجم - فلذلك فرض الزّيادات على النّحو المذكور ، ليازم وجود الخط الغير المتناهى بحسب المقدار بين الخيطين ، فنأميّل!

قوله : « وبه أجاب » الح ۲۲۶/ه .

أى ، بحفظ النسبة بين مقدار الزيادات وعددها. فإن بهيدفع المنع و يخرج الجواب المذكور. لأنه إذا كانت النسبة محفوظة ، و فرض تحقق عدد مشتمل على جميع الأعداد الغير المتناهية بالفعل ، فبالضرورة يجب وجود بعد خطتى ، مشتمل على جميع الزيادات الخطية بالفعل ، و من غير أن يتوقف الدليل على إثبات اتحاد حكم الكل الأفرادى والمجموعي ، حتى يرد عليه الإشكال المذكور . و بعبارة أخرى ، يتحد حكم الكلين في المقام مع حفظ النسبة ، لا لاتحاد حكمهما مطلقاً ، بل لخصوصية المقام و استلزام حفظ النسبة المذكورة لذلك الاتحاد ، فتدبر!

## في أَنَّ الصُّورَةَ في هذا العالَم الطَّبيعيِّ لاتنفَكُّ عن ِ الهيوليٰ

قوله: « في أن الصورة في هذا العالم » الخ ٣/٢٢٦.

التقييد بهذا العالم ، للإشارة إلى جواز عرائها عنها في عالم المثال المنفصل ، وحضرة الخيال المطلق ، الله في قال به الإشراقية ن من الحكماء ، كماهوالتحقيق ، سيّما على الأصول الحقيّة : من جواز الحركة الجوهريّة ، وأصالة الوجود ، وكونه رفيع الدّرجات ، ذامراتب متفاوتة ، و درجات متفاضلة في النّقص والكمال ، والشّدة والضّعف ، ونحوها . و إن لم يقل بجواز العراء الطّائفة المشّائية ، من جهة إنكارهم هذه الأصول والقواعد .

قوله : « لمَّا فرغنا » الخ ٣/٢٢٦ .

قد أشار إلى أن مسألة التالازم مبتنية على مسألة تناهى الأبعاد ، وأنه لأجل ذلك قدمها عليها . فأشار فى المقام إلى وجوب الابتداء بمسألة إثبات التالازم بعد مسألة تناهى الأبعاد ، وعدم جواز الفصل بينهما بمسألة أخرى ، من مباحث العلم الطبيعي : من جهة أن هذه المسألة و ما تقدمها غير مسألة التناهى بالنسبة إلى العلم الطبيعي من المبادى . وهى متقدمة طبعاً على ساير المسائل ، التي تكون من مباحثه ومسائله . و لزوم مطابقة الوضع للطبع يقتضى تقديمها على تلك المسائل . و تقديم مبحث التناهى عليها كان المكان الضرورة ، والضرورات تتقدر بقدرها .

قوله: « والمراد بالجسم » الخ ٨/٢٢٦.

لمَّا أثبت سابقاًبالبرهان تركَّب الجسم من المادّة والصَّورة ، فكان هنا مظنّة سثوال، و هو أن يقال : كلّ وكلّ مشكّل متناه ، بمنزلة أن يقال : كلّ

<sup>-</sup> أي : «كان تقديم مبحث التناهي » .

مركتب من المادّة و الصّورة كذا . فإذن أخذ فى موضوع الدّليل التّركّب من الهيولى! والصّورة ، و مع هذا كيفيتصوّرالتّفكيك ، حتّى تكون النّتيجة إثبات عدمالعراء.

فأجاب ، قدّه : « بأنّ المراد بالجسم ... »

قوله: « والمراد بالجزء والكل » الح ٢/٢٢٧.

دفع لسئوال مقدّر: بيانه ، أنّ مع تحقّق الجزء والكلّ كيف يمكن تساويهما فى المقدار ، لأنّه من قبيل الجمع بين المتنافيين فىالدّليل ؟

فأجاب : بأن المراد وجودهما فرضاً وتقديراً ، لاواقعاً و فى نفس الأمر ، حتى ا يستشكل بما ذكر .

قوله : « **والمطلوب** » الخ ٤/٢٢٧ .

هذا جواب آخر عن الإشكال ، و هو أن المقصود من هذا أنه يلزم من وجود الجزئية والكلية عدمهما ، ومايستلزم من فرض وجوده مُحال فهومُحال فحينئذ لايصير الدّليل جامعاً بين المتنافيين . والدّليل على أن المراد ما ذكرناه هو أنه على تقدير أن يكون فاعل « وُحدّ ) الجسم ، كما جعل أحدالاحتمالين ، يكون المحذور اتتحاد الاجسام، فيجب أن يحمل قولنا والجزء استوى مع كل ، على لزوم نفى الجزئية والكليّة ، وحتى يصير ذلك محذورا آخر . لأنه لو حمل على ظاهره ، كان من لوازم اتتحاد الاجسام فى المقدار ولايصير محذوراً آخر . ومعلوم أن التاسيس خير من التاكيد .

# فِي أَنَّ الهَيولي لاتَتَعَرّى عَنِ الصُّورَةِ

قوله : « غُرُرٌ في أنّ الهيولي لاتتجرّد » الخ ١٥/٢٢٧ .

إنسّما لم يقيسّد هذه المسألة بما قيسّد به السّى قبلها ، لأن الهيولى لا يمكن أن تتجرّد عن الصسّورة ، فى أبنّة نشأة كانت ، بالاتتفاق ، مع اختصاص وجودها بهذا العالم الطّبيعيّ عندهم.

#### فِي الصُّورةِ النَّوْعيَّةِ

قوله: « فَعَلَى قُولُ الاشراقيين و هوالحق » الخ ٣/٢٣١.

قيل: إن سبب هذه الاختلافات أنها ظلال للنسب الشريفة الفاضلة ، التى للإنسان الكامل. لأنه لما كان وجوده متحققاً بمظهرية جميع الأسماء والصقات، وجامعاً للإنسان الكامل. لأنه لما كان وجوده متحققاً بمظهرية جميع الأسماء والصقات، وجامعاً لجميع كمالات مظاهرها ، و هو بحسب الصورة والظهور الكياني متأخر عن المثل النورية والعقول الكلية ، فهو بوحدته جامع لجميع نسبها الشريفة وكمالاتها الفاضلة . و هو مع ذلك متجل في جميع الحضرات و العوالم ، لايخلو عنه موطن من المواطن . وله التقدم الدهري و السرمدي ، و القدم الزماني باعتبار روحانيته . و هو الواسطة الحقيقية ، والرابطة الأصلية بين جميع الموجودات ، و بين الحق ، تعالى ، و أسمائه وصفاته . فبسبب اختلاف نسبه الفاضلة اختلفت الموجودات والصور التي هي ظلال تلك النسب الشريفة الفاضلة .

قوله: « أو لاختلاف مفاهيم الاسماء» ٦/٢٣١.

قيل: إن هذا مما يؤيّد ما ذهب إليه بعض العرفاء من استناد جميع الموجودات إلى أسمائه وصفاته ، جلّ شأنه وتقدّست أسمائه ، مع أن الواحد لايصدرعنه إلا واحد. وقد مر سابقاً ما يتعلّق بذلك ، فتذكّر!

قوله : « لأنّ الأنواع » ١١/٢٣١ .

قيل : هذا ليس بمسلّم عند الجميع ، بل ذهب جمع إلى حدوثها .

قلت : نظره إلى المشائين ، والقائل أيضاً ماش على طريقتهم ، وهم قائلون بأجمعهم بذلك إلا بعض من لا اعتداد بقوله .

#### في الحَركة

قوله: «كما في المحاكمات» الخ ٧/٢٣٢.

فإنَّه ذهب إلى أنَّ المأخوذ في الموضوع حيثيَّة استعداد الحركة والسَّكون .

قوله: « بل الكوكب على قول » الخ ١٠/٢٣٧ .

أى، قول من قال لاساكن فى الفلكيّات ، و أنّ الكواكب أيضاً تدور على نفسها. وليس نظره ، قدّه ، إلى قول من يقول بحركته فى الفلك كحركة الحيطان فى الماء . فإنّه

مع بطلانه في نفسه ليس قولاً بحركة الكوكب على مركزه .

## فِي أَنَّ المُحَرِّكَ غَيْرُ الْمُتَحَرِّك

قوله: « و أمّا الجسم ، كالبواقي » ١١/٢٣٨ .

أى ، باقى الحركات من الكيفية والإينية والوضعية . وإنها جعل الموضوع فى الكمية الهيولى و فى الباقى الجسم ، لأن الحركة فى المقدار مستلزمة لزوال الهيئة الإتصالية للجسم ، التى هى مساوقة لوجوده . فلوجُعل الموضوع ، افيها كباقى الحركات ، الجسم ، لم يتحقق الموضوع للحركة ، بخلاف مالوجعل الموضوع الهيولى . فإنتها لا تزول بزوال المقدار المصور ، فتدبير !

قوله: « وأيضاً فاعل » الخ١٥/٢٣٨ .

والقبول هنا بمعنى الانفعال التَّجدُّدى ، وعدم اجتماعه مع الفعل اتَّفلقُّ عندهم .

قوله : « لزم ذلك » الخ ١/٢٣٩ .

أى ، اتتحاد المفيد والمستفيد ، الملازم لأن يكون الشَّىء الواجد واجداً وفاقداً من جهة واحدة .

۱- أى : « فى الكمية » .

۲- « المقادير » ، خ ل .

## فِي مَعْنَى الْحَرَكَةِ في المَقُولَةِ

قوله: « أقول: لوكان هذا القائل » الح ١٧/٢٣٩.

إن قلت: ما قاله الأفلاطونيتون لايصحت مذهب هذا القائل، لأن على مشربهم يثبت بالتأويل الندى أفاده ، قده ، للأعراض فرد إبداعي ، و فرد غير إبداعي . ولا يثبت كون ذاك الفرد الغير الإبداعي نفس التتجدد والحركة . بل تصحيحه الايمكن إلا بما أفاده صدرالمتألمين ، قده . مع أن ما أفاده ، قده ، لا يجرى في قاطبة الأعراض ، مثل الحركة والزمان . إذلا يمكن تحققهما في عالم الإبداع أصلا .

قلت: مراده ، قدّه ، حمل كلام هذا القائل على ثبوت فردَين لطبايع الأعراض ، الدّى تقع فيها الحركة . و أمّا أنّ الفرد الغير الإبداعي نفس التّجدّد و « اللّلاقرار » ، أيْ سيّال بالذّات ، فهو مبنى على انسحاب حكم التّجدّد و الدّثور الذّاتى على شراشر عالم الطّبيعة : جواهرها و أعراضها ، بناء على القول بالتّجدد الذّاتى والحركة الجوهريّة .

فقصود هذا القائل من الفرد الغير السيّال ، بناءً على هذاالحمل : الفرد الإبداعيّ، ومن السّيال : الفرد الغير الإبداعيّ ، النّدى هو بناءً على ما ذهب إليه صدرالمتألّهة نفس التّجدّد و « النّلاقرار » وجوداً . والتّعبير عنه بأنّه نفس الحركة ، إمّا مبنى على القول بهذا ، او على المبالغة في تجدّده و دثوره ، حتى كأنّه نفس الحركة . و ليس مراده جريان هذا القول في جميع الأعراض ، بل الأعراض الّتي تقع فيها الحركة ، فلايرد عليه عدم جريانه في الحركة والزّمان ونحوهما ، مع أن " ثبوت كل " شيء في عالم الإبداع بحسبه ، وعدم تحقيقهما

۱- أي : « تصحيح مذهب هذا القائل » .

فى هذا العالم بوجه يناسبه غير مسلّم . والفرق بين ما أفاده صدرالمتألّمين ، و ما أفاده ، قدّه ، أنّ ماأفاده صدرالمتألّمينيصحّحماأفادوه بالنّسبة إلى قاعدة مخروط فيضالوجود، والثّانى بالنّسبة إلى القاعدة والتُرْسُ اكليهما ؛ فتدبّر! تعرف !

قوله: «ولزم تركب العرض» الخ ١٧/٢٤٠.

إن قلت: ضم العرض إلى مثله لايوجبالتركيب الحقيق . لأنه كضم فرد من أفراد الأنواع الخارجية إلى مثله ، حيث أنه لا يوجب التركيب الحقيق . فإنه كضم الحجر إلى جنب الإنسان ، والتركيب المنفى في الأعراض هو التركيب الحقيق ، لامثل هذا التركيب .

قلت : لمّاكان وجود هذه الأفراد بنحوالحركة والاتّصال ، وهومساوق للوحدة الشّخصيّة الوجوديّة ، فعلى تقديرالتّركيب يلزم التّركيب الحقيقيّ، لاالاعتباريّ .

قوله : « بأنّ المقولة إذا لم تكن » الح ٢٤١/٥ .

و ذلك، لأن الوساطة في موضوعية الموضوع فرع اتسافه بما هومناط الموضوعية، حتى عكن أن يكون فاقداً له .

۱- أى : « رأس مخروط ذلك الفيض » منه ره .

# فِي أَنَّ المَقولاتِ الَّتِي تَقَعُ الْحَرَكَةُ فِيهَا ، كَمْ هِيَ؟

قوله: «ومُحاليّة القولين » الخ ٨/٢٤٣.

أقول: قد أقام الشّيخ: قدّه، فى الشّفاء ادّلة قطعيّة على بطلان المذهبين. والحقّ أنّ بطلانهما قريب من الضّرورى ، لايحتاج إلى إتعاب النّفس.

قوله: « وغيرذلك » الخ ٩/٢٤٤.

ممَّا يبتني عليه إثبات المثال الصَّعوديُّ والتَّحوُّل الملكونيُّ .

و منها ظهور الإنسان بالمظهريّة التّامّة الكاملة الإلهيّة بالنّسبة إلى جميع الأسماء والصّفات ، و إثبات الحشر الجسمانيّ ، وما ورد فى الآثار النّبويّة والأديان الإلهيّة ، ونحو ذلك من المسائل .

قوله: « إذكانت الأعراض » الخ ٩/٢٤٤ .

تابعة للجواهر فى الوجود و خواصته و آثاره وعوارضه و لوازمه ، من التتجدّد والقرار و نحوهما . لأن الجوهر بالنسبة إليها هوالفاعل « المابه » ، أى الواسطة فى مرور فيض الوجود من المبدء الفيّاض منه إليها . وهى متّحدة فى الجعل معه ، سيّما إذا كانت لازمة له .

قوله: « لملائكة مقربيه » الخ ١٤/٢٤٤.

أى ، العقول الكليّة الأمريّة .

قوله : « والشَّاني قولنا و في استحالة العلوم » الخ ١١/٢٤٥ .

أقول: تكميل هذا البرهان و تتميمه مبنى على اتتحاد العاقل بالمعقول و الخيال بالمتخيّل والحسّ بالمحسوس، بحيث يلزم من تبدّل أحدهما تبدّل الآخر، فافهم، وتبصّر!

قوله: « إذ الكليّات » الخ ١٦/٢٤٥.

أقول : مراده أن الكلّيّات ثابتة بذاتها . أى ، الثّبوت و القرار مقتضى ذاتها ، و أنّها لايمكن تبدّلها أصلاً .

و قيل مراده أن عدم التخير لا يعرض على الكلّيّات بذاتها ، من حيث أنّها كلّيّات . ولكن يعرض لهاالتّبدّل بعرض محالها فى الكلّيّات الحالّة فى المحل لمجرّد اللّذى يكون قابلا ً للتّبدّل ، مثل النّفس النّاطقة و نحوها مثلاً ، أو بعرض تبدّل أفرادها . ومن هنا قيل : الطّبيعة تنعدم بانعدام جميع الأفراد ، فتأمّل .

# فِي تَعيينِ مَوْضُوع ِ هَذِهِ الْحَرَكَةِ وَدَفْع مِا قالوا: مِنْ عَدَم بَقَاءِ المَوْضوع

قوله: « صورة منّا » الخ ١٤/٢٤٦.

ليس مراده، قد"ه، من صورة ما وكمية ما . الواحد بالعموم الإبهامي المفهومي، بل الواحد بالعموم بمعنى السّعة الوجودية والسّريان الوجودي". لأن الحركة الجوهرية والتتحولات الذ اتية فى القوس الصّعودي ، والسّيرالكمالي إلى الله ، و ملكوته الأسنى ، إنسا تكون على سبيل اللّبس بعداللّبس ، لابطريق الخلع واللّبس . فالصّورة الواقعة فى صفّ نعال ذاك السّير هي ، بحسب أصل الحقيقة السّارية فى المراتب ، عين المرتبة الواقعة فى قصُوى مراتبه الرّفيعة ، و أعلى درجاته الشّاعة ، فهذه الحقيقة ، بوحدتها الحقة الحقيقية الطّلية ، محفوظة فى جميع المراتب والدّرجات ، باقية مع جميع الحالات والتّطورات، و سارية فى تمام الحصص الوجودية ، و ظاهرة بكل المقامات و الشّوونات الذّاتية ، لايشذ عن حيطة إحاطتها شيء ، ولايخرج عن دائرة سلطانها ذرة وفييء . و سيصر ح ، قد" ، بما ذكرناه فى الحاشية الآتية .

#### قوله قد"ه: « أمَّا الواحد بالعموم » الخ ١١/٢٤٧ .

أقول: هذا الجواب وذاك التعبير، كما أشار إليه فى الحاشية، من باب إرخاءالعنان، والمساعدة مع المشائين، فى حفظ أصولهم وقواعدهم. فإنهم جعلوا صورة ممّا بمعنى الواحد بالعموم المفهومي شريكة لعلمة الهيولي! . و إلا ، فقد عرفت أن الفاعل ، بمعنى مابه الوجود للهيولي! ، إنهما هو الصورة الواحدة ، بالوحدة السّعيّة الوجوديّة الإحاطيّة ، السّارية فى

جميع المراتب والدّرجات . وهي المراد بالصّورة الدّهريّة في كلامهم ،كما ظنّه البعض.

ولو جعل المراد بها الصّورة الملكوتيّة المثّالية ، أو هذه الصيّورة باعتباروجودها الدّهرى ، أى من جهة نسبتها إلى الحق ، تعالى ، وجهات فاعليّته الدّهريّة ، أو من جهة أصلها الثّابتة في علم الله ، أو الاسم النّذي هي مظهرة و مثاله ، كما قال عز ّإسمه : « وَ لِكُلُ ّ وِجْهَة ٌ هُو مُولِيّها » ، فتحقّق الأصل المحفوظ ووجه الله الباقي ، بعد فناء كل شيء ، أظهر والجواب للخصم أقهر و أبهر .

قوله : « لكنته نوع بالنتسبة » الخ ١٤/٢٤٧ .

أقول: كون الهيولى فوقاً بالنسبة إلى الجسم ليس باعتبار الوجود والتحقق، بلمن جهة تركتب الجسم منها ومن الصورة، وكونها عليّة تقوّم الجسم مفهوماً وقواماً، وإن كان الجسم أثمّ و أكمل منها وجوداً، فتدبيّر!

قوله: « وليس مرادنا بالمفارق » الخ ١٦/٢٤٨ .

أقول ما افاده ، قد"ه : في وجه ذلك في الحاشية مم" لا يني به أصلاً . حيث أن ثبوت الحركة الجوهرية في طبايع الأفلاك والفلكيّات لايقتضي أن لاتكون العلّة المبقية بالنّسبة إلى العنصريّات العقل الفعّال ، مع أن "إسناد الإبقاء في كل " فلك إلى عقله المشوّق، من العقول الطّوليّة ، أولى من إسناده إلى أرباب الأنواع ، كما لا يخفى الله الوجه الوافي بما ذكر هو أن العقل الفعّال ، وساير العقول الطوليّة ، إنّما يصل فيضها إلى مادونها بتوسيّط العقول العرضية . لأن فيض العالى لا يصل إلى الدّ أيى قبل الوصول إلى المراتب المتوسيّطة . لأن مستلزم للطّفرة في المراتب النّزوليّة ، التي دل الدّ ليل على امتناعها . فالحافظ المبقى بإذن الله ، بالنسبة إلى عالم الأجسام مطلقاً ، هو العقول العرضيّة ، المسمّاة بأرباب الأنواع ، ولكنّها تتصرّف في الأفلاك بتوسيّط نفوسها ، إلّلا أن نفوسها لمّا كانت متعلّقة المنورة عن المناعلة عند المناعلة المناعل

١- البقرة (٢) ، ١٤٨ .

٧- أى: « نفوس الافلاك » .

بالأبدان الفلكيّة، وكانتأبدانها سيّالة متحرّكة فهي للكان اتّحادها بها أيضاً متحرّكة سيّالة محتاجة إلى حافظ آخر يكون منز هاّعن التبدّل والتّغيّر مصوناً عن الزّوال والتّجدّد مطلقاً وليس لا الحق ، تعالى ، و ما هو من صقعه . فتنوخ الرّواحل عند بابه . وينتهى الأمر بالآخرة إلى جنابه ، و إليه يرجع الأمركلة .

قوله: « فيما به البقاء » الخ ٦/٢٤٨ .

أقول: هذا أيضاً من باب إرخاء العنان ، لوكان المراد «بر الواحدبالعموم» العموم الابهامى ، كما هو الظاهر . لأن الصورة السيالة باقية فى مراتبها و درجاتها ، بوجودها السيّعيّ الجمعيّ ، و محفوظة فى عين الحركة و التّجدد ، كما مرّ بيانها مفصلاً . مع أن الأصل المحفوظ ليس منحصراً فى طرف الصور الزّمانيّة ، بل قدأ ثبتنا وجوده من طرف الصورة والهيولى والحركة ، ومن جهة العلل الطّوليّة والموجودات الدّهريّة والسّرمديّة.

قوله : «غير مستقرّ » الخ ٢/٢٤٩ .

أقول: بل مستقر من جهة وجوده الد هرى ، وكونه عند مليك مقتدر. فإن تلك الحركات إنْباآت إلهية عن حقايق الهية ، و لكل نباء مستقر ، فافهم و تدبر! قوله: « في الحاشية: « والحق أن هيولي الفلك والفلكي » الخ ٢٤٩. أقول: هذا مما لايلائم أصول المشائين ، وقد أشرنا إليه سابقاً ، فتذكر! قوله: «فائضة » الخ ١٢/٢٤٩.

فيه إشارة إلى كون الإفاضة بنحوالوحدة والبساطة ، و وجود الأصل المحفوظ من جهة المُفيض لأن "الكل" « يَعْمَلُ عَلَى شاكِلَتِه » ". و ليست لما بالقوّة مدخليّة فى إفادة الوجود أصلاً. فالمفيض هوالحق تعالى ، ووجهه الثّابت الباقى، بعد فناء كل شيء،

۱- أي : « نفوسها » .

۲- أى : « ليس حافظ » .

٣- الاسراء (١٧) ، ٨٤ .

فلايمكن عدم استقرار فيضه من كلّ وجه .

قوله : «كون لآخر » الخ ١٢/٢٤٩ .

أى ، بطريق اللّبس بعد اللّبس ، الخ .

قوله: « حتى لايكون » الخ ١٣/٢٤٩ .

أى ، على تقدير تخلُّل العدم .

قوله: « بل يكون بينهما » الخ ١٣/٢٤٩ .

إضراب عن قوله : « حتّى ٰ لايكون التّصرُّم» .

قوله: «نعم هو بالفرض » الخ ١٤/٢٤٩ .

أي ، الحدّ المشترك .

قوله : « لئلا يلزم » ١٤/٢٤٩ .

الأوّل بالتّخفیف ، والثّانی بالتّشدید ، أو بالعکس . والمراد بالأوّل الأشیاء الواقعة فی الآن ، و منالثّانی نفس الآن .

قوله : « إلى أجزاء غير متناهية » الخ ١٥/٢٤٩ .

أقول: من جهة اتّـصال الحركة، والأجسام، والمقادير، وقبول المتَّصل انقسامات غير متناهية.

قوله: « وترالجبال » ٤/٢٥٠.

يمكن أن يكون إشارة إلى حركة الأرض ، كما ذهب إليه علماء الإفرنج. أو يكون المراد بالجبال الأقطاب والأوتاد ، اللذين هم أوتاد عوالم الإمكان ، كما أن الجبال أوتاد الأرض . والمراد بحركتها سيرها إلى الله ، و ملكوتها الأسنى أ . و علمة تخصيص الحركة بها ، مع أن جميع موجودات حضرة الناسوت ، بل جميع عوالم الكون ، متحر كة إلى الله، كون حركتها أبتبع حركتها ، وكونها محشورة إليه ، تعالى أ ، بعرض حشرها . ولما كانت حركتها متضمنة مستتبعة لحركة جميع المتحر كات ، قال عزمين قائل: « و هيى تسمر أ

۱- أى : « حركة الموجودات » .

مرً "السَّحَابِ » أ. و جهة التشبيه بالسَّحاب كونها واسطة بين الحق والخلق ، كوساطة السَّحاب بين السَّمس و الإبصار ، وصيرورة الحق ، تعالى ، مرثية من ورائها ، كما

كالشّمس يمنع اجتلائك وجهنا فاذا اكتسى برقيق غيم أمكنا .

و يمكن أن يكون المراد من السّحاب الأسماء و الصّفّات ، من جهّة وساطتها بين المرتبة الاحديّة و الواحديّة ، و يكون المراد من مرورها كونها «كلّ يوم فىشـأن ٍ » ، باعتبار تجليّها فى مظاهرها و رقائقها .

قوله: « إنّه في أوّل تكوّنه » الخ ٠ ٩/٢٥ .

يمكن أن يكون المراد بأوّل التّكوّن كينونته العلميّة في عالم الأعيان الثّابتة ، فيكون المراد من عدم كونه شيئاً مذكوراً ، عدم كونه شيئاً مذكوراً باللّذكر الوجوديّ ، أى ، عدم تقرّره بالتّقرّر الخارجيّ العينيّ ، أو يكون المراد به كونه في مرتبة الهيولى ، أو الصّورة الجسميّة . و على هذا المعنى ، فالمراد من عدم كونه شيئاً مذكوراً عدم كونه بالفعل ، أى : كونه غير مذكور بالفعليّة والتّحصيّل .

قوله: « و في المراتب التالية » الخ ١٠/٢٥٠.

أشارة إلى قوله تعالى! «خُـلق الإنسان هلوعا» "، وفى آية أخرى! : « خـُـلـِـق َ الإنـْســـَانُ ضـَعـِيفاً» ٤. والمراد من المرتبة التـّـالية بعثه إلى مقام النّـباتيـّـة والحيوانيـّـة .

قوله: « يملك الشرق » الخ ١١/٢٥٠ .

أى : شرق عالم الأرواح والأسماء وغرب عالم الأجسام والأشباح .

قوله : « **ومع أنّه** » الخ ١١/٢٥٠ .

١- النمل (٢٧) ، ٨٨ .

۲- الرحمن (ه ه) ، ۲۹ : «كل يوم هو في شأن» .

٣- المعارج (٧٠) ، ١٩: « أن الانسان خلق هلوعاً » .

٤- النساء (٤) ، ٢٨ .

المراد من البيضاء النَّفس ، ومن الحرُّ باء الهيكل المحسوس.

وقيل : المراد بالأوّل الحقّ ، أو الرّوح الأعظم . و من الثّانى الإنسان باعتبـار ظلّيّـته للحقّ ، تعالى ، فتأمّل !

قوله : «**لعلّـه يستأهل** » ۱۲/۲۵۰ .

إشارة إلى ماقاله الر "ئيس: «كاديوشكث أن تحل "عبادته، بعدالله، تعالى "».

#### فِي الزُّمَانِ

قوله: « وهايهنا إشكال » ١٢/٢٥٢ .

أقول: اللازم مما أجاب به عن هذا الإشكال فى الحاشية أن يكون الزّمان أيضاً موجوداً ، لا بذاته ، بل بوجود منشاء انتزاعه ، اللذى هوالآن السيّال . وهذا الجواب إنّما هومن قبل القوم ، و لأجل حفظ أصولهم ، و إلّا ، فالجواب التّحقيقي هو ما ذكره صدر المتألّه بن ، قد .

قوله: « وقال صاحب المباحث » الخ٢٥٢٥٠ .

أى ، الإمام الرّازيّ . والمراد من ذكركلامه الاستشهاد به لإثبات أنّ القطعيّـة لاوجود لها فىالخارج ، عندهم .

قوله: «كما هو رأى جمهورالحكماء» الخ ٦/٢٥٣.

أقول: على رأى الشّيخ الاشراقيّ ، أيضاً لا يتكرّر الوسط. والقول بكونها متجدّدة بالذّات غير معروف ، مع أنّ الكبرى ، على تقدير القائل به وصحّة مذهبه ، غير مسلّم .

#### في المكان

قوله : «كلزوم حركة السّاكن » الخ ٨/٢٥٤ .

أقول : أمَّا الأوَّل ، فكما فى الطّير الواقف فى الهواء المتموَّج . و أمَّا الثَّاني ، فكما فى الجالس فى الصّندوق المتحرَّك .

قوله: « وعدم عموم المكان » الخ ١٣/٢٥٤.

لأنَّه ، بناء على كون المكان هوالسَّطح ، يلزم أن لايكون فلكثالأفلاك فىالمكان.

إذليس وراثه شيء ولايحيط به جسم ، أصلاً .

قوله : « لاستواء نسبتها » الخ ۲۰۵٪ .

الضَّمير راجع إلىالثَّلاثة : منالجسميَّة المشتركة ، والهيولى ، والفاعل المفارق .

#### في امتناع الخُلاء

قوله : « تقريره على مافى كتبالمتأخرين » الخ ٥٥٢/٥ .

قيل عليه: إن الحركة ، بنفسها ، تستدعى زماناً ، و من جهة المعاوقة ، زماناً آخر . فالحركة الواقعة فى الشلاثة تقتضى زماناً ، من جهة أصل الحركة ، و هو المشترك بينها ومتساو فيها . والواقعة فى الملائين تقتضى زمانين : الزّمان المشترك ، و الدّى بازاء المعاوقة . فنى الفرض المذكور ، الحركة الواقعة فى الملاء الغليظ تقتضى زماناً بإزاء نفس الحركة ، ولنفرضه عشر ساعات، الحركة ، ولنفرضه نصف ساعة ، و زماناً آخر بإزاء المعاوقة ، ولنفرضه عشر ساعات، كما فى المتن . والواقعة فى الملاء الرّقيق ، الدّى تكون نسبة معاوقته إلى معاوقة الملاء الغليظ، كنسبة زمان حركة المخلاء إلى زمان حركة الملاء الغليظ ، تقتضى أيضاً زمانين : أحدهما بازاء المعاوقة ، وهو عُشرالزّمان الدّى بازاء الملاء الغليظ ، أى : ساعة واحدة ، والزّمان الآخر بازاء نفس الحركة . و أمّا الحركة فى الخلاء ، فلا تقتضى : إلّا الزّمان الّذى هو بإزاء نفس الحركة ، فلايلزم تساوى زمان الحركةين .

و أجاب عنه المحقق الطّوسي و الحكيم القدّوسي ، بما حاصله : أن الحركة تتشخّص بالسّرعة والبطوء ، وهما يتقوّمان بالزّمان وينتفيان بانتفائه . فالحركة بنفسها لاتقتضى زماناً ، بل باعتبارالسّرعة والبطوء ، المقوّميّن لوجودها ، وهما ينتفيان بالمعاوقة . فبانتفائهما ينتفي الزّمان اللّذى بازاء نفس الحركة ، بل ، لودقيّق النيّظر ، يلزم من الخلاء وقوع الحركة في اللّازمان .

۱- أى : « و أصل الحركة » .

## ِ في الشَّكْلِ

قوله : «لأن ّنوع القسر» الخ ٣/٢٥٦ .

الضّمير فى قوله «وهو» راجع الى نوع القسر، أى : نوع القسردائم. وهوبماهو نوع ليس موجوداً فىالخارج ، بل فى العقل ، و باعتبار أشخاصه لادوام له ، حتى ليلزم القسر الدّائم.

و هذا الجواب ، إنها ذكره من قبل المشائين ، النّافين للحركة الجوهريّة ، القائلين بأزليّة العالم الطّبيعيّ وكليّات العناصر، و أبديّتها . و لكن ، لواستند المعترض عليهم بالنّقرات ، الواقعة فى الأفلاك ، المخرجة لها عن الكرويّة الحسيّة ' ، لم يتم هذا الجواب . إذلاتبدّل لأشخاص القواسر فيها ، مع منافاتها لقولهم لاقسر فى الفلكيّات .

والجواب التّحقيق في الأفلاك سيجيىء في محلّه . و أمّا في الأرض ، فبناء على الحركة الجوهريّة ، و تبدّل الأرض غير الأرض ، فلادوام لنوع القسر فيها ، ولا لأشخاصه أصلاً ، حتّى يستشكل بما ذكر .

و أمّا بناءً على قول المشّائين، الّذى ذكر آنفاً ، فيشكل هذا الجواب : بأن دوام نوع القسرمع زوال أشخاصه لايضر بجودالحق ، و رحمته الواسعة ، وحكمته ، وعدله المقتضى لإعطاء كل ذى حق حقّه ، لوكان دوام القسر فى نوع المقسورات ، لا فى أشخاصها ، كما فى وجود القواسر و دوامها نوعاً فى عالم الطّبيعة ، بالنسبة إلى نوع مّا فى هذا العالم ، لا بالنسبة إلى شخص واحد . و فى الأرض نوع القسر ثابت باق بالنسبة إلى شخص واحد . و فى الأرض نوع القسر ثابت باق بالنسبة إلى شخص الأرض ،

۱-کذا زوال کرویةالنار و کونهااهلیلیجیةعلی مذهب جمع مع کونها بسیطة ودوام هذا
 الشکل عندهم. منه ر.

لا بالنّسبة إلى النّوع .

فالجواب القاطع لعرق الشّبهة : إمّا بالتزام الحركة الجوهريّة و « تبدّل الأرض غير الأرض » ، كما وردت بهالآيات القرانيّة، والآثار النبويّة ، ودلّ عليه البرهان الصّريح، والوجدان الصّحيح ، ووافقه العقل المضاعف .

و إمّا بالتزام زوال هذا القسر عن الأرض فى الأحقاب الكثيرة ، و عودكرويتها الحقيقيّة بعد شهور وأعوام إلهيّة .

أو بالتزام عدم امتناع دوام مثل هذا القسر ، اللّذى هو موافق للمصلحة المنظورة بحسب نظام الكلّ ، و إن لم يكن ملائماً لنظام الجزء .

أو بعدم كونه قسراً بعد ِ حفظ الكروية الحقيقية ، و استناده إلى مقتضيات العلل الطّولية ، و أرباب الأنواع ، كما قيل : إن هذه التّضاريس صورة تفاوت الإشراقات ، الواردة على الأرض المثالى والعقلى ، من ساير الأرباب و الأنواع ، و صورة قهرها له ، المستلزمة لتفاوت جهاتها وحيثياتها ، التّي والد ظهرت في هذا العالم في الأرض العنصري ، تظهر بإعداد الجبال والوهاد ، والأودية والشّطوط بصورة التّضاريس .

أو بالنزام كونها ابداعيّة ، لامكوّنة حادثة و أنّه لاقسر فى الإبداعيّات . وعليك بإمعان النّـظر فى هذه الوجوه و تمييز الصّـحيح من السّـقيم .

۱- ابرهيم (۱٤) ، ٤٨ : « يوم تبدل الارض غيرالارض والسموات ... »

۲- « بعدم » ، خ ل .

٣- أى : « الصورة التي » .

### فِي الجِهَةِ

قوله: « وهوالمحاذات » الخ ٩/٢٥٧.

فما يلى رأس الإنسان فوق ، وما يلى قدمه تحت ، و ما يلى جنبهالأقوى عالباً يمين، و ما يلى الأضعف غالباً يسار ، و ما يلى ظهره خلف ، و ما يلى بطنه أو وجهه قدام .

## فِيحُدوثِ الأَجْسامِ

قوله: «قديمة بهما » الخ ٢٥٨ .

أى : بالنُّوع والشَّخص .

قوله: « وقد وجّه قولهم » الخ ۲/۲۵۸.

قد ذكر ، قدّه ، ما أفاده صدرالمتألّهين ، قدّه ، فىالحاشية . و يمكن أن يوجّه قولهم : بأنّ مرادهم من قيدَمالعالم بأجزائه الكلّيّة قيدَم أصولهاالّتى هى أرباب الأنواع ، و صورها المثالية ، أو العقول الطّوليّة عندالمنكرين للعرضيّة ، وعالم المثال و قدمها باعتبار وجودها القرآني الجمعيّ فى علم الله ، و عالم قضائه وقدره . أو باعتبار قدم ظواهر الأسماء والصّفات ووجهها الإلهيّة ، التّي « هُوَ مُولِيّها » ٢ .

قوله : « فلا يبعد أن يكون المراد بالماء » الخ ٣/٢٥٩ .

أقول: في هذا التّأويل لم يبيّن المراد بالجوهر ، النّدى صاربالذّوبان ماء، إلّا أن يقال: إنّ المراد بالجوهر جوهر الفيض و الرّحمة الواسعة الرّحمانيّة ، و يكون المراد بذوبها : بسطها ، و سريانها في المهيّات ، و صيرورتها ماءً : ظهورها بصورة الوجودات الخاصّة ، الرّي بها تحيى المهيّات والقوابل .

و يمكن أن يكون المراد به الفيض الأقدس ، و التّجلّى العلميّ ، الّذي به تظهر الأعيان الثّابتة ، والمظاهر الأسمائيّة والصّفاتيّة ؛ و منالخلق : التّقدير، كما ورد: «إنّ الله تَعالى حَلَق الخَلْق في ظلمة ثُمَّ رَشّ عَلَيه مِن ْ نَوره »، و من ذوبه و صيرورته ماء ، ظهوره بصورة الفيض المقدّس ، والنّفس الرّحمانيّ الّذي به «كلّ شيء حيّ »٣.

۱\_ « او قدمها » ، خ ل .

٢- البقرة (٢) ١٤٨٠

۳- «وحعلنا من الماء كل شيء حي» ، الانبياء (٢١) ، ٣٠

و ممكن أن يكون المراد به العقل الأوّل ، و من ذوب أجزائه : تحقّق الجهات السَّت فيه : منالوجود، والمهيَّة ، والوجوب بالغير، والإمكان ، و تعقَّلالذَّات، والمبدء الأوَّل ، تعالى ، ومن صيرورته ماء : ظهوره بالوجود العقليُّ والنَّفسيُّ والمثاليُّ : أي، العقول العرضيّة ، و باقى العقول الطّوليّة ، والنَّفوس الكلّيّة ، وعالم المثال ، من جهة أنَّها أصولعالم التَّجلَّيات وصورة ماءالحيوة ، النَّذي به «كلُّ شَيَّءٍ حيّ» لم فنجهاته ٢ الشَّىريفة : عالم العقل ، والنَّفس ، والمثال ، على طريق الأشرف فالأشرف ، أى:جهة الوجوب بالغير، وتعقيّل المبدء، والوجود. والمراد بارتفاع الدُّخان منه: خلقالافلاك، من بعض جهاته الخسيسة ، من الإمكان ، وتعقّل وجه الذّات الأخسّ فالأخسّ ، أي صورها الجسميّة والنّوعيّة و موادّها ، و منالزّ بد : المهيّة ، فإنّها زبد الوجود ، كما أشار إليه المحقّق الطّوسيّ وقال بعض العارفين : من وتوعارض ذات وجوديم ، و من الأرض : باقى أجزاء عالم الطّبيعة ، الواقعة في آخر درجات الوجود المنبسط ، كالأرض الَّتِي هِي آخر الأسطقسات ، والعناصر الَّتِي هِي أُصول عالم الكون والفساد، ومن الجبال : الأنبياء والأولياء والأقطاب والأبدال وغيرها ، منالنّفوس الصّاعدات ، الكلّيّات.

قوله: « فحصل من تصادمها » الخ ١٤/٢٥٩ .

أى : غير الحيوانات والأناسي .

قوله: « وذكر في شرح المواقف » الخ ٩/٢٦٠ .

ذكرناها فما سبق، فليراجع!

قوله: « إذ يبقى حينئذ ِ مادّته » الخ ٦/٢٦٣ .

أى الفناء البحت أشد من الفساد إلى شيء . إذبيقي عند الفساد إلى شيء مادة الفاسد،

۱- « وجعلنا من الماء كل شيء حي » ، الانبياء (٢١) ، ٣٠ .

٢- أى: « من جهات العقل الاول » .

بخلافه في الفناء البحت . فإنَّ الفاني يفني بمادَّته وصورته ، ولايبتي منه خبر ولا أثر :

آنرا که خبر شدخبری باز نیامد

قوله: « إذلواطلق كان أزيد » الخ ١٣/٢٦٣.

أى ، لولم يقيد الفلك بالكلتي ، فهو حينئذ يشمل الجزئي أيضاً والأفلاك الكلية والجزئيية ليست تسعة ، بل تكون أزيد منها . فإنها على ما قيل ، إثنان وعشرون ، و على ما أدى إليه نظر بعض المتأخرين قريب من سبعين ، نظراً إلى الأفلاك ، التي أثبت لحل ما لاينحل من الأصل المحيطة والمديرة والأصل الكر ونحوها .

قوله : « من مسافة سطح » الخ ٢/٢٦٤ .

هذا ممَّا ثبت في الأجرام والأبعاد ، وصرّح به سيَّدالحكماء في القبسات .

قوله: « **وهوألف** » الح ٣/٢٦٤.

مبني على أن يكون كل فرسخ ثلثة أميال .

قوله: «بنهج مشهورة» الخ ٦/٢٦٤.

أى ، كون زحل فوق الكل ، والمشترى بعده ، و بعده المريخ ، وبعده الشمس، و بعدها الزّهرة ، و بعدها العطارد ، و بعدهالقمر . الثّابت ذاك التّرتيب فى غير الشّمس معالستفلية ، بقاعدة الكسف واختلاف المنظر ، و فى الشّمس معها ا بقاعدة استحسانيّة، أو بما روى من رؤية العطارد والزّهرة كشامتّين فى وجهها .

قوله : « وهي الخمسة المتحيّرة » الخ ٨/٢٦٤ .

أى: الزّحل ، والمشترى ، والمرّيخ ، والزّهرة ، والعطارد . و إنّما سمّيت متحيّرة لمكان تحييّرها في السّير من جهة أنّها تصير مستقيمة "مقيمة "راجعة .

قوله: « وكلّما هناك » الخ ١٢/٢٦٤.

أى ، حتَّى الكواكب بل الأجساد الفلكيَّة ، الَّتي هي بمنزلة الأرواح البخاريَّة

۱- أى : « سع السفليه » .

الإنسان ، و موادّها وصورها ، لكان اتّحادها مع نفوسها الحَيّوانيّة ، بل النّاطقة الإلهيّة،

كلُّها أحياء ناطقة ، بحولالله ، وقوَّته .

قوله: «وقبلة الكلّ واحد » الخ ١٥/٢٦٤.

وهوالحقّ الأوّل ، تعالى ٰ شأنه .

مقصود من ازکعبه و بتخانه توئی تو

مقصود توئی کعبه و بتخانه بهانه

«فَأَيَنْمَا تُوَلُّوا فَتُمَّ وَجُهُ اللهِ » ١.

قوله : « وفيه إشارة » الخ ١٧/٢٦٤ .

أى: فيما ذكر هنا من قوله . « من فلك » ، إلى الخَرِ الأبيات المذكورة هنا ، إلى الخرِ الأبيات المذكورة هنا ، إشارة إلى ماذكره الحكماء: من تقسيم الأفلاك إلى المُسَثَّلات ، والحوامل، والتَّداوير ، والجوزهر ، والمدير ، ونحوها . فإن جميع ماذكروها لايخرج عن هذا التَّقسيم .

قوله: « منهم الشّيخ الرّئيس » الخ ٢/٢٦٥ .

ما أفاده ، قدّه ، إلى مذهب علماء الإفرنج أقرب.

قوله: « ومنهم المحقيّق الطّوسي » الخ ٢/٢٦٥ .

ومنهم العلامة الشيرازي ، حيث جوّز أن تكون الأفلاك الكليّة سبعة . و منهم

المحقّق الدّوانى ، حيث جوّز كونها أربعة ، وحصرها بعضهم فى إثنيَن.

قوله: « لإحاطة بعضها ببعض » الخ ٧/٢٦٥.

أقول : و إلَّا يلزم الخلاء .

قوله: « ليطوء حركتها » الخ ٩/٢٦٥.

و لأنَّ القدماء لم يحسُّوا بحركتها .

قوله: « وعند هذا كيف يتحقّق » الخ ١٢/٢٦٥ .

١- البقرة (٢) ، ١١٥ .

أقول: الجواب عنه إن المساواة فى الحركة يمكن أن تكون لأجل اتّحادالمشوّقات. لأن إثبات اختلاف المشوّقات إنّماكان لأجل اختلاف الحركات، لا بالعكس. و إذا تساوت الحركات قدراً وجهة ، فلادليل على لزوم اختلاف المشوّقات. و أمّا اختلاف المقدار، فلايدل على ما ادّعى، لانتقاضه بالممثّلات.

وما أجاب به عنه فى الحاشية غير تام "، لأنه مع مخالفته لما اتفقوا عليه: من مساواتها فى الحركة لايدفع النقض . لأن نسبة الحركة إلى الحركة يجب أن تكون مناسبة لنسبة الحجم والمقدار ، لوفرض دخل عظم المقدار فى سرعة الحركة . والاختلاف والتفاوت فى الحركة بما لا يتبين لا يكفى فى حصول التناسب . مع أنه يمكن ادّعاء هذا الأمر فى الثّوابت. ولو تمسّك بتسليم الخصم ، يصير الدّليل جدليّاً ، لا برهانيّاً ، فتأمّل !

قوله: « والحال أنه لانظام » الخ ١٤/٢٦٥.

قد عرفت أنَّه ليس الأتَّفاق مستنداً إلى الإتَّفاق ، بل إلى وحدة المشوَّق .

قوله : « فنقول كيف يكون ، الخ ١٥/٢٦٥ .

أقول: هذا منقوض بنفس الثنوابت. فإنتها مع اختلافها قدراً تتحرّك في مكانها بالحركة الوضعيّة عندكثير منهم ، بناءً على أن لاساكن في الفلكيّات. فكم لا يجوز أن تكون تلك الأفلاك متحرّكة في محلّها بالحركة الوضعيّة المتشابهة. و متحرّكة أيضاً بحركة الفلك الحيطبها ، فتأمّل! ولوكان المقصود من هذا الاستدلال بماورث عن بطلميوس من عدم الفضل في الفلكيّات ، فهو ليس بمسلّم عند الجميع.

قوله: « فمجموع الشمانية » الخ ٤/٢٦٦.

أقول: الجواب من هذا هو أن القائل بذاك القول يجعل الأفلاك السبعة بمنزلة الآلات، والفاكث الثامن بمنزلة البدن، من جهة كليته وإحاطته بها، فتحصل لها وحدة وجودية تصحت تعلق نفس واحدة بها. و بهذا بحصل الجواب عن الإشكال الثانى أيضاً، فتدبير!

قوله: « للتّسع من كلّيها » الخ ٣/٢٦٧.

أقول: هذا على مذاق المشّائين. و أمّا على مذاق حكماء الإشراق فالمشوّق هو أرباب الأنواع. وعند العرفاء مشوّقات الكلّ الإنسان الكامل، و قطب الوقت من جهة جمعه لجهات كثيرة، ونعوت وفضائل غير متناهية.

#### فِي الأَّفْلاكِ الجُزْئيَّةِ

قوله : « و إنَّما الجزئي ّ » الخ ٩/٢٦٧ .

قيل : الفلك الجزئيّ ماكان جزء من فلك آخر، والكلّيّ ماليس كذلك.

قوله : « **إثنان وعشرتان**» الخ ٩/٢٦٧ .

وقيل : إنَّها تنتهـى إلى سبعين ونيف .

قوله : « شهير » الخ ١٢/٢٦٧ ·

لكن لمـّاكان الخارج أبسط ، اختاره بطلميوس،كما فصّل فى محلّه .

قوله : «أى لفظ الممثّل » الخ ٦/٢٦٨ .

ورد ، \* ق علم معالم على الله على المرابع على المرابع المرابع

وجهة ، وكون مناطقها تحت منطقته . قوله : «الوميض» الخ ٨/٢٦٨ .

أى ، المُشر قة .

ای ، المشرفه .

قوله: رأو رجعة » الخ ١/٢٦٩ . قدبيّنا معناها ، فراجع !

قوله : « **ونحوه** » الخ ٧/٢٦٩ .

أى : الخرق ، والكون والفساد ، ونحوها .

قوله : «كلّ شيء هالكك » الخ ٢٦٩ .

إنكان المراد بالهلاكة هلاكة الإمكان والإزدواج مع القوّة والفقدان ، فالآن كما كان . و إنكان المراد بها هلاكة العدم والفناء بعد الوجود والبقاء ، فهو عام لكلّ شيء غير وجهه الباقى بعد فناءكلّ شيء . والمراد بالوجه ذاته أو مظهر تمام أسمائه و صفاته ، وقد مر ذلك مفصّلاً ، فراجع !

#### فى عَدَدِ الثُّوابِتِ

- قوله : « ألف و إثنان » الخ ١٦/٢٦٩ .
  - وقيل : ألف و خمسة وعشرون .
- قوله : «كما أنّ زبرها » الح ٣/٢٧٠ .
- أقول : و ذلك لأن زُبُرَ الحاء ، و بَيَّنَتَها تسعة ، و للميم تسعون ، و المجموع تسعون .
  - قوله: «كما ورد » الخ ٣/٢٧٠.

ماورد فى الأثر ليس حصراً فى أسمائه ، تعالى ، فى هذا العدد . إذ لانهاية لفضائل الحق ، تعالى ، وكمالاته ، تقدّست أسمائه . بل هى إمّا لبيان أصول الأسماء وكليّاتها ، أو لبيان الأسماء الحسنى ، وقد ذكرنا شرحه سابقاً.

قوله: « وأحرف الهجاء » الخ ٤/٢٧٠ .

دلالة اندراج أحرف الهجاء على تعظيم قدرالسّماء ، من جهة أنّـها مبادى حصول الكلمات التّـدوينيـّـة ، و حقايقها مبادى الكلمات التّـكوينيـّـة .

قوله: « وكلمة التوحيد » الخ ٧٧٠ .

و حقيقتها العقول و النّـفوس الكلّـيّـة المرسلة ، الـّتى اشراط التّـوحيد ، و مظهره و مُظُمّهيره ، فتدبّر!

#### فِي عَدَدِ الْبَسائِطِ

قوله: « والمراد الرّطب » الخ ١٠/٢٧٠ .

لماكان الظاهر من الرّطب الشّيء الّذي له الرّطب ، وهذا المعنى عير ملائم لقوله: «لكن ّ ذار طباوذي يبسأحوى الله ي لأنّه يصير المعنى الرّطوبة ، يصح المعنى مع أن ّ الذّات لاتحوى الذّات . و إذاكان بمعنى الرّطوبة ، يصح المعنى من دون تكلّف .

قوله: «قد ينقلب » الخ ١٥/٢٧٠.

و ذلك ، يدل على وحدة الهيولى فيها ، دون الأفلاك .

### فِي عَددِ طَبَقاتِ الأَرضِ وَعَيْرِها

قوله: « أولانجذاب » الخ ٧/٢٧١.

وقيل : الماء بالنَّسبة إلى الأرض ،كالمـِنْطَقَة . وقيل : إنَّه فى أعماق الأرض .

قوله: «والهواء» الخ ١٠/٢٧١.

فى طبقات الهواء اختلاف ، و المشهور ما ذكره ، وقيل : خمسة ، وقيل : طبقات

العناصر سبعة . وقيل : تسعة ، وقيل غير ذلك .

قوله : « وأمّا إذالوحظ » ٢/٢٧٢ .

أى إذ الوحظ الله كر الله فظيّ ، فالمراد واضح من غير الاحتياج إلى التّبديل بما بعده ، لأنّ المراد منه السّابق فىالـذكر ، ولوكان لاحقاً باعتبار الوجود .

## فِي الْجِسمِ المُركَب

قوله: « وهي بوحدها كلّ الصّور الأربع » الخ ١٥/٢٧٣ .

الملاك فيما أفاده ، قدّه ، أصالة الوجود وقبوله للتشكيكك بأنحائه . وتحقّق الحركة الجوهريّة فى الطّبابع العنصريّة والفلكيّة . وقد أشرنا فى مبحث «بيان نحوالتّركيب بين المادّة والصّورة » ، إلى ذلك بنحو مستوفى ، فليرجع إليه !

## فِي كَائِنَاتِ الْجَوِّ

قوله : « بل بناء كثير » الخ ٢٧٤ .

إَلَّا فَى النَّبَاتُ وَالْأَفْلَاكُ، إِلَّا أَنْ يَعْمُمُ الرَّوْحِ البَّخَارِيُّ ، بحيث يشمل جسدالفلك.

قوله: « فهوصقیع » الخ ٩/٢٧٥ . أقول : ضبط هذه الكلمة بالنّحو الّذى ذكر فى الكتاب على خلاف ما صرّح

به أهل اللّغة . ولعلّه ضبطه كذلك لضرورة الشّعر .

قوله: « لدفع مجاور للفلك » الخ ۲۷۷/ ۲۰.

يمكن أن يكون المراد به كرة النَّار ، لكنَّ الشَّيخ ليس بقائل بأنَّها كرة برأسها .

فالمراد منه على مذاقه : الهواء الحارّ ، المجاور للفلك .

قوله : «بموافقته» الخ ۱۰/۲۷۷ .

أى ، بموافقة الفلك .

قوله : « وتحامل » الخ ۱۰/۲۷۷ .

أى ، تحامل المجاور .

قوله : « و أكثر ماهيّج »الخ ١١/٢٧٧ .

أى ، أكثر ما هيّج الرّيح .

## فِي تَكُونِ الْمَعَادِنِ

قوله: « فحضرة النتبي ص» الخ ١٤/٢٧٩ .

أقول: هذا باعتبار مرتبته النّازلة، و إلّا، فالنّبيّ الختميّ، ص، باعتبار مقامه الشّامخ الرّفيع، المعبّرعنه بقوله، ص،: « لى مَع َ الله ِ حَالاَ تُ » الخ، نفس القضاء الإلهيّ، الحيط بكلّ شيء.

قوله: « فليس إلاالله نصب العين » ١٦/٢٧٩ .

أقول:هوباعتبارجنبة فنائه المطلق، ومحوهالصَّرف: «مَن ْ رَآهُ فَقَدْرَأَىالحقَّ».

قوله : «أى بالله ، تعالى ا» الخ ٤/٢٨٠ .

بلبهو بالنَّبيُّ الختميُّ وآله، ص، من جهة أنَّهم وجهه الباقى بعد فناءكلُّ شيء.

قوله: « عنده تبدّلت » الخ ٤/٢٨٠ .

لأن حشر كل موجود إلى الله ، تعالى ، بتوسطه و بشفاعته الكبرى ينال كل ّ ذبحق حقّه .

قوله : « واشرقت الأرض » الخ ۲۸۰ .

أى ، أرضالتّعيّنات والقوابلالأسمائيّة ، بنور ربّها ، الّذى هوالإنسانالكامل، و ربّه¹ الّـذى هوالإسم الأعظم الإلهيّ .

قوله: « وَعَنَتَ الوُجُوهُ » الخ ١٨٠ . .

أى خضعت .

۱- أى : « رب الانسان الكامل » .

٢- طه (٢٠) ، ١١١ .

## في أَحْو الرالنَّفْسِ

قوله : « أى تعريفها » الخ ٨/٢٨٠ .

إنسما قدّم تعريف النّفس ومطلب مائها على مطلب هلها البسيطة ، معتأخّرالأوّل عن الثّانى رتبةً . لأنّ مرجع تعريف النّفس إلى بيان مائها الشّارحة ، دون الحقيقيّة . إذلا يمكن معرفة حقيقتها بالعلم الحصوليّ . لأنّها السيط الحقيقة ، و فيها اتّحد المطالب.

قوله: « لأن الكمال » الخ ١٠/٢٨٠ .

ولأنتها ما به يكمّل و يتذوّت و يتقوّم نوع الإنسان .

قوله: « المراد بالكمال الأوّل » الخ ١١/٢٨٠ .

قد يطلق الكمال الأوّل ، و يراد به الكمال الأوّل بالاضافة إلى كمال ثان آخر ، كالكمال المذكور في حدّ الحركة ، حيث عُرِّفت بأنتها كمال أوّل ليما بالقوّة ، منحيث ما هو بالقوّة . فإنها كمال أوّل بالنسبة إلى الستكون في نهاية المسافة ، اللّذي هو الكمال الثاني . وقد يطلق و يراد به الكمال الأوّل بالإطلاق ، وهوالمراد هنا .

قوله: «الصّناعيّ» ١٣/٢٨٠.

قد يزاد فىالتعريف قيد « ذى حيوة بالقوّة » ، فيخرج به أيضاً الجسم الصّناعيّ. قوله : « وعلى هذا فرفع الآلي » الخ  $\Lambda/\Upsilon\Lambda$  .

أى ، على كون المراد بالآلة ما هى كالقوى . فرفع الآلى هو الأصح . ليكون صفة للكمال ، لا بالجر ، ليكون صفة للجسم . لأن القوى إنسما تكون للنفس ،السي هى

۱- أى: « لأن النفس » .

٧- « ليخرج » ، خ ل .

الكمال ، لا للجسم .

قوله : « وعند أبناء التّحقيق » الخ ١٧/٢٨١ .

أى النَّامى والنَّماء واحد ، لعدم اعتبار الذَّات في المشتقّ .

قوله ، : « وَقَد وَجَهَيْتُ » الخ ١٣/٢٨٤ .

ذكرنا ما يتعلّق بهذا فيما سبق منالكلام فراجع .

### فِي الْحَواسِ الْباطِنةِ

قوله : « سبر » الخ ۱۷/۲۸ .

أي ، انقسم .

قوله: « اتّصالاً مستمرّاً » الخ ٢٨٦ . ١٠

إنّما قيّد الاتّصال بالاستمرار، حتّى لايتخلّل العدم بينها ، و يقدح فى بقاء الوحدة المساوقة معالوجود الشّخصيّ الوحدانيّ .

قوله: « إذا هجمت بالمحلّلات » الخ ٢٨٦/١٠.

من الحرارة الغريبة ، والحركات الطّبيعيّة والنّفسانيّة ، والاستفراعات، والنّوم، واليقظة ، والغريزيّة ، وغيرها ، ممّا فصّل في محلّه .

قوله : « تزیّد غیرجوهری ّ » الخ ۱۱/۲۸٦ .

إنتما قيده بذلك ، لأنه لوكان التزيد جوهرية ، لزم عدم حفظ الأصول و وحدة المتزايد . لأن مراده بالتزايد الجوهري ليس التزايد بنحو الحركة الجوهرية . بل التزايد في ذات الشيء و جوهره ، في مقابل التزايد في الخارج عن الذات ، ولوكان التزايد الجوهري بنحو الكون والفساد .

قوله: « **وكون النَّفس** » الخ ٦/٢٨٧ .

دفع هذا الإشكال مبنى على إثبات الوحدة الجمعية السّعية للنّفس ، وظهورها بالتّشبيه والتّنزيه مع تنزّه عن الأمرين جميعاً . والحركة الجوهريّة وكون النّفس جرمانيّة الحدوث ، يدّلان على ثبوت هذه الوحدة الكماليّة لها . ثمّ إنّ الإشكال الّذي ذكره الشّيخ ، قدّه ، يجرى في جميع القوى ! \_ الحسّاسة ، ولااختصاص له بالخيال . لأنّ الجميع ، الشّيخ ، قدّه ، يجرى في جميع القوى ! \_ الحسّاسة ، ولااختصاص له بالخيال . لأنّ الجميع ،

لوكانت جسمانية ، لكانت متبدّلة بسبب التّغذية ، فيلزم تبدّل الصّور الحالّة فيها ، مع أنّ لها نوع ثبات ووحدة ، فيجب القول بتجرّدها أيضاً تجرّداً برزخيّاً ، أو عدم حلول الصّور فيها ، فتبصّر !

قوله: « وثانيهما » الخ ٨/٢٨٧ .

هذا الإشكال أيضاً مشترك الورود على الا بِنْصار ، بناءً علىالقول بالانطباع فيه . قوله : « والوهم للجزئي » الخ ١/٢٨٨ .

هذا مبنى على مذهب القوم ، من أن الوهم قوة على حيدة . و أما بناء على كونه العقل المُنزّل ، فلايكون قوة على حدة .

قوله: « دل من على وجود خازن قدسي » الخ ٦/٢٨٨ .

فى كون العقل الكلتى خازناً للنتفس إشكال عويص ، نقل بعض تلامذة المحقق الطقوسى والحكيم القدّوسى ، العجز عن دفعه . وهو لزوم ارتسام صور الكواذب فيه ، من جهة تحقّق الحالتين، أى السّهو والنّسيان بالنّسبة إليها . واجيب عنه بأجوبة عديدة . أوثقها ما أجاب به صدر المتألّهين: من أن تحقّق كل شيء فى كل موطن بحسبه، إلى آخر ما أفاده و نقلناه سابقاً بالتّفصيل .

۱- أي: « الى النفس » .

## فِي الْقُوكَ النَّبَاتِيَّةِ

قوله: « فوصف » الخ ١٤/٢٨٩.

أقول: وفيه أيضاً إشارة إلى أن النهاء . الواقع فى الجسد، بتبع النهاء الواقع للنه الله بالحركة الجوهرية ، والتحوّل الذاتى ، وأنه ظل هذا النهاء وصورته .كما أن ذبوله صورة تنقيص جهة ناسوتيتها و تكميل جهة ملكوتيتها .

قوله : « ففيه أيضاً » الخ ١٦/٢٨٩ .

بل ، إشارة إلى سعة وجودها ، وكونها بوحدتها كلّ القوى ، بل الأعضاء وغيرها من أطوارها وشؤونها .

قوله : « من قبيل » الخ ۲۹٬۲۹۰ .

فلايحتاج إلى الرّابط .

قوله: «كما في أطروقيا » الخ ١٣/٢٩٢.

أى ، عدم الدّم .

قوله : « **الاستسقاء** »الخ ۲۹۲/۲۹ .

أى ، الزّقتيّ ، والطّبليّ ، والرَّيحيّ .

قوله: « **والبرص** » الخ ۱۳/۲۹۲ .

أى الأسود والأبيض .

## فِي الْقُوَّةِ الحَيوانِيَّةِ

قوله : «بل عرشه » الخ ١/٢٩٥ .

إنسّما جعل عرشه القالب المثالى"، لأنسّه من موجودات عالم الملكوت، فهو إلىذات النسّفس ، السّى هى منعالم الجبروت أقرب ، ومعحقيقتها المرسلة الكلّيسّة أنسب . والرّوح البخارى" من موجودات عالم الطّبيعة ، ومراتبها العالية ، ودرجاتها الرّفيعة .

قوله: «وتزييفاتها» ١٢/٢٩٧.

قد ذكرنا ما أفاده الفاضل العلَّامة فيها سبق، فراجع!

قوله : « مثل قيان » الخ ١/٢٩٨ .

إنسّما شبسّهها بالقيبّان ، لأنسّها فرحانة بنوره و عاشقة له ، فهى فى التّغنى دائماً بما تشاهد من تجلّيبّات أنواره ومعالى آثاره ، وفيه أيضاً إشارة إلى سريان نورالحيوة فى كلّ شيء: « ألا إلى اللهِ تَصيرُ الأُمُورُ » \ .

١- الشورى (٤٢) ، ٥٥ .

## فِي النَّفْسِ النَّاطِقةِ

قوله : « بل المجرّدة التي » ۲۹۸ . .

أى : لاكذوات المجرّدة ، التي يطرء عليها الإضافة من خارج . فهذا إضراب عن اللّذوات المستقلّة ، لا عن النّفي . و إنّما ذكر هذا ، لأن مذهب القائلين بكون النّفس روحانيّة الحدوث ، هو أن الإضافة المذكورة تطرء على النّفس من خارج ، ففيها إيماء إلى ذلك .

قوله: « والعبارة الأولى » الخ ١٤/٢٩٨ .

وجه الأولوية أن في هذه العبارة جمع بين لسانى التشبيه والتنزيه ، و أن النقس حين كونها في المنظر الأعلى والأفق المبين . فبنورها الفعلى مُشرِقة لأرض البدن و موطن القابليّات .

قوله : « تارة مع الله » ۲۹۲۹ .

بل، تارة مجيث: لا يشغلها شَـأن عنشـَأن ، جامعة بين الأمرَين، متَّصلة بالحضرتين و مجمع للبحرين .

قوله : « و في مراتبها الّـتي يجوز عليها الحركة » الخ ١٥-١٤/٢٩٩ .

إنسّما قيّد بذلك ، لأنسّها من جهة أمريّسها و مرتبة روحيّسها بحكم العقول الكليّبة المرسلة ، لا يجوز عليها الحركة والتسّجدّد ، و لكن باعتبار مراتبها الخلقيّة ، و درجاتها النّازلة يجوز عليها الحركة بالمعنى الأعمّ من الوجوب .

قوله : «كأنّها صور » الخ ۲۹۹ .

الأوّل ، باعتبار مظهريّتهالعالم الأسماء والصّفات وخلافتها عنالله، تعالى !. والشّانى، باعتبار جهة أمريّتها واتّحادها بالعقل الفعّال .

## فِي ذِكْرِ الأَدِلَّة عَلَى تَجَرُّدِ النَّفسِ النَّاطِقةِ

قوله: « و أيضاً في العلم الصيّوري " » الخ ٧/٣٠٠ .

إشارة إلى ماأفاده شيخ الإشراقيين ، منالدّليلالنّدى استفاده من معلم المشّاثين، أرسطاطاليس في الرّويا النّي رآه ، وقد أشرنا إليه سابقاً .

قوله: « من أن ودراك الكليّات مشاهدة النّفس » الخ ٢٠٠٣٠ .

و دلالة هذه المشاهدة و شهادتها على تجرّد النّفس ، مع عدم حلولها بها ، منجهة عدم إمكان مشاهدة القوى المادّية للصّور الكلّيّة المرسلة الأمريّة . لأنّها مدركة للصّور الجزئيّة المقيّدة ،كما قيل :

رو مجرّد شو مجرّد را ببین دیدن هرچیز را شرط است این

كما أنّه لا يمكن مشاهدة وجه كريم الحق" ، إلّا للمجرّدين عن جاباب البشريّة والحدثان ، بل عن ظلمات المهيّة ، وسواد وجه الفقر والإمكان .

قوله : « وجعلوا العلوم والبراهين » الخ ١/٣٠١ .

هذا مورد الاستشهاد بكلامه رفع فى جنّة الخلد مقامه .

قوله: « و كون التّعقل » الخ ١٠/٣٠١.

دفع لإيراد متوهم : و هو أن الدّليل غير مطابق مع المدّعي ، حيث أن التّعقـّل انفعال ، لافعل . ولذلك شبـّهت الفلاسفة النّفس ، من حيث أصل ذاتها وجوهر حقيقتها بالهيولى الأولى ، الخالية عن كافّة الصّور ، القابلة للاتّحاد بجميعها ، أو حلولها فيها .

۱- أي : « لأن القوى » .

فأجاب عنه بقوله: «وكون التّعقيّل ...». وهذا إشارة إلى ماذكرنا في مسألة الوجود الذّهني ": من أن للنّفس بالنّسبة إلى الصّور العقليّة ثلث حالات ، باعتبار درجاتها و مقاماتها في السّير إلى الله ، و أنّها تكون مشاهدة لها عن بنُعد في أوّل مراتب التّعقيّل ، و تتّحد بها في وسط السّير العقلي "الرّوحي"، و تصير خلاقة لها أفي قصوى درجاتها و مراتبها .

قوله « فلا تعبأ » الخ ١٢/٣٠١ .

قد أشرنا إليه سابقاً ، فتذكّر!

قوله : « بل غير متناهية الانقسام » الخ ١/٣٠٢ .

وذلك لانقسام الحال" بانقسام المحل" هنا . والمحل" ، الذى هوالجسم، أوالجسماني، قابل للانقسامات الغير المتناهية ، نظراً إلى قبول المتتصل، لهاعلى مذهب الحكماء، فيكون الحال" فيه أيضاً كذلك.

قوله: « حال من أحوالها » الخ ٣٠٢ ٥ .

أى ، من أحوال الصُّور المعقولة .

قوله: « ببعض المعقولات » الخ ٦/٣٠٢ .

أى ، المعقولات البسيطة . وهذا بخلاف باقى المسالك ، فإنَّها عامَّة لجميعها .

قوله: « وهذا القدركاف » الخ ١٣/٣٠٢.

و أيضاً ظهور النّفس بصفة الإدراك مطلقاً ، من حيث مقام كونها لذاتها ، فحسب. مع أنّها ، من حيث محض ذاتها ، ومقام لا اسم لها ولا رسم ، مقدّمة عليه . وهذاالدّليل ذكره كثير من الفلاسفة العظام ، عليهم شأبيب رحمة الله الملك العّلام .

قوله : « لأن تعقل النفس » الخ ٢/٣٠٣ .

وهذا بخلاف ما اذاكانت مجرّدة . لأنّ شرط إدراكها لها بالعلم الحصوليّ توجّهها

١- أي : « بالصور العقلية » .

٧- أي : « للصور العقلية » .

إليها عند عدم بلوغها إلى أشُّدِّها ، ومقام «لايتَشْغَلُها شأن ٌ عَن شَأَن ٍ » .

قوله : « والنَّفس استرجعتها » الخ ۸/۳۰۳ .

إنقلت: هذا منقوض، أوّلا: بالقوى الجسمانيّة، مثل الواهمة والحسّ المشترك، و بالجملة بالنّفوس الحيوانيّة، فإنّها أيضاً مسترجعة للصّور الحسيّة عند عدم انمحائها عن الخزانة، و إن زالت عن المدركة، من دون الاستعانة بشيء خارج عنها، و ثانياً: ليم لايجوز أن تكون النّفس مادّيّة وتكون لها، كالقوى الجسمانيّة، خزانة حافظة لمدر كاتها، و يكون الاسترجاع من جهة عدم انمحاء الصّورة عن الخزانة.

قلت: أمّا النّقض بالقوى الجسمانيّة ، فغير وارد. لأنّ المدرك والمسترجع فيها هى النّفس ، و القوى اللات و أدوات لها . مع أنّ كون تلك القوى الجسمانيّة محضة ليس بمسلّم عندنا ، بل لها تجرّد برزخى مثالى "، كما دل عليه البرهان . و أمّا النّفوس الحيوانيّة ، فحصول الاسترجاع فيها من دون الاستعانة بأمر خارج غير مسلّم . و على تقدير التّسلّم ، فلها أيضاً تجرّد برزخى صورى " . و لذلك ذهب جمع من الأعلام إلى احشرها استقلالا "، و دلّت عليه الآيات و الاخبار .

قوله : « ظلّ حقّ » الح ١٢/٣٠٣.

إشارة إلى أنتها لامهية بلامهية الحقّ، تعالى شأنه ، وأنّ بساطهاكوجو دهاظلّية. ثمّ إنّا قد ذكرنا وجوهاً عديدة لبيان نفى المهيّة عن النّفس ، معكونها ممكنة وكونكلّ ممكن زوجاً تركيبيّاً فراجع!

قوله : « بها يحوز » الخ ٥/٣٠٥ .

من الحيازة بمعنى الجمع ، أي يجمع ، أو بمعنى النَّيل ، أي ينيل بها .

۱- الكهف (۱۸) ، ۸۲ : « فاراد ربك ان يبلغا أشدهما » .

# فِي العَقلِ النَّظريُّ وَ الْعَقْلِ الْعَمَليّ

قوله : « إن يعمله إنسان » الخ ٦/٣٠٥ .

أى ، و إنكان من شأنه أن يعمله و يخلقه غير إنسان ، و ذلك ، مثل الفلك و العناصر و نحوها . فإنها مخلوقة لله ، تعالى ، ولوجوهه العقلية ، دونالإنسان بماهو إنسان، و إنكان له أيضاً ، أن يعملها بما هو ظل الله ، تعالى ، و من عالم أمره ،كما ورد: «أن أوّل ما خلق الله نورى» ، مع ما ورد و تقرّر : من أن "أوّل ما خلق هوالعقل الأوّل ، الله ي واسطة لا يجاد ما دونه . و في قوله ، «إنسان» بنحوالتنكير إشارة إلى ذلك ، أيضاً .

قوله: « الإنسان بإرادته » الخ ٦/٣٠٥.

احتراز عن الأمور التي يفعلها بقواها الطّبيعيّة والنّباتيّة والحيوانيّة. فإنّها يفعلها الإنسان إمّا ، لا بإرادته ، و إمّا يفعلها ، لا من حيث أنّه إنسان ، بل من حيث ظهوره في مرتبة النّفس الحيوانيّة .

قوله : « **جزويّة** » الخ ٥٠٣٠٥ .

احتراز عنالنّـظرى" .

قوله : «ليتوصيّل» الخ ٨/٣٠٥ .

احترازعنالإدراكات الجزئيّـةللحواسّ الباطنة ، من حيثأنّـهامنشؤونالنّـفس الإنسانيّـة .

قوله : « من مقد مات أوليته » الخ ٥ ٨/٣٠٥ .

۱- أي : « للانسان » .

احتراز عن العقل النيظرى"، أو إشارة إلى أنه ليس من شأن العملي [دراك النيظريات، إلا بالاستعانة بالنيظري".

قوله : « والعقل حيث انعدم استعداد » الخ ١/٣٠٧ .

فيه إشارة إلى الله القائلين بتأخر العقل بالفعل عن العقل بالمستفاد ، و من جمع بين القولين : بالذهاب إلى القدم الثناني على الأوّل ، وجوداً وتأخره عنه بقاءً .

قوله : « بأن يصير » الخ ٢٠٣٠٧ .

قد وقع الخلاف بين أرباب الحكمة فى إمكان حصول هذا المقام الشّامخ الرّفيع للنّفس، فى هذهالنّشأة ، قبل خلعها لجلباب البدن و بلوغها إلى المقام المحمود ، الموعود للمحمدين، ص، أو عدم إمكانه قبله . واختار ، قدّه ، الإمكان ،كما دلّ عليه ماذكره من البيان .

قوله : « نوراليقين » الخ ١٦/٣٠٧ .

إشارة إلى المراتب الثّلث للإدراك : من علم اليقين ، وعينه ، وحقّه .

قوله: « يُعزّى فارٌ » الخ ۱۷/۳۰۷ .

المراد بالنَّار هنا : نارالفناء ، من المحو ، والطُّمس ، والمحق .

ومنالنتور: البقاء بعدالفناء .

و من « نور عَــلي ٰ نور » ، التّـمكُّـن فىالبقاء ، أو الفناء عنالفنائين .

قوله: «مرتبة السّر» الخ ۲/۳۰۸.

وهذه المرتبة غيرالمرتبة التي هي فوق مقام الرّوح والقلب . فإن هذه المرتبة دون مقام الرّوح ، وفوق مقام العقل، كما صرّح به القاساني في شرحه للمنازل .

قوله: « التي هي البرزخية الكبري » ٨/٣٠٨ .

البرزخيّة الكبرى تطلق غالباً على حضرة الأحديّة ، و مقام التّعيّن الأوّل ، كما تطلق عليها البرزخيّة الأولى أيضاً .

١- النور (٢٤) ، ٣٥ .

قوله: «إشارة إلى أنها » الخ ٩/٣٠٨.

بل على الثّانى إشارة إلى أنّها ليست من عالم الخليقة والإمكان ، وتعيّنات الفيض المقدّس ، والنّفس الرّحمانيّ .

قوله: « لأوحدة صرفة » الخ ١١/٣٠٨.

أمَّا نفى الوحدة المحضة، فلظهور التَّعيَّنات الأسمائيَّة فى هذا المقام . وأمَّا نفى الكثرة المحضة ، فن جهة أنَّها كثرة مفهوميّة ، لاوجوديّة .

قوله: « أو إلى أنَّه » الح ١٢/٣٠٨ .

أى : هذه التعينات الظاهرة فى هذا المقام ، من حيث أنها تعينات ، لا عين الوجود الحق \_ إذ هو من حيث حقيقته لا إسم له ، ولا رسم ، ولاغيره \_ لأنها امن حيث الوجود والمصداق ، متحدة به ، بل من حيث إلهيته ، معتبرة فيها جزماً . ولذلك قيل: إن للألوهية سرّاً ، لوظهر لبطلت الألوهية . ولهذه الآية الشريفة تأويلات أخرى ، قد ذكرها صدر المتألمين ، قدة . فى تفسير هذه الآية ، وذكرنا أيضاً فى حاشيته وجوها غير ما ذكره ، قدة .

قوله: «كاستهلاك » الخ ۳۰۹ه.

فيه إشارة إلى أن مرجع ذاك الفناء ليس إلى العدم المحض والبطلان المحض والزّوال الحفالص ، ولا إلى اتّحاد الإثنين ، بل إلى الفناء الحُكُمّى والاستهلاك الوجوديّ . وإنّما لم يذكر الفناء الآثاريّ ، كما أشار إليه بعض الشّعراء بقوله :

من همان دم که وضوساختم از چشمه ٔ عشق

چار تکبیر زدم یکسره بر هرچه که هست

لانّه أدرجه فى الأفعالى" ، من جهة أنّ الأثر هوالتّعيّن الطّارى على الفعل . و قد شرحنا مراتب التّوحيد فى أوّل الكتاب ، فراجع !

۱- أى: « لان التعينات » .

## فِي أَنَّ النَّفْسَ كُلُ القُوى

قوله : «غرر في أنّ النّفس » الخ ٢٠٠/٣٠٩ .

هذه المسألة أيضاً من أمّهات مسائل الفلسفة . و المراد بالكل " . إمّا معنى التّمام ، أو معنى الجميع . والأوّل بمقام الكثرة فى الوحدة أنسب ، والثّانى بمقام الوحدة فى الكثرة . والمراد من الأوّل هنا : انطواء وجودها فى وجودها البسيط ، الواحد المبسوط، وشهودها فى ذاته الحقّة النّوريّة ، ومن الثّانى : ظهورها فى وجوداتها القرآنيّة التّفصيليّة، وشهودها إيّاها فى مقام نورها الفعلى " ، و تجلّيها بفيضها الأقدس والمقدّس .

قوله: « والمرتبة الّتي يتخيّل » الخ ١٧/٣١٠ .

أى : لكل واحدة من القوى العمالة ، و العالامة . و جنودها المجندة ، شأن خاص ومقام معلوم وطور معين ، لا يتعداها . ولكنها ليس لها مقام معلوم وحد خاص، بل هى الظاهرة فى جميع المراتب والمقامات والمتعينة بكل التعينات ، مع كونها فى ذاتها غير متعينة ، ولامقيدة أصلاً.

و المراد بالأطوار على ما فستره، قدّه، الأطوار الحاصلة للنّفس، من حيث شؤونها الذّاتية والصّفاتية والفعلية. وظهورها بأطوار القوى و أفعالها: من الطّبيعيّة والحيوانيّة والنّفسانيّة ونحوها. و يمكن أن يكون المراد بها الأطوار الحاصلة لها من جهة تعجّنها بعجين العوالم الطّوليّة و العرضيّة، و ظهورها بصورة الأسماء و الصّفات و مظاهرها الوجوديّة، وتخمّر طينتها أربعين صباحاً بخميرة الملكات والفعليّات. وقد ذكرنافياسبق من الكلام تفسير هذه الآية الشّريفة، فراجع و تذكر!

#### فِي بَعْضِ أَحْوَالِ النَّفْسِ

قوله: « حادث عند حدوث » الخ ٣١١/٥.

قيل هذا مختص بأرواح غير الكُـمـّل، فإنـّها \ باقية ببقاءالله، لا بإبقائه، موجودة بوجوده، لا بإيجاده.

قوله: « لكان حامل قوّة الفساد » الخ ١٠/٣١١.

من الإشكالات الصّعبة ، النّي عجزت أفهام كثير من الأفاضل عن حلّها ، الإشكال اللّذى تعرّض المحقق الطّوسي" له في هذا المقام ، و طلب وجه الحلّ عنه مع سئو الات أخرى! ، عن معاصره الفاضل الحكيم الخسرو شلهي ولم يقدر هو على حلّها .

و ملختصه: أنّه مابال القائلين بحدوث النّفس مع حدوث البدن، حيث جعلوا البدن حامل استعداد حدوث النّفس، ولم يجعلوه حامل استعداد فنائها وعدمها، مع كونهما متساوى الأقدام بالنّسبة إليه وإليها. وأجيب عن هذا الإشكال باجوبة، لايخلو أكثر منها عن النّظر. والجواب الحق ما أفاده صدر متألّهة الإسلام، مبنيّاً على أصوله العرشيّة: منها كون النّفس جرمانيّة الحدوث روحانيّة البقاء. فإنّه، على هذا التقدير، الجواب عن الإشكال في غاية الوضوح، حيث أنّ النّفس تكون في بدو حدوثها جرمانيّة، مسبوقة بالمادّة والمدّة، ولكن بعد بلوغها إلى أشُدّها العقليّ، وخروجها عن القوّة إلى الفعليّة، بالمادّة والمدّة، ولكن بعد بلوغها إلى الوجود التّجرّدي الأمرى مترفّعة الذّات

۱- أى: « فان ارواح الكمل ».

۲\_ أى : « من اصوله العرشية » .

٣- والصحيح: «وحصول الوجود التجردى الامرى لها».

والحقيقة عن أفق البدن ودارالمادة والاستعداد ، وتصير بالمنظر الأعلى الإلهى وتتحوّل إلى ديارالكليّيّات والجبروتيّات . فلايمكن أن تصير المادّة البدنيّة حاملة لفسادها و عدمها أصلاً . بل لايمكن طريان العدم والفناء عليها . لأنّها مستقرّة عند مليك مقتدر ، فرحانة بنورالله ، و مشاهدة جماله وجلاله ، وجلايا ملكوته وجبروته .

قوله: « قدم ما هو باطن ذات النّفس » الخ ٢-٦/٣١١.

و يمكن أن يكون نظر هؤلاء إلى قيدَم عينها الثّابتة فى علم الله ، تعالى ، و أصلها المتقرّرة فى حضرة اللّاهوت ، و قرار مكين الهاهوت ،كما قال :

كنّا حروفاً عاليات ، لم نقل متعلّقات في ذُري أعلى القلل

## فِي إِبْطَالِ التَّنَاسُخ ِ

قوله : « تعلّق ذاتي " » الخ ١٧/٣١١ .

خلافاً للقائلين بكونها روحانية الحدوث. فإنتهم جعلوا نسبتها إلى البدن نسبة الرّبـّان إلى السّفينة ، والملكث إلى المدينة . وعنده ، قدّه ، هي في بكّر وجودها صورة متصلة له الله السّفينة ، والملك عنده و عند أهل التّحقيق . و لكلّ منها حركة جوهريّة ذاتيّة ، لانسحاب حكم الحركة والتّجدّد على جميع موجودات عالم المادّة ونشأة الطّبيعة.

۱ - أي : « للبدن » .

## فِي أَقْسَام ِ التَّنَاسُخ ِ

قوله : « وقد جوّز بعض العرفاء » الخ ٦/٣١٤ .

قد صرّح بذلك العارف الكامل محيى الدّين الأعرابي فى الفتوحات المكينة ؛ و فى كلمات كثير من العرفاء إيماء إليه . والبروز على النّحو النّدى يقول به أهل العرفان ليس مخالفاً للبرهان ، كما أشرنا إليه فها سبق من البيان .

قوله: « هو تمثيّل الرّوح » الخ ٧/٣١٤.

قيل : مرجع التّـمثّـل إلى الإنشاء والخّـلاقيّـة للبدن ، المناسب للمتمثّـل . و مرجع البروز إلى الخلع واللّـبس ، وفيه نظر .

قوله : « وتمثّله بشراً » الخ ٨/٣١٤ .

المرادبالستوى التمام الكامل فى الصنورة والسميرة . أى: الإنسان الكامل فى الصفات البشرية ، التمام فى الجهات الكمالية الإنسانية ليس له انحراف عن سنة الكمال و شريعة العقل والاتتصال بالمبدء الفعمال ، أصلاً .

قوله : « وفي هذه التّقسيمات » الخ ١١/٣١٤ .

مثل تداخل النقل فىالفصل.

## فِي بَعْضِ أَحْكَامِ النَّفوسِ الْفَلَكيَّةِ

#### قوله : « و تلك النّقوش » الخ ٩/٣١٥ .

قيل ، لأنها جسمانية ولاتقدر على أفعال غيرمتناهية ، وفيه نظر واضح. والحق أنها متناهية بالمعنى الملاتناهى ، المستحيل الممتنع ، وغير متناهية بالمعنى اللايقف. والوجه فى امتناع كونها غير متناهية ما ذكره بقوله : « فإنه إنكان » الخ .

قوله: « مجتمعة مترتبة » الخ ١٤/٣١٥ .

أى : مترتبة بالترتب الوضعيّ والطّبعيّ ، الّذى بين أجزاء الزّمان، وبالتّرتب العليّ ، من جهة أن كلّ سابق علّة لللّاحق ، بنحو الإعداد ، أو الإيجاب .

قوله: « إلى أوائل تلك السّنين » الخ ١/٣١٧ .

فإن المراد من طى السماء ، بناء على هذا القول: طى نقوش نفوسها بعد مضى العام الإلهى ، و تكرّرها مرة أخرى ، بل مرّات غير متناهية عند رأس كل سنة و عام ، من تلك الأعوام الإلهية . فابتداء تلك السّنين عند انقضاء السّنة ، التى قبلها ، وختم دورها ، و بدوكورها . و هو يوم طى تلك النّقوش ، و انتهاء سير فلك وجودها و ظهورها .

و فى قوله ، تقدّست أسمائه . «كَطَىّ السِّجلِ لِللْكُنتُبِ » إيماء إليه أيضاً . لأن الحقايق الوجوديّة ، والآيات الآفاقيّة والأنفسيّة ، أرقام إلهيّة ، ونقوش ربّانيّة ، كتبها أيدى الرّحمان بالقلم الأعلى ، الجمعى الأحدى الكمالى ، و الرّوح الأعظم المحمّدى ، ص ، فى العوالم الطّوليّة و العرضيّة ، التّي هي كتب إلهيّة ، و صحف تامّة ربّانيّة .

١- الانبياء (٢١) ، ١٠٤ .

و طبقات تلك العوالم ، التي منهاالأفلاك والسّموات، باعتبار ، سجّلاتُ تلك النّقوش والأرقام. لأنّها جامعة لشتاتها ، وحافظة لمتفرّقاتها بإذنالله وقوَّته ، كحفظ السّجل للكتب عن الاندراس والتّفرق.

و يمكن أن يكون المراد بالسّماء: القلب التّقيّ النّقيّ ، و من الطّيّ : فنائه في الله. قوله: « و أشير إلى أيّام تلك السّنين » الخ ٢/٣١٧.

أى ، بقوله تعالى ﴿ فَيِيدُومُ كَانَ مِقْدَارُهُ ۗ النَّفَ سَنَةَ ﴾ . فإن قوله، تعالى: «يدبّرالأمرمن السّماء» ، الآية اشارة إلى قوس النّزول، وقوله ، تعالى أن « ثُمُ النَّمَ يَعْرِجُ ﴾ الخ إشارة إلى قوس الصّعود والعروج .

و يمكن أن يكون السّماء إشارة إلى عالم الأسماء وحضرة الجمع ، والأرض إشارة إلى حضرة الكون الجامع . والمراد بغروجها ردّ الأمانة الإلهيّة إلى أهلها .

قوله : «من دون أنثى » الخ ١٦/٣١٧ .

يمكن أن يكون المراد من الأنثى : الموادّ القابلة ، ومن الفحل القوى الحالّة فى الموادّ أو المتعلّقة بها . ففيها إشارة إلى أن ظهور الحق بعد ختم كل سنة ، بإبداء سنة أخرى ، إنّما هو على سبيل الإبداع ، لاالتّكوين والاختراع .

و يمكن أن يكون مراد بعض الحكماء من الشّمس: شمس العقل الكلّيّ، أوحضرة المثال الصّعوديّ ، وصيرورتها ، ما به الوجود لناسوت أخرى ، من غير دخالة العلل الإعداديّة.

ثم إعلم: أن القول بالمحو والإثبات أصح : من وجوه ، أشار إلى بعضها فى الحاشية و فى المتن . و ممما لم يشير اليه ، قده ، هو أن على القول لا يلزم تطابق نقوش كل عام من الأعوام الرّبوبيّة مع الآخر ، بل هى صور الإشراقات الإلهيّة و الأنوار العقليّة ، التي تفاض من عالم الجبروت الأعلى على النّفوس الكليّة . و لمّا كانت العطيّات على

١- السجدة (٣٢) ، ه : « يدبر الاسر من السماء الى الارض ثم يعرج اليه في يوم كان مقداره ألف منة مما تعدون » .

حسب القابليّات ، و تلك النّفوس تتكامل يوماً فيوماً بمقتضى الحركة الجوهريّة، فتكون الإشراقات التي تشرق عليها في كلّ آن أتم و أكل، فكذلك ما يتبعها من الآثار والوجودات السّفليّة ، فلا استبعاد أن ينتهى الأمر إلى طيّ بساط القابليّات ، و أن يظهر الخلق من دون أنثى و وفحل ، و أن يصير كل يوم من أيّام الشّمس ، كألف سنّة مماً تعدّون ، كما ورد ما يؤيّد هذا في الرّجعة . ولا شكت أن هذا أليق بعظمة الحق ، وتجوده ، تعالى السّ

## فِي النُّبُواتِ وَ الْمَنَامَاتِ

قوله: « الى المبدء » الح ٧/٣١٨ .

قد فستره فى الحاشية بالدّماغ . وقيل : إنّ المبدء للجميع هوالقلب ، بناءً على رأى أرسطاليس . ولامنافاة بينهما ، لأنّه مبدء أوّلى للجميع ، و لكن ظهور أفعالها و آثارها إنّما هو فى الدّماغ والكبد ، فتدبّر!

قوله : « و منه قد ظهر صفائها » الخ ۱۱/۳۱۹ .

أى ، و منه أن يظهر صفائها . أو من ذلك الأسباب : ماقدظهر من بيانا تناالسابقة ، من كون بعض النقوس بحسب الفطرة الأولية صافية الجوهر ، نقية الطينة ، بل جميعها ' : من جهة فطرتها «التي فَطَرَ النّاسُ عَلَيْها » ' ، وهي فطرة التّجرّد والأمريّة « قُل الرّوْحُ من جهة فطرتها «الّتي » كذلك ' .

قوله: «كتبديل العلم » الخ ٨/٣٢١.

و منه ، ما ورد من حديث النّبي ، ص ، من شربه اللّبن ، و تأويله ، ص ، لهبالعلم ، كما في فصوص الحكمة .

قوله: « أنَّهم في النَّوم » الخ ٣/٣٢٢.

كماورد: «أنَّ النَّاس نيام، إذا ماتواانتبهوا».

۱\_ أي : « جميع النفوس » .

۲\_ الروم (۳۰) ، ۳۰ ، « فطرة الله التي ... »

٣- الاسراء (١٧) ، ه ٨ .

٤ أى : « صافية » .

قوله: « أضغاث أحلام قرن » الخ ١٦/٣٢٣.

مفعول قرن ، قدم عليه .

قوله : « من اتّحاد المُدْرِكِ والمُدْرَكِ » الخ ١٢/٣٢٤ .

و ذلك ، لأنه على التقدير الأوّل الضّمير في علن راجع إلى المرثى ، فيحتاج إلى الرّابطة ، و تقدير كلمة فيه . وعلى الثّانى يكون فاعله الضّمير ، الرّاجع الى كلمة ( من » ، فلا يحتاج إلى الرّابط . فيصير المعنى المعنى الله عن من يغلبه مرّ صفراء، أوسوداء مع أن من يغلبه راء ، لامرَثَى . والمرثى معلن بذاك ، لاالرّائى . ولكن ، لما كان الرّائى ، والمرثى متحدين، فلا فارق بين الأمرين .

## فِي أَصولِ الْمُعْجِزاتِ والكر المَات

قوله : « بلا **لوح** » الح ٤/٣٢٦ .

أى ، قرىالقلم الأعلى من دون قراءة لوح . أو المعنى ذلكث الرّجل العقلي ّصاحب قوّة الحدس والنّذكاء ، بلالوح قرء ذلك اللّوح قرى أعلى القلم .

قوله: « بل العقل الأوّل في الحضرة الختميّة » الخ ٦/٣٢٦ .

أقول مراده أن الحضرة الختمية ، أى الإنسان الكامل المحمدي، ص، الذي هو ختم الأنبياء وسيتدالرسل، بلختم قوسى الصعود والنتزول ، يتحد بالعقل الأوّل ويتجاوز عن العقول الطولية . لأنه روحه الجمعيّ الكماليّ ، الّذي هوابو الأرواح والعقول .

وهذا الذي أفاده ، قدّه ، على مذاق الحكماء ، و أمّا على مذاق العرفاء الشّامخين، فالحضرة الخنميّة تتصل بالتّعيّن الأوّل ، وتصل في سيرها الصّعوديّ ، و سفرها إلى البرزخيّة الأولى ، وحضرة الأحديّة اللّذاتيّة ، المعبّر عنها عندهم بمقام «قابَقَوسيّن » ، اللّذي هو نهاية سير أولى العزم من الرّسل ، غير المحمّديّين . و يؤيّد ذاك ما ورد عنهم ، ص ، ان روح القدس في الجنان الصّاغورة ذاق من حدائقنا الباكورة .

قوله : « بل هو أمتّى ؟ » الخ ٧/٣٢٦ .

الأم في اللّغة بمعنى أصل الذّى ، أو ما يقصد و يتوجّه إليه . و لمّا كان وجود الحضرة الختميّة الإنسانيّة أصل كل شيء ، من الأشياء الجوازيّة ، و مقصود الجميع، سمى بالأمى .

۱ـ « أب الارواح»، خد .

۲- النجم (۳ه) ، ۹ : « ثم دنا فتدلى ، فكان قاب قوسين أو أدنى » .

قوله: « ولا بالحق عن الخلق » الخ ٨/٣٢٦ ،

كما فىالنّاظرين بالعيناليُـمنى ، والنّذين لم يحصل لهم البقاء بعدالفناء ، و بقوافى المحو، ولم يحصل لهم الصّحو بعدالمحو .

قوله : « وله الفناء » الخ ٨/٣٢٦ .

أقول: المراد بالفناء بعدالبقاء ، هوالفناء في عينالبقاء ، والجمع بينالأمرين بنحو الوحدة والسّذاجة .

قوله: « والبقاء بعدالفناء » الخ ٩-٨/٣٢٦ .

أى ، التَّمكين بعدالتَّلوين ، والجمع بعدالفرق ، أو الجمع في عين الفرق .

قوله : « و يشاهد نوره » الخ ٩/٣٢٦ .

أى يشاهد نورالحق"، أو نور نفسه ، من جهة سريان نوره الفعلى" فى كل شيء: يحكم « نفوسكم فى الأجساد ، وقبوركم فى القبور» .

قوله: « فصاحب النّفس القدسيّة » الخ ١٦/٣٢٦ .

أقول: النّفس القدسيّة ، والكلمة الإلهيّة ، إذا اتّصلت بعالم الأنوارالجبروتيّة، والمعانى المرسلة الكليّة الإلهيّة ، تنزّل تلك المعانى من عالم الجمع إلى فؤاده. وصدره، ثمّ إلى خياله و حسّه بصور تناسبها و رقيقة تجانسها ، فترى مالاعين رأت ، و تسمع مالا أذن سمعت ، و يخطر ببالها مالم يخطر على قلب بشر.

قوله: « أوتيت جوامع الكلم » الخ ٣٢٨/٥ .

أى ، جوامع الكلم الإلهية : من أسمائه ، و صفاته الجالية و الجلالية ، و مظاهر تلك الأسماء : من الآيات الآفاقية ، والأنفسية ، والكلم الوجودية الجبروتية ، والملكوتية ، والناسوتية .

فِي بِيانِ سَبَبِ صُدورِ الأَفْعَالِ الغريبةِ عَن ِ النَّفسِ الإِنسانيَّةِ

قوله « وله نقل مشهور » الخ ۱۲/۳۲۸ . والظاّهر أن مراده حديث المُعكلِّم معالاًطفال .

#### فالمعاد

قوله: « وعشق ينبوع النُّور والحيوة » الخ ٢٠/٣٣١.

المراد به نورالأنوار ، جلّت عظمته وكبريائه ، و سبحاتُ أنوار جماله و جلاله :

من حضرتى الجبروت والملكوت . وكذا المراد بعالم النُّور المحض .

قوله : « فقد آنست » الخ ١٥/٣٣١ .

أى ، آنست من وادى أيمن عالم الأنوار المحضة في هذه النّشأة ، قبل رفض غواسق الأبدان، نار العشق والحبّ بهم ، المحرقة لأنانيّتها والمُصْفية لجوهر ذواتها . لكن لايظهر أثر تلك النّار الموقدة الإلهيّة في أبدانهم و صياصيهم لفرط برودة الخ .

قوله: «وَ لَـقَدُ عَلِّـمُتُهُم » الخ ١٦/٣٣١.

أى، « لَقَدَ عَلَمْتُمُ » نشأة الصّور والمعانى الجزئيّة ، الحاصلة فى المثال الأصغر ، و حضرة المعانى ، و موطن ملكوت النّفس ، التّى هى أمثلة و برنا مجات للصّور الكليّة العقليّة ، و أرباب الأنواع والعقول العرضيّة ، « فَلَمَوْ لَا تَدَ كَثَرُوْنَ » لماورا مهامن تلك العقول والأرواح المجرّدة الأمريّة .

قوله: « وعندنا » الخ ۱۷/۳۳۱.

الفرق بين ما أفاده صدرالمتألّمهين و ما أشار اليه ، قدّه ، أنّ المشاهد والمرقىّ على ما أفاده ، قدّه ، أرباب الأنواع والمثل الأفلاطونيّة . و على ما أشاراليه ، قدّه ، عناوين هذه العقول ، وحكاياتها لأنفسها ،

قوله: «كلّ البهاء» الخ ۲۰۰/۳۳۲.

۱- الواقعة (۹۰) ، ۲۲.

الكل هنا بمعنى التمام ،كما فى قولهم : « بسيط الحقيقة كل الأشياء » . و إنهما خصه بمرتبة الواحدية ، لأن مرتبة الأحدية مقام الفناء و ظهورالحق بالقهارية المطلقة التامة ، والوحدة الصرفة الساذجة ، ولأنه جعلها محيطة بكل البهاء ، ومرتبة غيب الغيوب، و إن كانت محيطة بالجميع ، إلا أنها ماعدت من المراتب .

قوله: « فالعقول المرتبّبة » الخ ١٤/٣٣٢.

أى ، الطّوليّة : إمّا محسوبة من صقع الرّبوبيّة على ما ذهب إليه صدرالمتألّهين، من جهة أن ّترتبها فى الصّدور يؤدّى إلى عدّها من صقع الرّبوبيّ ، نظراً إلى الوحدة الوجوديّة الظّليّة ، التّي تحصل لها ، لأجل ترتبها فى الوجود . و إمّا معدودة من أعلى ناحية العقول المرتبة باطن ذوات تلك المتكافئة .

و إنسما ذكر هذه الجملة فى المقام من جهة أنه ، قده ، جعل مشهود الدّفس المثل النتوريّة ، و بَعْدها كلّ البهاء ، اللّذى فسّره بحضرة الواحديّة ، فاعتذر عن ذلك بقوله: «فالعقول المرتبّة » الخ .

قوله : « **إذ للصّياصي** " » الح ٢/٣٣٣ .

أى ، دليل أن حاله عند الاتتصال بعالم النتور ، من حيث نسيان دارالغرور ـ كحاله عند كونه من قطان دارالغرور ، من جهة نسيانه لعالم الأنوار والسترور ـ أنه عند كونه متوطناً في هذا العالم ، قاطناً في هذه النشأة ، متعلقاً بالصليصية الظلمانية ، يـُـوْمى ويشير إليها بالإشارة التي تختص بالنفس : أى ، « بأنا الأبهى الله . .

قوله : « فتوهم أنه » الخ ٦/٣٣٣ .

إشارة إلى ماذكره ، قدّه ، بقوله: «إذ للصّياصي » الخ .

قوله : « فالأنوار المديرة » الخ ٧/٣٣٣ .

إشارة إلى قوله : « ينسيه نفسه » الخ .

قوله : « سرّ شطحيّات » الح ٩/٣٣٣ .

مثل قول سلطان العارفين : « سبحانى ما أعظم شأنى »!

قوله : « يعلم بالحضور » الخ ٩/٣٣٣ .

أى : يعلم بالعلم الحضوريّ الشّهوديّ الأشياء الّتي هي الشّيء بحقيقة الشّيئيّة : من الحقّ ، و أسمائه ، وصفاته ، وأفعاله المُبدِعة ، و أفيائها : منالأفعال المخترعة والمكوّنة.

قوله : « لكلمة هو » الخ ٣٣٣/ ١٠.

أى ، الواقعة في قوله فهو لعالم العةول مرتقي .

قوله: « باعتبار بعض المراتب » الح ۲۰/۳۳۳.

أى،باعتبار مرتبة « فَنِي يَسمع » و «بىيبصر » ، ومرتبة « مَا رَمَيْتَ إِذْ رَمَيْتَ » ا

الآية .

قوله: « ثم شرعنا في تعليل » الخ ٣٣٣٠ .

وجه التعليل، أن الشاهد والمشهود فى ذاك المشهد الرّفيع ، والمنظر الأعلى والأفق الأرفع ، وجود صرف و نور ساذج محض ، حيث أن الشاهد قاب التّقى النّقى اللّذى هو متسع الرّحمان ، والمشهود عند الخلاص عن دارالغرور ونشأة الهاوية والظلّمات ، هى الأنواراللّلاهويته ، والجبروتية ، والملكوتية ، التّي هي أيضاً مبرّات عن المهية ، والحدود الحاكية عن ضيق الوجود ، و قصوره . بل لودقيّقت النظر ، و عمقيّت الفكر ، لصدّقت أن الشّاهد والمشهود كليّهما ، هو الحق والنّور المطلق .

قوله: « اللَّذَيْنِ » الح ١/٣٣٤.

الظّاهرالّذى ، ليكون صفة للشّىء ، المراد به شيئيّة حقيقة الوجود . ولوكانت النّسخة هكذا ، يكون مرجع ضمير « هو » كلّ واحد : منالشّيء والوجود .

قوله : « مهيّة يصحب » الخ ٣٣٤ .

إشارة إلى ما ذكر في مبحث التشكيك : من جوازه في الذَّاتيَّات والمهيَّات .

١- الانفال (٨) ، ١٧ .

۲- أي : « المشهود » .

ولكن من حيث الاتّحاد معالوجودات وبلحاظها .

قوله: « فجنّة اللّقا » الح ٦/٣٣٤.

أى جنّة الذّات ، وهى عندهم عبارة عنالفناء فىالله والبقاء به . وهى نتيجة قرب الفرائض ،كما أنّ الثّانى انتيجة قرب النّوافل .

قوله : « و أصل الإطلاق » الخ ٨/٣٣٤ .

أى : إطلاق الجنّة على الجنّتين من باب المشاكلة بينهما .

۱- «كما أن الثانية » ، خ ل .

## فِي الْمَعَادِ الجِسْمَانِيّ

قوله: « فيكون المعاد » الخ ١٦/٣٣٤.

أى ، معاد الأرواح الكلّيّة ، البالغة إلى حدّ العقل بالفعل . والمستفاد .

قوله : « بل تبقى دهراً » الخ ١٧/٣٣٤ .

أى ، ببقاء أصولها وحقايقها البرزخيَّة ، أو بتحوَّل تلكث الصُّور إليها .

قوله : « والقائلون » الخ ٤/٣٣٥ .

أقول: أى، القائلون به مع القول بالحركة الجوهرية . و إلا فع إنكاره الايدفع القول أبه الشبهة والإشكالات ، إلا بالقول بتجرّد الخيال ، والقوى الحسية ، أوالخيال و ماورائه ، كما لا يخنى النعم ، على ما صوّره فى ردّ صدرالمتألّمين يمكن أن يكنى القول بعالم المثال فيه ، ولكن سنبيّن عدم تماميّته .

قوله: «فلقوله تعالى» الخ ١٢/٣٣٥.

فيه شهادة من وجوه :

منها ، إضافة الرّضوان إلى الاسم الجامع الإلهيّ .

و منها ، وصفه بكونه أكبر .

و منها . تنكيره ، الدَّال هنا على تفخيمه .

قوله: « وقول أميرالمؤمنين » الخ ١٢/٣٣٥.

و الشّهادة فيه فى قوله ،ع، «بل وَجَدْتُكَ أَهْلاً لِلْعَبادة ، فَعَبَدْتُكَ ». فإنّ فيه إيماءً إلى أنّ جنّة المقرّبين ، وهى لقاء الله ، جلّ جَلاله ، و الاتّصال بجنابه ،

۱- « انکارها » ، خ ل .

و حضرة جبروته و ملكوته ، وأنّها فوق جنّة الفعل والأعمال ،كما أنّ فيه أيضاً ايماء إلى تحقّق نار أخرى ، وهي نارالفراق والبُعد عن دارالتّلاق .

قوله،ع: «فَهَبَبْني» الح ١٣/٣٣٥.

قال ، قدّه ، في الحاشية : « أي سلّمت أنّى صبرت ، وإنَّما فسرت » الخ .

أقول : يمكن أن يكون إسناد الظنّ إليه ، تقدّست اسمائه ، باسان «مَا رَمَيْتَ إِذْ رَمَيْتَ » ، الآية . إذْ رَمَيْتَ » ، و «مَن ۚ ذَ اللَّذِي يُقُوْرِضُ اللهَ قَرْضًا حَسَناً » الآية .

قوله : « ومن غلب عليه التّعلّق » الخ ٤/٣٣٦ .

أقول: الظّاهر منه ، أن ذاك الحزب ، اللّذين هم حزب الله ، ينخرطون في سلكك العقول الكلّيّة ، والمثل النّوريّة الإلهيّة ، ويرفضون عالم الغرور ، ونشأة الهاوية بالكلّيّة . و لكن مختار أصحاب الحق ، و أرباب الحقيقة أن هم الظّهور بجميع العوالم والنّشئات ، والجمع بين الجنّات الثّلث ، و القُرّبات الأربع ، و أن مصير هم إلى الله ، و رضوانه ، « فَطُوْفِي لَهُمُ \* وَ حُسُن مَابِ » ".

قوله : « فيشغلهم » الخ ٦/٣٣٧ .

تفريع على قوله: « وليس لهم » الخ .

قوله: « أمكن » ٧/٣٣٧ .

خبر « أن ّ » .

قوله: « لأنتها » الخ ٧/٣٣٧.

أى ، الأبدان الحَيُّوانيَّة والإنسانيَّة .

قوله : « **أقول : كون جسم** » الخ ٦/٣٣٨ .

لايخني عليك ، أن مع القول بوجود عالم المثال الأكبر :

١- الانفال (٨) ، ١٧ .

٢- البقرة (٢) ، • ٢٤ .

٣\_ الرعد (١٣) ، ٢٩ .

إمّا أن نقول بتجرّد الخيال ، و القوى الباطنة ، أم لا . فإن قلنا بتجرّدها ، فأى حاجة إلى الالنزام بتعلّق النّفس بالأجرام المذكورة ، أو صيرورتها مظهراً لها ولتخيّلاتها؟ فإنّ النّفس حينئذ مستكفية بذاتها ، وشؤونها الذّاتيّة فى ادراك الصّور البرزخيّة ، لاسيّما، لوقانا بتعلّقها بأبدان مثاليّة ، شببهة بتلك الأبدان النّاسوتيّة : فى الصّورة المقداريّة .

و إن لم نقل بتجرّد تلك القوى ، وقلنا بفنائها بفناء البدن ، فمجرّد القول بوجود عالم المثال ، من دون الذّهاب إلى الأبدان المثاليّة ، و تعلّق النّفس بها بعدالمفارقة ، ممّا لا يكنى فى تخيّل النّفس لتلك الصّور ، كما لا يخنى أ . وعلى القول بها ، فلاحاجة إلى الالتزام بالتّعلّق ، النّدى ذكره ذا نك العلّمان أصلاً . لأنّ التّعلّق بتلك الأبدان يكنى فى تخييل تلك الصّور ، من دون حاجة إلى التّعلّق بجسم آخر ، كما هو من الشّمس أبين و أظهر .

ثم "، إن "انتقاش صور ما دون الأفلاك فى جسم الفلك ، لاشهادة فيه على إمكان تلك المظهرية . لأن تلك الصور من معاليل وجوداتها و نتائج حركاتها ، بخلاف تلك الصور المتخيلة ، سيتما الكاذبة منها ، التي هي كلفظ ، ظهر تحته العدم . فإنه ، كيف يمكن أن تصير تلك النفوس الشريفة الفاضلة مظهراً لها و شريعة ، لكل وارد منها ، و ذلك ، مثل تجويز أن تصير النفوس الكلية الفاضلة الإلهية مظهراً للصور المتخيلة لنفوس الفجار والكفار؟فهل يرضى به عاقل لبيب ، أوفاضل أريب «كلا إنها كليمة " هُو قَائِلُها» " و « قَلْبُهُ مُطْمَئِن " بيا الإيثمان » " بعدم إمكانها .

و من هنا اضطربت كلماتهم في جواب ما اورد على كون العقل الفعّال خزانة للصّور العقليّة : من لزوم ارتسام صور الكواذب فيه ، حتّى نقل عن بعض تلامذة المحقّق الطّوسيّة : عـَجُوزُه ، قدّه ، عن الإتيان بالجواب المُشْبع . فلو لم يكن مظهريّة الموجودات العالية

١- أى: « صيرورة الاجرام » .

٢- المؤمنون (٢٣) ، ١٠٠٠ .

٣- النحل (١٦) ، ١٠٦ : « الا من أكره و قلبه مطمئن بالايمان » .

للصدّور الكاذبة ، و دعابات الوهم الكاذب ، مُنْكَرَة عندهم ، لما تشوّشت كلماتهم فى حل هذا الإشكال . مع أن ظهور هذه الصوّر بعد ارتحال النّفس من دارالغرور، وقطع تعلقها عن البدن النّاسوني ، فى مجالى إدراكاتها و تصوّراتها ، ليس كظهورها عند بقاء علاقتها به . فإن ظهورها عند بقاء العلاقة ظهور ضعيف ، منفكّة عن الآثار الخارجيّة . مخلاف ظهورها بعد رفض العلاقة البدنيّة ، فإنّها مقارنة مع الآثار العينيّة ، بل ، وجودها خارجي محض ، و عيني صرف . فيلزم من ظهور هذه الصوّر فيها اتّصافها بآثارها و لوازمها و أحكامها ، ولايجوّزه أحد من أهل المعرفة و ارباب الدّراية .

ثم لوسلمنا عدم لزوم مُحال: من مظهرية تلك المجالى لإدراكات النفس بعد رفض العلاقة البدنية ، فليس مراد هولاء الروساء تلك المظهرية . لأن تلك الأنفس عندهم ، بعد مفارقة الأبدان الطبيعية ، غير بالغة إلى المقام الاستكفاء بذاتها و باطن ذواتها في إدراك الصور ، بل محتاجة في إدراكها إلى الآلات والقوى المادام لم تحصل العلاقة الاتحادية معها و مع تلك الآلات ، لم يمكن أن تصير واسطة لها في إدراك الصور و نيل الحقايق . ولذلك قالوا: إن النفس تتعلق بتلك الأجساد بعد الارتحال و رفض علم الجهات و الأبعاد . و بالجملة : تلك المظهرية ، على تقدير صحتها ، لا ربط لها بما يقولونه أصلا .

قوله، قدّه: « ولامنافاة » الخ ۱٤/٣٣٨.

أقول: كون هذه الصّور قائمة بذواتها غير ملائم لمذهب المشّائين ، ولا لمذهب شيخ الإشراقيّين ، لأنّهم ليسوا قائلين بتجرّدالخيال . وقول الشّيخ ، ره ، بوجودعالم المثال غير ملازم لتجرّده ، كما يظهر من كتبه و مؤلّفاته . مع أنّه ، لو تحقّق قيام تلك الصّور بذاتها ، و ارتحال النّفس من هذه النّشأة إلى عالم المنشآت وحضرة الملكوت ، فأى تحاجة لها إلى المذه الأجساد و صيرورتها منظ هراً و منج للى لها ، لأنتها قائمة بذات النّفس بالقيام

۱\_ « سنفک » خ ل .

الصّدورى"، و ظاهرة فى عالم الملكوت بالوجود الملكوتى ، من دونالتّجافى،ولاالنّزول عن تلكث النّشأة إلى ذاك العالم ، حتى تحتاج إلى مظهر ناسوتى".

قوله،قده: « أي المجرد » الخ ١٧/٣٣٨.

أقول: عمدة ما يتمستك به صدرالمتألتهين ، قدّه ، فى ردّ هؤلاء أنّ سرّ الموت الطّبيعيّ عنده ، قدّه ، خروج النّفس من القوّة إلى الفعل ، وارتحالها من الدّنيا إلى الآخرة . فكما أنّ عودها إلى البدن النّاسوتيّ مستلزم للمُحالات ، اللّازمة للقول بالتّناسخ: من الحركة القهقرائيّة ، و عود « ما بالفعل » إلى « ما بالقوّة » ، فكذلك عودها ثانياً إلى الك الدّار و تعلّقها بالأجساد الطّبيعيّة ، عنصريّة كانت ، أو فلكيّة ، ولو بنحو المَظْهريّة ، مستلزم لتلك المُحالات أيضاً ، كما لا يخفى على العارف الخبير ، والنّاقد البصير .

قوله : « و علاقة نفس » الخ ٣/٣٣٩ .

أقول: لاعلاقة للنّفس بتلك المرائى ، ولابالصّور الحاصلة فيها أصلاً. ولذلك لاتتمكّن من التّصرّف فيها ، ولا ما بإنشائها ، أو إظهارها، أو محوها ، وبالجملة: التّصرّفات النّي لها بالنّسبة إلى مدركاتها أصلاً .

و مع تسليمه ، فالقياس معالفارق: حيث أنّ النّفس مادام لم ترفض عالم الطّبيعة بدنى الوجود ، و تلك الصّور المرآتيّة من موجودات ذاك العالم عنده ، قدّه . و هذه بخلاف تلك الصّور الإدراكيّة ، الحاصلة للنّفس ، بعد ارتحالها عن هذاالعالم ، واتّصالها بعالم الثّبات والجمعيّة ، و نشأت الكبرياء والعظمة ، والجبروت .

قوله : « و هذا الظّهور من باب الضّرورة واللّزوم » الخ ٦/٣٣٩ .

أقول: مظهرية الأفلاك للصور التي للعالم المثال الأكبر، و إن كان على سبيل اللنزوم، من جهة كونه فى طول وجود الأفلاك، بل سبب وجوداتها الزّمانية، ولكن عالم المثال الأصغر ليس بالنسبة إليها كذلك. بل، هو بمنظر أدنى وأفق أسفل منها كماهوظاهر لا يخفى! كيف لا ؟ وهى متحدة بنفوسها الكلّية الفاضلة الشّريفة، التي هى من أسباب وجود النّفوس الجزئية، ووسائط تحققها، مع قوّتها الأمرية والخلقية. فكيف يمكن

أن يقال : بأن انفعالها عن تلك الصور من الضرورة واللزوم ، مع أنه فرق بين ظهور الصور في المرآت ، و بين ظهور المدركات في الأفلاك ؟ إذ ليس من شأن المرآت إدراك ما يظهر فيها ، إلا أن تكون مجردة ، قائمة بالذات ، بخلاف الأفلاك ، كما هو مسلم عند الجميع . فيلزم من ظهور الصور فيها إدراكها لتلك الصور وانفعالها عنها . لأن الإدراك نوع انفعال عندهم . ولو جعلت خلاقة لها ، لكان المحذور أشد ، لاستلزامها أن تصير مُنشيأة للصور الغير الملائمة لذاتها في أبدانها ، على سبيل الضرورة .

قوله: « مدفوع » الخ ۱۲/۳۳۹.

أقول: لانسبة بين مظهريّة الرّوح البخارى ، والقوى الدّماغيّة ، لأفعال النّقس و إدراكاتها ، في هذه النّشأة قبل ارتحالها عن البدن ، و بين مظهريّة الأفلاك لها . لأن الأرواح البخاريّة والقوى الدّماغيّة كلّها من شؤون النّفس ، وهي فاعلة لها و للصّور الظّاهرة فيها . وهذا بخلاف الصّور الظّاهرة في الأجساد الفاكيّة . إذليس للنّفس بالنّسبة إليها : لانسبة وضعيّة ، حتى أنعكر لإنشائها ، ولا نسبة إشراقيّة وجوديّة ، حتى أتصير مظهراً للصّور القائمة بها ، على سبيل الضّرورة واللّزوم .

قوله : « أثبت مظاهر في هذا العالم » الخ ٩/٣٣٩ ع. ١٠ ،

أقول: المظاهرالتي اثبتها ، قدّه ، للصوّر المعلّقة للمثال الأكبر، وحضرة الملكوت في هذا العالم ، لاربط لها بتلك الصّور الإدراكيّة . لأن تلك الصّور لها أصل ثابت في العالم الأعلى ، ويظهر في العالم الأدنى على سبيل العكس والرّشح، وتكون مناسبة لهذا العالم الأسفل . و هذا بخلاف تلك الصّور الإدراكيّة : لأنها ، لوكانت أصولها الثّابتة ا في الأسفل . و هذا بخلاف تلك الصّور الإدراكيّة : لأنها ، لوكانت أصولها الثّابتة ا في حضرة المثال الأكبر، فالنّفس بعد رفض هذا العالم ، واتّصالها بعالم الملكوت، مستغنية عن أن تَكُدر مَرّة أخرى إلى هذا العالم ، وتُنشياء مدر كاتها في المجالى ، التي هي من موجوداته و مجانسة معه .

وإن كانت أصولها قائمة بذات النّفس،فهي تدركها بذاتها،من غير حاجة إلى أمر آخر.

۱ ـ « ثابتة » ، خ ل .

و إن لم يكن لها أصل ثابت أصلاً. فلا يمكن ظهورها فى مجلى من المجالى أصلاً، الا بإنشاء النفس و إيجادها . و إذذاك ، فهى تقوم بذاتها ، من غير حاجة إلى تلك المظاهر والمجالى .

قوله « **قد تتخلّصون** » الخ ۱۳/۳۳۹ .

أقول: الظنّاهر من كلام الشّيخ أنّ تلك النّفوس تتخلّصون عن عالم الدّنيا إلى دارالآخرة. ومع هذا فكيف يمكن رجوعها إلى تلك الدّار الدّنيا، و إنشاء الصّور فى الأجسادالفلكيّة. وهل هذا إلّا مفسدة التّناسخ؟ ثمّ ،كيف يمكن تخلّصها إلى عالم الآخرة، مع خلودها فى العلاقة بتلك الأبدان النّاسوتيّة ؟ نعم ، لو قيل بكون أجساد عالم الأفلاك العلويّة من موجودات عالم المثال ، يمكن أن يكون لذاك القول وجه.

قوله: « ومعنى ما نقل شارحها » الخ ٣/٣٤٠.

أقول: لاريب فى عدم انطباق هذا الكلام على ما أفاده أصلاً ، بل على تعلّق هذه النّفوس بتلك الأبدان ، كما لا يخفى !. وعلى تقدير كون المراد منه ما أفاده ، قدّه ، فقد علمت عدم استقامته ، أيضاً .

قوله: « إنَّ الأشياء الطَّبيعيَّـة » الخ ٢٤٠/٥.

لايخفى ظهوركلامه فى القول بالحركة الجوهريّة ، كما أشار إليه صدر المتألّهين، لافيما أفاده ، قدّه ، كما يرشد إليه : قوله : « ثمّ النّفس ، ثمّ العقل » ، و قوله : « أنّ الأشياء الطّبيعيّة » ، و قوله : « إذا فسد » ، الخ .

قوله : « ومعنى ما ورد في أخبار » الح ٧-٦/٣٤٠ .

أقول: ماورد فى الأخبار، إمّا منزّل على مثاليّة العرش والكرسى"، كما ذهب إليه كثير من العارفين، أو على أنّ المراد من السّماء فيها العالم العلوى" المثالى"، عبّر عنه بها، تقريباً إلى الأفهام.

قوله: « وبالجملة » الخ ٨/٣٤٠ .

أقول : قد عرفت ورود اعتراضاته على شيخ أنباع المشرقيّين ، أيضاً .

قوله « وفيه مالايخفي » الخ ٣/٣٤١ .

قد أفاد فى الحاشية الإشكالات الواردة على هذا القول . و ما أفاده مبنى على قطع النتظر عن بطلان الجواهر الفردة . و إلا ، فيكنى فى بطلانه الأدلة القائمة على بطلانها. و أمّا ما ذهب إليه بعض البارعين فى الحكمة اليمانية: من بقاء علاقة النتفس بمادة البدن ، وإن زالت علاقتها عن صورتها ، وكذا ماذهب إليه بعض آخر: من وجودالودايعالنقسانية فى البدن ، و تحريكها له إلى حيزالنتفس ، على ما بيّنه فى رسالة مستقلة فى هذا الباب ، فى البدن ، مع عدم استقامته فى نفسه ، لاربط له بهذا القول أصلا ، كما بيّناه فى رسالة مفردة .

قوله: « لأنّ النّـفس باقية » الخ ١٠/٣٤١.

لم يعبأ بقول أصحاب الانطباع، كما أشار إليه فىالحاشية ، لفرط ردائته وسخافته .

# فِي بَيانِ كُوْنِ الْبَدَنِ المَحْشور عَيْنَ البَدَنِ الدُّنيوي "

قوله : « و لوازم الهيولي <sup>ا</sup> » الح ٣/٣٤٢ .

مبتداء ، خبره قوله: «مثل قبولالتّركيب» الخ .

قوله : « بل بعد كونها » الخ ٩/٣٤٢ .

اى ، عندكون النّفس فى مرتبة الطّبيعة ، أى الصّورة النّطفيّة والمراتب النّازلة عنها ، المشار إليها بقوله ، تقدّست أسمائه : « هـَل ْ أَتَى ٰ عَلَى الْإِنْسَانِ حِيْنُ مِنَ الدَّهُ لِهُ لَمَ ْ يَكُنُن ْ شَيَنْاً مَذ ْ كوراً » ١ .

قوله، قدّه: « وفيها سرّ الهبوط والعروج » الح ١/٣٤٣ .

أى ، سرّ هبوط الأرواح المرسلة الكلّيّة ، مثل روح القُـدُس ، إلى هذا العالم ، ثمّ عروجها إلى حظيرة القدس و عالم الأمر ، بعد هبوطها منها .

أو عروج النّفوس الكلّيّة الإنسانيّة إلى اللك العوالم الكلّيّة الإلهيّة ، مع كونها متعلّقة بتلك الأبدان النّاسوتيّة ،كما ورد فى إدريس ، وعيسى ، ع ، و فى حق نبيّنا و سيّدنا ، سيّدالأنبياء و المرسلين ، و خاتم الرّسل و النّبيّين ، ص ؛ و ما ورد من سبق الأرواح على الأجساد ، وكونها مخلوقة قبلها بألنفتى عام ؛ و ما ورد من أخذ الميثاق عن الأرواح والنّفوس ، فى عالم الذّر و النّشآت السّابقة على الكون الفرقانيّ النّاسوتيّ لها .

أو سرّ هبوط النّفس من المحلّ الأرفع الأعلى الله هذا العالم ، ثمّ عروجها منه إلى نشأة الآخرة ، و دارالحيَوان والقرار .كما قال رئيس الحكماء في عَيْنيته:

هَبَطَتُ إِلَيْكُ عُمِنَ المُحَلِّ الأرفَعِ وَرْقَاءُ ذَاتُ تَعَزُّزُ وَتَمَنُّع.

مع أن " النّفس عندهم حادثة بحدوث البدن ، أو عند حدوثها ، لاقديمة أزليّة " ، و سابقة الكينونة على كينونة البدن ، حتى " تهبط إليه من محلّها الأرفع الأعلى ا، كما أشار إليه في الحاشية .

فإن جميع ذلك مبنى عنده ، قد ، على هذا الأصل و تلك القاعدة ، أى كون الكينونة السّابقة . لحقيقة ، هى بعينها لرقيقتها اللّاحقة و بالعكس ، المتفرعة ، هذه ، و أمثالها على ما أسّسه صدر المتألّهين ، من الأصول الحقّة البرهانية : من « أصالة الوجود ومشكّكيته »، و « كونه حقيقة واحدة ، رفيع الدّرجات »، و « جواز الحركة في الجوهر »، وغير ذلك من القواعد الحقة ، المشار إليها سابقاً ولاحقاً : فإن الهبوط بكيلا معننييه مبنى على سراية حكم الرّقيقة إلى الحقيقة . فإن الهابط من عالم الجمع و حضرة القدس ، رقيقة العقل الفعيل والعقول الطولية و العرضية و النّفوس الكليّة . و كذا النّفس الجزئية الحادثة رقيقة النّفوس الكليّة . ولكن من جهة سراية حكم الرّقيقة إلى الحقيقة ، إلى الحقيقة ، إلى الحقيقة .

والأولى أن يجعل نسبة الهبوط إلى النّفس من فروعات عكس القاعدة . فإنّ الهبوط فرع كونها فى العالم الأعلى الإلهي ، حتى تهبط منه إلى المحلّ الأدنى النّاسوتي ، مع أنّها حادثة بالتّفصيل الّذى مرّ ذكره . ولكن ، لمّا كانت حقيقتها و أصلها ثابتة فى هذا العالم، فبحكم الاتّحاد والسّراية ، جعلت كينونتها عين كينونة الرّقيقة ، و نسب الهبوط إليها . وكذا سبق الأرواح و تحقيقها فى عالم الذّر و نشأة أخذ الميثاق مبنى على العكس .

والعروج بالمعنى اللّذى ذكرناه مبنى عليه أيضاً ، لو قلنا بمقالة من ذهب إلى أن المعراج ، كان روحانيًا فقط ، أو بالأبدان المثاليّة البرزخيّة . ولو قلنا : إنّه كان بهذا البدن الفرقاني المادّي النّاسوتي ، فهومبنى على انغار البدن تحت سطوع نورالرّوحالكليّ، ومقهوريّته ذاتاً و حكماً ، تحت إشراقاته النّازلة من حيّزها إلى أسفل السّافلين ، الأجساد

۱- أى: « القاعدة المتفرعة » .

۲- «فی ذاك» ، خ ل .

الدّنيويّة، وموطن الأبدان النّاسوتيّة، ونحوذلك من الوجوه المذكورة في محلّها ومقامها، فتدبّر!

قوله : « وهو أن الوحدة » الح ٤/٣٤٣ .

أقول: تتميم هذا الوجه يتوقيّف على الوجه الأوّل ، و جواز الحركة الجوهريّة الاشتداديّة،كما لايخني !

قوله : « و مدّة » الخ ٩/٣٤٣ .

أى ، المادّة بالمعنى الأعمّ من الأولى والثّانية . لأنتّها بمعنى المادّة الأولى واحدة بالشّخص عندهم ، إلّا أنّ شخصيّتها تبع شخصيّة الصّور ، و في حدّ ذاتها مبهمة .

قوله، قدّه: «مادام ضعفها » الخ٣٤٣/١٠.

بل المادّة ، عندالقائلين بالتّركيب الاتّحادىّ ، جهة نقص الصّورة و تشبّكها <sup>ا</sup> بالعدم ، لا أمر غيرها بحتاج إليها .

قوله: « فالنَّفس » الخ ١٦/٣٤٣ .

هذا بالنسبة إلى النفوس الغير البالغة إلى حدّ العقل بالمستفاد ، التي لم ينسلخ عنها اسم النفس. فإن أمثالها محتاجة إلى بدن منّا ، سواء كان مادّيناً ناسوتيناً ، أومجرداً برزخيناً. و أمنا نفوس الكمّل البالغة إلى مقام : « منا رَمَيْتَ إذْ رَمَيْتَ ،» ٢ و «مَن ° رَآنى فَقَدُ وَأَمّا نفوس الكمّل البالغة إلى مقام : « منا رَمَيْتَ إذْ وَمَيْتَ ،» ٢ و «مَن و آنى فَقَدُ رَأَى الحَق » ، و « إن اللّذين يُبكي عُونكك » " الخ فهى بعدر فض الأبدان و هجر الغواسق تنخرط في سلك العقول ، و تتصل بعالم النّور ، كما مرّ تفصيله ، سابقاً .

ثم من المنخفى أن ذكر المقدمة الأولى ، وهي كون المادة معتبرة بنحوالإبهام، لبيان الواقع و تقريب فهم المقدّمة الشّانية إلى الذّهن . إذلاحاجة إليها فى المقام، من جهة أن ّالبدن الأخروى عنده ، قدّه ، مجرّد عن المادّة ، وإن لم يكن مجرّداً عن المقدار . او لبيان علّة

۱- أي ، « تشبك الصورة » .

٢- الانفال (٨) ، ١٧ .

٣- الفتح (٤٨) ، ١٠ .

استغناء النَّفس عن البدن المادَّى ، عند ارتحالها إلى دارالقرار .

قوله : « ثم صورة طير » الخ ٤/٣٤٤ .

إشارة إلى قوله ، تقدّست أسمائه : «وَ إِذَا النُّو حُوشُ حُسْرَتْ » ١.

قوله: « بعد اتتحاد النّفس » الخ ٤/٣٤٤.

أى ، الأبدان مع تفاوتها تتَّحد بعد اتَّحاد النَّفس شخصاً ، و باتَّحادها.

قوله : « مقيّداً » الخ ٩/٣٤٤ .

إشارة إلى أن بدنه العنصرى ، الغير المقيد بكونه بمرتبته ، الخاصة ، أى المرتبة المخصوصة بظهوره الخاص فى بلدكذا ، مع تشخصات تابعة للنتحوالخاص ، من ظهوره وتجليه ، ليس بمدفون فى المدينة ، بلسارفى جميع أبدان الطيبين والأراضى الطيبة النقية ، كما ورد . «ان فى قلوب من والاه قبره ».

قوله: «كتحسينات» الخ ١١/٣٤٤.

مثل ما ورد ، من «أن صورة المؤمن يوم القيمة ، كالبدر فى ليلة تمامه » ، و «أن أهل الجنة جرد مرد » ، و «أن ضرس الكافركجبل أُحُد» ، أو «أنه يحشر عل صورة ، يحسن عندها القردة والخنازير » .

# فِي دَفْع ِ شُبَهاتٍ تُورَدُ عَلَى الْقَوْلِ بِالْمَعَادِ الْجِسْماني "

قوله : « إمَّا أن يعاد » الخ ١٦/٣٤٤ .

أى ، لايمكن فىالبدنين ، و إلا يلزم أن يصيرالواحد إثنين .

قوله: ﴿ لَأُنَّهُ انقلاب ﴾ الح ٥ ٨/٣٤٠.

و ذلك، لأن تصوّرها بالصّورة الهوائيّة ، مع بقاء الصّورة المائيّة ، و بقاءآثار كلّ واحدة منهما ، ممّا لايمكن أصلاً .

و بعبارة أخرى ، ذلك التصور : إمّا أن يكون بقيام كيلتا الصّورتين بالمادّة واجتماعهما فيها ، بنحوالصّرافة و السّذاجة ، فيلزم صيرورةالواحد إثنين ، و إمّاأنيكون بتصور إحديهما بالأخرى ، وهومع مُحاليّته ، من جهة أن كلّ فعليّة آبية عن الأخرى ، لا يمكن ، إلّا باتّحاد إحديهما بالأخرى ، أو بانقلابها إليها . و الأوّل أيضاً مستلزم للانقلاب .

قوله: « بل هي موانع » الح ١٢/٣٤٥ .

أي ، موانع من أن تصيرالمادّة متلبّسة بصورة أخرى ، في عرضالأولى ، وتصير مادّة لها : من جهة أن كل فعليّة آبية عن الأخرى .

قوله: « المدلول عليه » ١٦/٣٤٥ .

كما في دلالة «ا عندلوا هنو أقرب للتقنوي ا « على العدل ،

قوله: « لكونه معيّنا » الخ٥ ١٧/٣٤ .

١- المائدة (٥) ، ٨ .

أى ، لا يحتاج إلى التعيين فى اللذكر ؛ من جهة أنه معين لأن يكون واقيا . إذغيره فاقر باللذات ، ممكن بحسب الحقيقة . وليس لما بالقوة مدخلية فى إفادة الوجود و بقائه أصلاً .

قوله: « بأن لايكون » الح ه ١٧/٣٤ .

أى ، بأن لايكون هو صميراً ، بل يكون عبارة عن الهويـة المغربيـة ، الغيبيـة ، الإلهيـة . الإلهيـة .

قوله: « قالصدرالمتألسهين » الخ ٦ ١/٣٤٦.

الفرق بين ما أفاده صدرالمتألتهين قدّه ، وما أفاده رحمةالله عليه: أن المحشور، على ماأفاده صدرالمتألتهين ، البدن المثالى الملكوتى على مافهمه، قدّه ، من كلامه. وعلى ماأفاده ، هذا البدن الملكى ، و لكن لا بمادّته ، بل بصورته اله هريّة . و بعبارة أخرى ، المحشور ، عندالصدر : البدن المثالى ، الدّى كان باطن ذاك البدن ، وكان التعلق الأولى للنّفس بعد كونها متعلقة به ، و عنده ، قدّه : الصورالمتتالية ، الدّى تنسلخ عن مادّة البدن ، وتجتمع في الدّهر الأيسرالأسفل ، و يتعلّق به النّفس بعد مفارقة البدن النّاسوتى .

قوله: « بل كلَّما يتعلَّق » الخ ٤/٣٤٦ .

فالبدن المثالى الله يتعلق به النقس بعد مفارقة هذا البدن ، فهو بعينه بدنها . ويمكن أن يكون مراده ، قده ، من الصور الدهرية ، هوالبدن المثالى ، الله هو باطن تلك الصور المتفرقة ، وجهة جمعها و وحدتها . فيكون ما أفاده أيضاً راجعاً إلى ما ذكره صدر المتألمين ، قده .

قوله: ﴿ و يمكن أن يكون المراد ﴾ الخ ٩/٣٤٦ .

أى ، يكون المراد من قوله: «مراتب السيّال »: الكتاب الآفاق ، و من قوله: «فذلك الكتاب الكتاب الأنفسي .

أويكون المراد منهما جميعاً : الكتاب الانفسي ، ذكر في المقام ، لمناسبة ما قبله ،

۱- « بها » ، خ ل ,

وهو قوله: « فنى وعاءالدّهر » الخ. لأنّه إشارة إلى الكتاب الآفاق ، الّذى يكون الكتاب الأفقى ، الّذى يكون الكتاب الأنفسى " باطنه وصورته ، و جهة وحدته و جمعه، وتمامه وكماله ، كما ورد عنه ، ع: « أتزعم أنّكَ حَيرٌ م " صَغيرٌ " » الخ. و وجه المناسبة ظاهر . لأن " أحد الكتابَين تفصيل الآخر ، والآخر جهة جمعه و إجماله .

أومن جهة أنّ أحدهما غاية تحوليّـة للآخر .

قوله: « فيكون المراد بالسيال » الخ ٢٠/٣٤٦ .

أقول: لمّاكان السّيكلان بنحواللبّس بعداللبّس ، لا بنحوالخلع واللبّس ، وله أصل محفوظ . فهو يبتدى من الوحدة و ينتهنى إليها ، و يجتمع فى الوجود الدّهرى الآفاقي والأنفسى بصورة واحدة بسيطة ساذجة ، و يشاهدهما الرّوح الإنساني بعد مفارقة النّشأة النّاسوتية دفعة واحدة "دهرية ، و ينظر آياتهما نظرة واحدة ، كما كان ذلك وصف الكمّل من المحمّديتين فى هذا العالم . فإن هذا الشهود الدّهرى ، لإحاطتهم بالعوالم الملكية والملكوتية إحاطة تامّة كاملة "، كان مقاماً لهم ، بخلاف ساير الأنبياء والأولياء . فإنهم عند كونهم فى هذا العالم ، كان ظهور هذه الحالة لهم كالبرق الخاطف لاثبات له غالباً ، كا أشار إليه الشيخ مصلح الدّين بقوله :

بگفتا حال ما برق جهاناست کهی پیداودیگرگه نهان است

ولكن ورد فى شأن سيّدالأولياء ، ع : «أنّه كان إذاركب يتلو جميعالقران، يشرع إذا وضع أحد رِجليه فى ركاب ، و يختم إذا وصل إلى آخره» ، على ما نقله ، قدّه ، فى الحاشية .

قوله : « يُتلى الكتابان » الح ١١/٣٤٦ .

أقول: أى ، التّكويني ، والأنفسي ، بل والتّدويني أيضاً ، بالنّسبة إلى نفوس الكمّل الّذين صار خلقهم القرآن. فإنّهم بشهود ذاتهم ، و تلاوة كتاب انفسهم ، يتلون جميع الكتب الإلهيّة و غيرها دفعة واحدة ، آناء ليل ألْيَلِ فناهُم في ذات الله، وأطراف

نهارا بقائهم به، تعالىاً .

قوله: « فأعرف نفسك » الخ ١٤/٣٤٦ .

تفريع على مجموع قوله: و « لكن من كان ذانفس مجرّدة » ، إلى قوله: « فهو فى الآخرة أعمى ا » إن شاءالله . فإن من كان عار فا بنفسه فى هذه النسّأة ، و ناظراً بعين الله إليها ، و راثياً لها بالنورانية ، و شاهداً لتجرّدها الذّاتى و بساطتها الوجودية ، السّى بها صارت كل الأشياء و تمامها ، يكون فى الآخرة عارفاً بربتها ، مشاهداً لوجهه الكريم : « رومجرّد شو مجرّد را ببين » . و من لم يعرفها بهذه الصّفة يكون فى هذه أعمى ا ، فهو إذن يكون « فى الآخرة أعمى ا و أضل سبيلاً » . ٢

قوله : « فباعتبار خُلقه » الخ ٢/٣٤٧ .

أقول: و من هنا فسر بعضهم قوله ، تَعالى: « وَ إِذَا الْوُحُوشُ حُشِرَتْ »، بالأناسى ، النّذين كانت أخلاقهم و ملكاتهم ، مناسبة "لصفات الحَيَوانات والوحوش فى هذه النّشأة.

قوله: « والحمل في هذه » الخ ١٠/٣٤٧ .

أى ، حمل الملكية والسبعية والشيطانية وغيرها على الإنسان .

قوله : « و إن ليس في هذه كثير إعضال » ٨/٣٤٨ .

أقول: كلمة إن نافية ، ووجه ننى الكثرة عن الإعضال ، سهولة ذبّ الإعضال بما أشار إليه فى الحاشية: من أن تلك التحولات ذاتية ، فطرية بالفطرة ، التى فطرالله النّاس عليها "، فكذلك غاياتها ولميّاتها . و مطالبة اللّميّة ، والغاية الزّائدة للذّاتي ، غير

صحيح.

۱ـ طه (۲۰) ، ۱۳۰ : « ومن آناء الليل فسبح و أطراف النهار لعلك ترضى » .

٧- الأسراء (١٧) ، ٧٢ .

٣- الروم (٣٠) ، ٣٠ : « فطرة الله التي فطرالناس عليها لاتبديل لخلق الله » .

# فِي شُطْرٍ مِن عِلْم ِ الأَخْلَاقِ

قوله: « و معظمه علم التّوحيد » الخ ١٢/٣٤٨ .

أقول ، بل تمامه علم التوحيد : حيث أنّ الوحدة إذاكانت تامّة ، بل فوق التّمام، تقتضى الكثرة بحكم « إذا جاوز الشّىء حدَّه، انعكس ضدّه ». فالوحدة الذّ اتيّة والصّفاتيّة والأفعاليّة والآثاريّة لله ، تعالى ، التّي هي من متمّمات علم التّوحيد ، لا يتحقّق التّصديق بها، إلّا بالتّصديق بالملائكة والكتب والرّسل . وكذالز وم انتهاء الأمر إليها بحكم النّها بات . هي الرّجوع إلى البدايات .

قوله : « من أقسام الكفر » الخ ٣/٣٤٩ .

المعنى الآخر هو ما أشار اليه ، قدّه ، فى الحاشيّة .

قوله : « ليغان على قلبي » الخ ١٧/٣٤٩ .

قد ذكرنا شرح هذا الحديث الشَّمريف فيما مرَّ سابقاً فراجع !

قوله: « ولا تنفسخ عزيمة » الخ ٦/٣٥٠.

أقول: هذا هومقام الاستقامة ، اللّذى أشير إليه فى قوله تقدّست أسمائه. «فَاسْتَقَرِمُ كَمَا أُمِرْتَ ، ١ ،

قوله : « كالوفاء بالعهود » الخ ٦/٣٥٠ .

أى ، العهود والمواثيق الَّتي أخذهاالله ، تعالى ، منالنَّاس فيالنَّشآت العالية . وقد

١- هود (١١) ، ١١٢ .

۲\_ «ألسابقة» ، خ ل .

مرّ شرحها مفصّلاً فى بيان عالم الذّر والميثاق ، فراجع !

قوله: « أو قرئ سورة الفاتحة » الخ ٨/٣٥٠.

أى: قرئ سورة فاتحة كتاب الوجود و الإيجاد ، واتتصل نفسه و روحه بالعقل الأوّل والحقيقة المحمدينة ، فى كلّ صلوة من صلَواته الذّاتية ، و حركاته التّحوليّة و أسفاره الإلهيّة : مرّتين ، لأن له فى كلّ آن عيدين و اتتصاليّن ، كما قيل : « عارفان هردّمى دوعيد كنند» ، أو مرّة فى نهاية سفره الأول من الخلق الى الحقّ ، و مرّة فى نهاية سفره الرّابع .

قوله : « فواظب » الخ ۲۵۰/۳۵۰ .

أى ، تكون إنابتك الأركانيّة بمواظبة الأعمال « فَإِنَّ الصَّلُوة َ تَنْهَىٰ عَن ِ الفَحْشَاءِ وَ النُّمُنْكُرُ وَ لَذَكُرُ الله اَكُبَرُ . » ١

قوله: « بل هي أي الطّاعة » الخ ٥/٣٥١ .

أقول: قدذكرنا فى بيان معنى « الأمر بين الأمرَين » وجه كون الطّاعة من نعمة و أنّها بحوله وقوّته ، « لاحَوْل وَلا قُوَّة َ إِلّا بِاللهِ العَلَىّ العَظيم ، » كماقال الشّيخ مصلح الدين بالفارسية: « هرنفسي كه فرو مى رود » الخ .

قوله : « عثر و يعثر كبا » الخ ٢٠/٣٥١ .

أى كبّ على وجهه .

قوله: « وفي الوصف إشعار » الخ ١٧/٣٥١.

أى توصيف مُقدِّر الأمور بقوله ، جلَّ و علا .

لأن علتوه ، وجلالة قدَدْرة من أن لاينُو في كل ّ ذي حق ّ حقّه، يحث على التّكلان عليه في كل ّ الأمور .

قوله: «سرّ القدر » الخ ١/٣٥٢.

١\_ العنكبوت (٢٩) ، ه ٤ .

٧- الكهف (١٨) ، ٢٩ : « ماشاءالله لاقوة الا بالله » .

هوعندهم عبارة عن ظهورالأشياء فىالعلم الرّبوبيّ ، ونشأة الأعيان الثّابتة ، واحتواء أمّ الكتاب الأكبر الإلهيّ عليها ، مع لوازمها و خواصّها و آثارها ، ومايظهرمنها و يؤول إليها عند وجودها فى كتاب الآفاق و دارالقسر والاتّفاق .

قوله: « بل مخصّصات » الخ ٤/٣٥٢ .

أقول: قد ذكرنا مشارب أهل التوحيد فى وساطة الأسباب الظاّهريّة، فيما سبق منالكلام، فلانحتاج إلى الإعادة.

قوله : «كماقال» الخ ١١/٣٥٢ .

أى لمن المُلئكث، في يوم طلوع شمس الحقيقة عن أفق الفيض المقدّس و النّفس الرّحمانيّ ، نزولاً ، و عن أفق وجود السّالك، عند فنائه في الله و بقائه به ؟ لله، المتجلّى بصفة الوحدة والقهّاريّة .

قوله : « وهيهنا مقامات آخر » الخ ٥/٣٥٤ .

أقول: قد ذكر أصول هذه المقامات فى كتب السّلوك فمن أراد الاطّلاع عليها، فليراجع إليها! ونحن نذكر شطراً منها، مراعياً فيه مناسبةالمقام، فنقول مستعيناً بالله الملك العّلام.

إن السُّلاك إلى الله ، تعالى ، على قسمين و فرقتين : الفرقة الأولى ، من يسمى في عرفهم برها لمجذوب السَّالك، ، لتأخّر سلوكه عن انجذابه .

و هو من انجذب سرّه الوجوديّ ، المفاض على حقيقته كبعض القلوب ، الذي صفت و رقت زجاجة وجوده ، وكملت قابليته ، ورقت خمرهويته كما قيل : «رق الزّجاج و رقت الخمر »الخ ، وحصّته من الفيض الوجوديّ والنّفس الرّحمانيّ ، المفاض على حقيقته ، و استتبع الآثر الرّوحانيّ بحكم ظهور آثر « قبيل من قبيل َ : لا ليعلّة ، و ردّ من وردّ كلالعلّة ، و بموجب جذبة من جذبات الحق الموازى لعمل الثقلين . و بموجب جذبة من جذبات الحق الموازى لعمل الثقلين . وكان من الأولياء ، النّدين أخرجهم الله «مين الظلّلُمات إلى النّور » ا ، بلا سعى

١ ـ البقرة (٢) ، ٧٥٧ .

و تعمل منهم ، فانجذب بحكم هذه الجذبة إلى حضرة الأحدية ، وعالم الأعيان، وفني عن هويته ، و وصل إلى أصله و مابدء منه ، و زال عنه حكم الكثرة و أثر الخفاء و الظلمة ، و وحشة البُعد و الحرمان ، و صار لسان حاله و مقاله : « أبيتُ عند رَبّى يُطْعِمنني وَ يَسْقِيني » أ ، واستقر عند عرش الذات والصفات ، « عند مليك مم من من من الدوق . و شاهد « مالا عين رأت ، ولا أذن سمعت ، ولاخطر على قلب بشر » ناسوتى .

و ظهر ، بحكم الوحدة و غلبة الفناء المطاق ، والمحو السّاذج ، والطّمس الصّرف، و بحكم كلّ واحد من كاتيّات الأسماء الالهيّة وسَدَنتها ، بقدر سعة دائرة وجوده، وعرصة قابليّته ، إلى أنّ صار وَليّاً مطلقاً ربّانيّاً ، و عارفاً كاملا بالله .

ثم"، إن تداركته العناية الأزلية الإلهية بوصوله إلى مقام التمكين بعد التلوين، والبقاء بعد الفناء، وصل له الفرق بعد الجمع، في عين أحدية الجمع، رجع من الحق إلى المخلق، و سافر بنور الحق" في المراتب الإلهية والحضرات الحكشة والحقية : بطي والمراحل » و المقامات »، والبلوغ إلى ماهيّاً له من «درجات الكمال » و «الاستكمال»، واستشرف على جميع « المنازل » و «الدرجات »، و صار وليّاً ربّانيّاً ، وحصل له السّلوك و الحاليّ » و « المقاميّ » في عوالم الفرّق و « فرّق الفرّق» ، بعين الجمع .

و لكون سلوكه بعدالجذبة ، يكون جميع أسفاره بالحقّ .

الفرقة الثَّانية ، من يسمَّى فى عرفهم « به السَّالكُ المجذوب» ، لتأخَّر انجذابه عن سلوكه .

وهو من لم تكن زجاجة وجوده بتلك اللّطافة والصّفاء: بحيث لايحتاج فى البلوغ إلى مراتب الكمال و درجاته، و الرّجوع إلى أصله و ما بدء منه، إلى سعى وتعمّل. بل اقتضى سعة دائرة وجوده، المرور بجميع المقامات والدّرجات، بطريق السّلوك و الحركة

۱- الشعراء (۲۶) ، ۷۹ : « والذي هو يطعمني و يسقين » .

٧- القمر ( ٤ ه) ، ه ه : « في مقعد صدق عند مليك مقتدر » .

العُروجيّة ، والسّفر منالكون إلى بارثه و مبدئه .

وكان ممتنسبق لهالحسني الموشمله التتوفيق الرّبانيّ والرّحمة إلهيّة . و وَفَق للسّلوك والسّير عن مقارّ أحكام عاداته و لذاته الطّبيعيّة ، و رفض مأنوساته الشّهويّة و مألوفاته العاديّة ، و تصفية مرآة حقيقته وزجاجة وجوده: عن الرّيون المادّية ، والأوساخ الهيولويّة ، والأدناس النّاسوتيّة ، والأرجاس الحيوانيّة ، و ظهر له النّور الإيمانيّ من باطنه .

ثم ، رأى عَيْنَه ومَظْهَرَيْه : الرّوحانى والنّفسانى،مسجونَين فى سجن التَّلبّس بأحكام الطّبيعة ، وآثار الحجب . فقال ، منبّهاً لمظهريه ، عن نَومة الأعراض ، عن الحقيقة : « يا صَاحِبتَي السِّجْن ِ ءَ أَرْبَابٌ مُتَفَرِّقُونَ خيرٌ » الآية.

فتنبّهت النّفس الإنسانيّة بباطنها ، و باطن باطنها عن نومها، و أحسّت بنقصانها وتضييع زمانها ، فقالت : « ينا حَسْرَتيي عَلَىٰ مَا فَرَّطْتُ ۗ ٢ الآية .

فأحسّت بحكم هذا التّنبّه ، أنّه يجب عليه ثلاثة أمور مهمّة :

أوّلها : الأخذ فى السّير عن مقارّ أحكام عاداتها ، و لذّ اته الثّابتة الطبيعيّة : بملازمة الأمر و النّهى فى جميع حركاتها ، قولاً و فعلاً . و يسمّى الهذا المقام الإسلاميّ فى عرفهم برالتّجلية » أيضاً .

و ثانيها ، دخول النقس من حيث باطنها فى الغربة : بالانفصال عن ذاك المحل والمقر ، والاتتصال بأحكام وحدة باطنية: من الأخلاق الملكية الروحانية . ويسمتى هذا برهمقام الإيمان » . وله أيضا ، بداية ، ووسط ، ونهاية : فبدايته : والتصديق التفصيلي » . المذكور ، الذى هو نهاية مقام الإسلام . ووسطه ، وحصول اليقين والاطمينان » الكامل ، والجزم الرّاسخ للنّفس ، و لسانه : « أن تع بُدالله كنا نّك تراه » . ونهايته « البلوغ إلى مقام المشاهدة » ، و حصول عين اليقين ، برفع حجاب «كأن » ، ولسانه : « لم "

۱- يوسف (١٢) ، ٣٩: « ... أم الله الواحد القهار » .

۲- الزمر (۳۹) ، ۹۰ : « . . . في جنب الله وان كنت لمن السأخرين » .

أَعْبُدُ رَبّاً ، لَمْ ْ أَرَه ، . و يسمّى اهذا المقام في عرفهم بـ«التّخلية» .

و ثالثها، حصول النّفس، من حيث سرّها على المشاهدة الجاذبة، إلى عين التّوحيد: بطريق الفناء عن أحكام الحجب والقيود، الطّارية بالتّلبّس بأحكام المراتب، حين التّنزّل. ويسمّى ذلك برهمقام الإحسان» و «عين اليقين». وله أيضاً ، بداية، ووسط، ونهاية. فبدايته، المشاهدة المذكورة، التّي هي آخر مراتب الإيمان المسمّى ابرهمقام قرب النّوافل». ووسطه ، «مقام قرب الفرائض». و نهايته ، و آخر درجاته « الولاية».

و تسمّى الثّلاثة ، باعتبار أوّلها ، برهمقام التّحلية» ، و باعتبار وسطها وآخرِها ، برهمقام الفناء » .

و قد يجعل أوّل مراتب الإحسان . بالمعنى العام "أى ، « فعل ما ينبغى كما ينبغى» المستفاد من قوله ، تعالى ! « همَل " جَزَآء الإحسان إلّا الإحسان» الم متابعة الأوامر والنتواهى الشّرعيّة : قولا " وفعلا ". و أوسطها ، « أَن ْ تَعْبُدَالله آ ، كَا َنَّكَ ثراه » ، النّدى أجاب به النّبي ، ص ، عن السّوال عن الإحسان . و ثالثها ، مقام المشاهدة من دون «كأن " ، و لسانه : « لَمَ ْ أَعْبُدُ رَبَا اً ، لَمَ أَره » .

وقد يجعل أولى مراتبه ، « أن ْ تَعْبُدَالله َ كَا َنَّكَتُ تراه » ، و أوسطها ، مقام قرب النّوافل ، و منتهاها « مقام قرب الفرائض » .

فعلى هذا يتداخل الثّلاثة فى بعض الأقسام . وعلى الأوّل ، تكون نهاية كلّ قسم بداية الآخرى ، بداية الأخرى ، بداية الآخرى ، وقد يجعل أوسطكل مرتبة بداية الأخرى ، التّى فوقها ، فيصير الاشتراك أكثر .

و لكن ، لوشئت عدم التّداخل ، فاجعل : أولى مراتب الإسلام « قولوا لا إله إلاالله تفلحوا ! » و أوسطها ، « قُولُوا أسْلَمْنَا » لا الآية ، وآخرها ، ملازمة الأمر والنّهي في جميع الأقوال والأفعال ، معالتّصديق القلبيّ الجزميّ ، ولكنّ من دون تفصيل

١ ـ الرحمن (٥٥) ، ٢٠ .

٢ - الحجرات (٤٩) ، ١٤ .

للبراهين والدَّلائل ، المستفاد' من قوله تعالى : « إنَّ الدِّينَ عِنْدَاللهِ الإسلام، ٧ .

وا ولى مراتب الإيمان التصديق التفصيلي ، مع القدرة على إقامة الدليل التفصيلي ، لكن من دون حصول الاطمينان و الجزم الرّاسخ ، المعبّر عنه بقوله ، تعالى! : « و لمّا يَدْخُلُ الإيْمَانُ فِي قُلُوبِكُم ، » ، و أوسطها التصديق التفصيلي ، مع حصول الاطمينان و الجزم ، و لكن لا بحيث يبلغ مرتبة « أن تعبُد الله كا تنك تراه » ؛ و آخرها هذه المرتبة . و الفرق بينهما : هو أن في الأوسط « الجزم » إجمالي ، مع كون التصديق « تفصيلياً »، وفي تلك المرتبة الأخيرة كلاهما تفصيليان ، و يكون التفصيل البياني كالعياني ، والخبر كالعين و يحصل للسّالك الفناء العلمي . لسان الأول « و لمّا يدخل الإيمان في قلُوبِكُم ، » ، والثّاني : « يَا أَيُّهَا اللّذِينَ آمَنُوا آمِنُوا » ؛ والثّالث : « ألله و له ألله أولي الذّين و المنافول » ؛

و فى المقامات الإسلامية يكون مسير السالك: من لطيفة الطبيع ، فى لطيفة النفس، إلى لطيفة القلب ، ويسرى فى الرّوح . بمعنى أنه تحصل تلك اللّطائف و تظهر للنّفس، بالحركة ، و انتهائها يكون إلى لطيفة السّر، أو الرّوح . و فى المقامات الإحسانية : تبتدى من السّر، و تنتهى إلى الأخفى ، في غير المحمديين ، و فيهم من الأخفى ، و تنتهى إلى الحرمراتب الأستكمال.

والأخذ في السّير بوجه آخر ينقسم إلى ثلاثة أقسام ، كلّ قسم يتضمّن أموراً كليّة ، مسمّاةً برهمالمقامات ، من جهة رسوخها في النّفس في مقام الأحوال ، أوْ لأنّ

۱- أى: « التصديق المستفاد ».

۲- آل عمران (۳) ، ۱۹ .

٣- الحجرات (٤٩) ، ١٤.

٤- الحجرات (٤٩) ، ١٤ .

هـ النساء (٤) ، ١٣٦ .

٦- البقرة (٢) ، ٧٥٧ .

النَّفْس تقيم فى كلّ منها ، لتحقيق ما نحت حيطتها المسمَّاة و أحوالاً ، لتحوَّلها . وذلك، لأنّ للنَّفس ثلاثة وجوه .

الأوّل ، وجه توجّهها بقواها إلى تدبيرالبدن ، و توطينه إلى ما فيه نفعه عاجلاً و آجلاً ، على وفق الشّريعة . فتسمّى «مقامات » السّير و بداياته . لأنّه بداية الأخذ في استعداد السّير . وله عشرة مقامات : اليقظة ، والتّوبة ، والمحاسبة ، والإنابة ، والتّفكر ، والاعتصام ، والفرار ، والرّياضة ، والسمّاع .

والوجه الثنانى ، توجّهها إلى عينها وذاتها ، بتعديل صفاتها وتسكين حدّتها وثباتها. و هذا من جهة أنّه باب دخولها من الظناهر فى الباطن ، يسمّى قسم الأبواب . وهى أيضاً عشرة مقامات: الحزن ، والخوف . والإشفاق، والخشوع، والإخبات، والزّهد، والورع، والتبتّل ، والرّجاء ، والرّغبة .

والثّالث ، وجه توجّتهها إلى باطنها ، أعنى الرّوح والسّرّ الرّبانيّ ، و استمدادها منهما ، فى إزالة الحجب وصّولة المبدء ، و يسمّى لذلك بقسم المعاملات . و لها أيضاً عشرة مقامات : الرّعاية ، والمراقبة ، والحرمة ، والإخلاص ، والتّهذيب ، والاستقامة ، والتّوكّل ، والتّفويض ، والثّقة ، والتّسليم .

و أمّا الأمر الثّاني من الأمور الثلاثة المهمّة ، وهو دخول النّفس ، من حيث باطنها في الغربة ، فيقسم إلى ثلاثة أقسام كليّة ، تسمّى « بـ «لمقامات » أيضاً :

أحدها قسم الأخلاق ، التي هي بمثابة الشّروط في الصّلوة . وله عشرة مقامات: الصّبر ، والرّضا ، والشّكر ، والحياء ، والصّدق ، والإيثار ، والخُلْق ، والتّواضع ، والفتوة ، والانبساط .

و ثانيها ، قسم أصول الطلب ، المترتب عليها الوجدان ، وهي بمنزلة الأركان في الصلوة . و لها عشرة مقامات : القصد ، و العزم ، والإرادة ، و الأدب ، واليقين ، والأنس ، والذكر ، والفقر ، والغني ، والمراد .

و ثالثها ، قسم الأوْدية ، و مقاماته عشرة أيضاً : الإحسان ، والعلم ، و الحكمة ، والبصيرة ، والفراسة ، والتعظيم ، والإلهام ، والستكينة ، والطّمأنينة ، والهمّة .

و أمّا الأمر الثّالث من تلك المهمّات ، فاه أربعة أقسام ، لكلّ قسم منها عشرة مقامات :

أوّلها ، قسم الأحوال بأقسامها : من المحبّة ، والغيرة، والشّوق، والقلق، والعطش، والوجد ، والدّهش ، والهيمان ، والبرق ، والنّذوق .

و ثانيها ، قسم الولايات : مناللّحظ ، والوقت ، والصّفا ، والسّرور ، والسّر ، والنّفس ، والغربة ، والغرق ، والغيبة ، والتّمكّن .

و ثالثها ، قسم الحقائق : من المكاشفة ، والمشاهدة ، والمعاينة ، والحيوة ، والقبض، والبسط ، والسَّكر ، والصّحو ، والاتّصال ، والانفصال .

رابعها ، قسم النّهايات : من المعرفة ، والفناء ، والبقاء ، والتّحقيق، والتّلبيس، والوجود ، والتّجريد ، والتّفريد ، والجمع ، والتّوحيد .

و بوجه آخر ، ينقسم الأسفار الوجوديّة ، والسّير المعنوىّ للسّائر إلىالله، تعالى . إلى أربعة أسفار :

الأوّل ، «السّفر من الخلق إلى الحقّ » و هو من لطيفة الطّبع ، ومنازل النّفس و مقامات الإسلام والإيمان ، إلى أولى مراتب الإحسان ، بالمعنى الأخصّ ، وأخرى مراتب الإيمان ، و قُصوى منازل القلب والرّوح ، وآخر درجات التّحلية .

والثّانى «السّفر من الحقّ إلى الحقّ بالحقّ » . وهو من لطيفة السّرّ ، إلى لطيفة الأخْفُويّة ، و آخر مراتب الإحسان ، وقصوى منازل الأخفى ، و آخر درجات الفناء و البقاء بعد الفناء ، و نهاية أقسام النّهايات ، ومقام « قَابَ قَوْسَيْن » ٢ .

والثَّالث ، « السَّفر منالحقَّ الىالخلق » .

والرَّابِع ، « السَّفر منالخَلْق إلى الخَلق بالحقِّ » : وهما يُبتديان بعدانتهاءالسُّفر

۱- أي : « أول الاقسام » .

٢- النجم (٥٣) ، ٩ .

الثَّانى ، و تتميم دائرة الولاية وتكميلها .

والسّلاك النّظريّ أيضاً يسافرون من الخلق إلى الحقّ، بالنّظر إلى حال المهيّات، والجهات الثّلث، وما يلزمها أ: من الافتقار إلى العلّة، فينتهى نظرهم إلى إثبات الحقّ.

ثم"، بعدذلك يسافرون «منالحق" إلىالحق" بالحق" »، بالنّظر إلى صرف الوجود، و دلالة ذاته على ذاته ، وعلى صفاته وأفعاله و يُتُبِّتُونَها واحداً ، بعد واحد.

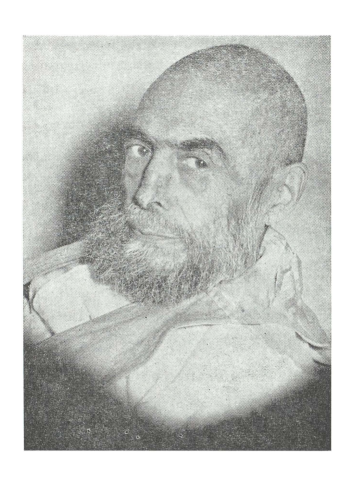
ثم"، يسافرون «من الحق" إلى الخلق»، بإثبات أفعاله المبدعة، والمخترعة، والكائنة. و بعد ذلك يسافرون « من الخاق الى الخلق »، بإثبات معادهم وحشرهم الجسمانى" والرّوحانيّ ونحو ذلك من أحوال المعاد.

هذا آخر ما علّقناه على شرح المنظومة الّذىصنَّفَهُ العّلامة السبزوارى، قدّه، في فنّ الحكمة .

والحمدلله ، أوّلاً ، و آخراً ، و ظاهراً ، و باطناً . و الصّلوة و السّلام على نبيّه محمـّد ، و آله الطّاهرين ، دائماً سرمداً .

و أنا العبد الفانسي : مهدىالمدرّس الآشتياني، عني عنه .

۱ أى : « وما يلزم المهيات» .



M.M. Âshtiyânî a month before his death (1888-1952)

Confucianism. Examples abound in all areas of Oriental thought.

Thus it will be clear that such has been the typical pattern of the historical development of philosophic thinking in the Eastern world, and that the concept of "commentary" in the Eastern intellectual tradition should not be confused, in both its significance and structure, with the concept of "commentary" as ordinarily understood in the West.

- 2) Sharḥ-i Manzûmah literally means a "Commentary upon a (Philosophic) Poem". The real title of the work is Ghurar al-Fard'id. The part of the book dealing with metaphysics has been published as the first volume of the present Series: Dânish-i Îrânî, 1969, Tehran.
- 3) Naşîr al-Dîn al-Ţûsî (d. 1273 A.D.), the most important of all the followers of Avicenna in the earlier periods of Muslim philosophy. He defended Avicenna against criticisms and misunderstandings and reformulated the whole of his master's ideas into a new system.
- 4) As we shall observe later, Âshtiyânî wrote a commentary on Mollâ Ṣadrâ's Asfâr together with a Persian paraphrase of it.
- 5) This section dealing with the life and works of Mehdî Âshtiyânî is based on materials obtained from the following two books: (1) Moḥammad Mo'în, Farhang-i Fârsî, Vol. V, 1365 A.H., Tehran, p. 38, under "Âshtiyânî", (2) Moḥammad Râzî, Athâr al-Hujjah, Part One, Qum, 1953.

#### **Footnotes**

1) This is by no means peculiar to Muslim philosophy. Quite the contrary: it is a feature characteristically shared by almost all the major philosophical traditions in the East. Thus to give a well-known example from Indian philosophy, the founder of the Advaita Vedanta philosophy, Shankara, presented his philosophy in his voluminous commentaries upon the Vedenta Sûtra, the eleven principal Upanishads, etc., with an incomparable richness and depth, rather than in his own original work like Vivekacû-damani, which though very important and interesting in itself, is but a booklet.

In Buddhism, to give another example from the field of Indian thought, the Trimshikavijnapti of Vasubandhu (4-5 cent. A.D.), which became the most important source book of the so-called Ideation-Only-School, was commented upon by many distinguished philosophers of the later ages, and precisely through the two conspicuous tendencies taken by the commentators, the school of thought originated by Vasubandhu came to be historically divided into two schools standing sharply opposed to each other with regard to a number of basic problems.

In China, the earliest extant commentary by Kuo Hsiang (d. circa 312) on the Taoist Chuang Tzu is a "commentary" only in its outward form. If taken seriously as a real commentary, it could be quite misleading, for Kuo Hsiang—who was indeed a philosopher endowed with a remarkable capability of creative thinking—did in this book nothing but presenthis own very original thought which, in its spirit, was totally different from the thought of Chung Tzu himself. It is also a very well-known fact in the history of Chinese philosophy that Chu Hsi (1130–1200 A.D.), the greatest representative of Neo-Confucian philosophy, established his position by writing his own "new commentaries" on the Canonical Books of

The last-mentioned commentary is said to be concerned purely and entirely with 'irfân.

#### Ш

It is our great pleasure to be able to present now to all those who are interested in the latest phase of the history of Islamic thought in Iran one of the major works of the late Mîrzâ Mehdî Âshtiyânî.

It is to be hoped that the publication of this book will attract more serious attention, primarily of specialists in Muslim philosophy, to later Muslim philosophy, and that in future a wider circle of philosophers may become aware of important contributions that could be made by the Oriental traditions of philosophy toward the birth of what may be termed a "world philosophy" based on a high level of international understanding of the intellectual heritages of the East and the West.

We should like to take this occasion to express our deep gratitude to Professor Falâţûrî of Köln University for his painstaking editorial work, and to the Âshtiyânî family without whose full financial support the present work could not have been published.

Our gratitude is also due to Professor Charles J. Adams, Director of the Institute of Islamic Studies, McGill University in Montreal, Canada, under whose constant encouragement the present work has been carried out.

It is also my pleasant duty to acknowledge gratefully a special research grant which has been awarded to me by the Canada Council and which has enabled me to travel from Montreal to Tehran this time in order to finish all preparations with Professor Mehdî Mohaghegh of Tehran University for the publication of this work as a volume of our Dânish-i Îrânî Series.

medical treatment for his illness — to Germany, France, Italy, Belgium, and India. His life on this earth ended in 1952.

Mehdî Âshtiyânî, with his unsurpassed erudition in all branches of the Islamic sciences, was not a systematic worker in writing books. He left behind him a huge amount of notes and writings, all of which need to be carefully arranged and put in order.

Up till now only two works have seen the day. One of them is: Asås al-Tawhid, whose principal subject is the celebrated problem of the "unity of existence" (wahdah al-wujûd). The book is written in Persian and was published in 1912 as one of the publications of Tehran University.

The second one is his commentary (ta'lîqah) on the Logica of Sabza-wârî's Sharh-i Manzûmah. This treatise of Sabzawârî on logic was originally intended by its author to be an independent text-book of the Islamic elaboration of the Aristotelian system of logic. But it is now generally considered a part of the famous Sharh-i Manzûmah. Âshtiyânî's commentary is very interesting in that even in explaining logical concepts everywhere he makes digressions into problems of mysticism and 'irfân — a fact which shows how deeply involved he was in 'irfân in his general philosophic attitude. The book was published in Tehran in 1952.

Our present edition of his commentary on Sharh-i Manzûmah will count as the third one of his works to be published.

There still remain at least three important books to be edited:

- (1) Commentary in Arabic on the Asfâr of Mollâ Sadrâ,
- (2) Persian paraphrase of the Asfâr, and,
- (3) Commentary on Miftah al-Ghayb of Sadr al-Dîn al-Oûnawî.

who later were to become leading figures in the domain of the traditional Islamic sciences.

Besides Ḥasan Âshtiyânî, Mehdî had many good teachers like Âkhûnd Mollâ 'Abd al-Rasûl, Âqâ Seyyed 'Abd al-Karîm, Mîr Najm al-Dawlah, Mîrzâ Jahânbakhsh, Âqâ Sheykh Moḥammad Ḥosein Riyâḍî, etc., and already at the age of 15 he had obtained the *ijâzah* (written authorization) from most of these teachers.

Being still not fully satisfied with the knowledge he had obtained from these teachers, he put himself under the guidance of Mîrzâ Abû al-Hasan Jelvah in order to advnce further in the study of philosophy. Then, after the death of this teacher, he continued his studies with Mîrzâ Hasan Kermânshâhî and Mîrzâ Hâshim Jîlânî.

In 1909 he travelled to the Sacred Places of Shi'ism in Iraq, and studied for a short time with Âyatallâh Khorâsânî. But he had to come back to Iran owing to failing health. After recovery he travelled again to Iraq and this time studied with Âyatallâh Yazdî Ṭabâṭabâ'î from whom he finally obtained a formal authorization for excercising ijtihâd, and came back to Iran.

After a while, however, his ardent and insatiable desire for knowledge made him travel for the third time to Iraq. This time he tried to complete his knowledge under the guidance of the celebrated authorities like Fîrûzâbâdî, Nâ'înî, Diyâ 'Irâqî, and Âyatallâh Isfahânî. After the completion of learning with these Masters, he himself taught in Najaf for about one year, and then came back to Tehran.

He travelled widely in the Islamic world. He visited Bukhârâ, for instance, and taught there for one year. He visited also Cairo and Alexandria. Outside of the Islamic world, he went — mainly for the purpose of obtaining

part of the work. But in the main parts of the book, too, he never fails to seize the opportunity of leaving Sabzawârî behind at any moment and going into long and fully-developed 'irfânî discussions of the philosophical concepts in question. From the point of view of those who want to study the philosophy of Sabzawârî in its real spiritual depth, this feature of Âshtiyânî's commentary has precisely the merit of bringing to light the 'irfânî back-ground of Sabzawâri, which usually lies hidden under the strictly disciplined and rational structure of the Sharh-i Manzûmah. But quite apart from this merit, the same feature of Âshtiyânî's general attitude in writing his commentary is remarkable in that it turns the book into an original work of his own.

#### II

A member of the illustrious Âshtiyânî family that has sent out to the world a number of famous men, the author of the present work, Mîrzâ Mehdî Âshtiyânî, was one of the thinkers occupying the highest position in the intellectual world of Iran in the first half of the 20th century<sup>5</sup>.

He was born in Tehran in 1888. He had the good fortune of having as his father Mîrzâ Ja'far Âshtiyânî, who counted as one of the top Mollâs (philosophers of the traditional type) of that age and under whose personal direction Mehdî started his learning at a very early age. Still more fortunate for Mehdî was the fact that he could continue his studies as a disciple of the famous Mîrzâ Moḥammad Ḥasan Âshtiyânî whose tremendous erudition in all fields of religious sciences was considered a "rare phenomenon" (nâdirah) of that time. This Ḥasan Âshtiyânî was a maternal uncle of Mehdî's father. Moḥammad Ḥasan was considered the Master of the age in the learned circles of Tehran. He was surrounded by a number of scholars

ordinary reader, it is of such a nature that it renders the superficial understanding of the book utterly impossible, for Ashtiyani stops at every step to delve deeply into the intellectual or spiritual contents of all major ideas of Sabzawari, and constantly tries to develop them to the limit of theoretical possibility. Thus the result is that we have here a presentation of Mehdi Ashtiyani's own philosophic world-view, which turns out to be considerably different from Sabzawari's. Hence, also, the significance and the peculiar charm of this work.

Since I have decided to present the metaphysical ideas of Ashtiyanî in a systematic way in the form of an independent book which will be entitled AN OUTLINE OF ISLAMIC METAPHYSICS (— Based on Mehdî Ashtiyanî s'Commentary on Sabzawārī—), I shall refrain in this place from going into the problem of the nature and structure of Ashtiyanî's metaphysics as a system. Suffice it here to point out that one of the most conspicuous differences between Ashtiyanî and Sabzawarî concerning Islamic metaphysics is in terms of their attitude toward 'irfan or theosophy.

Both Âshtiyânî and Sabzawârî remain fundamentally 'irfânî even when they are dealing with the most intellectual or rational problems of traditional scholasticism. But Sabzawârî, despite the fact that his entire philosophizing is at bottom based on his personal mystical vision of existence, does not disclose this aspect of his philosophy on the surface. A reader who has little experience might naturally get the impression that the Sharh-i Manzûmah is quite an ordinary text-book of scholastic philosophy with, here and there, a little bit of verbal or stylistic ornaments deriving from Islamic mysticism.

Ashtiyânî, on the contrary, is quite openly 'irfânî throughout the whole commentary. This fact comes out most clearly in the introductory

Ibn 'Arabî (1165-1240) is one of the highest masters of mystical or gnostic philosophy in Islam, and the Fuşûş al-Ḥikam is a most systematic and comprehensive presentation of his mystical world-view, a work which the Master composed in the years of his spiritual maturity. As one may expect, the book is extremely difficult to understand and very obscure in many places. More than one hundred different commentaries have been written upon in the course of history. And in this case, too, many of these commentaries are of epoch-making importance. Qâshânî's commentary is one of them.

The Fuşûş al-Ḥikam, in addition to its being very difficult to understand in general, contains many expressions and many passages which allow of being understood and interpreted in widely divergent ways. Qâshânî's commentary soon came to be regarded as being of such authoritative importance that it established one of the dominant schools among the later followers of Ibn 'Arabî regarding how his ideas should be understood, so much so that the majority of the commentators who came after Qâshânî had to make the decision, and even to declare, as to whether they were for or against his interpretation regarding a number of key passages of the Fuṣûş.

Examples can be given almost indefinitely. But this much, I imagine, is sufficient to show that in Muslim philosophy the so-called commentaries must not be taken as "commentaries" in the ordinary sense. The point I want to make by all this is simply that the author of the present work, Mîrzâ Mehdî Âshtiyânî, occupies a place in the midst of this philosophic tradition. Formally he is also a "commentator". The present work, to take the example which happens to be closest to us now, is a commentary upon Sabzawârî's above-mentioned "commentary upon the Manzûmah". It is in this sense a supercommentary. Far from being, however, a "commentary" which would make the perusal of Sharh-i Manzûmah easy and smooth for an

the sense that they have established new schools of philosophical thinking or have so profoundly influenced other thinkers that they have actually determined certain courses which Muslim philosophy took in subsequent ages.

As one of the earliest examples of this sort we may mention the commentary by Tûsî3 upon the Kitâb al-Ishârât wa-al-Tanbîhât of Ibn Sînâ (Avicenna). This commentary can by no means be considered a simple "commentary" in the ordinary sense, if only for the fact that in the majority of places it is far more complicated and far more difficult to understand than the Avicennian text itself. It will be evident for all those who have ever studied this "commentary" that it is in reality an original exposition of Tûsî's own philosophical ideas based on the general scheme devised by Avicenna regarding the major concepts to be discussed and the order in which they are to be presented. Otherwise, it is fully entitled to be regarded as a Summa Philosophica of Tûsî himself.

It is to be remarked that Tûsî wrote also a number of original works both in Arabic and Persian, one of which in particular, the Tajrîd al-'Aqû'id, a very brief and concise exposition of his own theologico-metaphysical system, became later a source book in philosophy, and that a long series of commentaries upon it has been produced, the majority of which are so important that this series constitutes in itself an important phase of the very history of Muslim philosophy.

The commentary by 'Abd al-Razzâq al-Qâshânî (or Kâshânî, d. 1335 A.D.) on the Fuşûş al-Ḥikam of Ibn 'Arabî may be given as another example to show the importance of "commentaries" in Islam—an example of a somewhat different nature from Ţûsî's commentary which we have just discussed.

Mollâ Ṣadrâ, for example, whose significance is only understandable in terms of his grand system and his all-comprehensive synthesis based on an original interpretation of all the major philosophic ideas that had gradually accumulated in the course of history. Likewise, if it were not for such a gradual accumulation of ideas, Sabzawârî would not have appeared in the 19th century. The appearance of Sabzawârî in the last century is understandable only as an intellectual peak of Muslim philosophy reached after it had passed through all the stages of its historical development over a period of hundreds of years.

It will be interesting to observe that Mollâ Ṣadrâ, besides his own major works like the Asfâr, al-Shawâhid al-Rubûbiyyah, etc., wrote a number of important commentaries, e.g. a commentary upon Ibn Sînâ's Metaphysica and Physica, a commentary upon Suhrawardî's Ḥikmah al-Ishrâq, etc. More significant still in the present context is the fact that Sabzawârî's opus magnum, i.e. Sharh-i manzûmah —— as this popular title² of the work indicates —— is a "commentary" upon his own philosophic work which he originally composed as a long poem, a fact which shows how firmly rooted is the tradition for outstanding thinkers to present their views under the form of "commentaries". It is to be remembered that many other thinkers before him wrote commentaries upon their own works.

Thus in the course of the history of Muslim philosophy, a great number of famous "commentaries" and "supercommentaries" have been produced, each of which well deserves to be regarded in its own right as an original philosophic work rather than as a simple explanation of some of the obscure expressions and ideas of the book which the author has chosen as the basic text to comment upon.

Some of the so-called "commentaries" are indeed epoch-making in

An especially important aspect of the traditional form of Oriental philosophy in general, an aspect which should never be lost sight of, is the fact that outstanding thinkers have always and everywhere shown a conspicuous tendency to express their own ideas—which are in many cases the result of original and creative thinking—in the form of a commentary upon some basic text or a commentary upon an older commentary, and not infrequently even in the form of a commentary upon a commentary upon a commentary.

This is remarkably true of Islamic philosophy, whose history, especially after the 14th century and up to the present time, turns out in fact to be a long series of commentaries, supercommentaries and super-supercommentaries, interspersed only sporadically with a few fundamental works that happen to have been taken as basic texts, together with a number of small independent articles known as "treatises" (rasa'il) with or without commentaries.

This external trend must not mislead one—as it has done very often in the past—into thinking that after the Mongol invasion there was in the Islamic world no creative philosophic spirit left and that the long history of Muslim philosophy after the 14th century is nothing but a series of lifeless repetitions of what the first-rate philosophers of the earlier periods had already said and written to satiety. Quite the contrary: philosophical thinking has never stopped its steady growth, and new ideas have constantly been produced in the form of the seemingly mechanical, dried—up work of the "commentators" explicating the thought of the earlier masters. Otherwise, the 17th century would not have witnessed the appearance of

### **INTRODUCTION**

By

### Toshihiko Izutsu

Professor at McGill University

Institute of Islamic Studies

Introduction, by H. Landolt (Ready to appear).

### VI N. Râzî (fl. 13th century):

Marmûzât-i Asadî dar Mazmûrât-i Dâûdî

Persian text edited with Persian Introduction by M.R. Shafî'î Kadkanî (Ready to appear).

### VII Mîr Dâmâd (ob. 1631):

al - Gabasât

Vol I: Arabic text edited by M. Mohaghegh, A. Mûsavî Behbahânî T. Izutsu and I. Dîbâjî (under print).

# VIII Collected Papers on Logic and Language Edited by T. Izutsu and M. Mohaghegh (under print).

# IX Henry Corbin FestschriftEdited by seyyed Hossein Nasr (Under print).

#### X H.M.H. Sabzawârî:

sharḥ-i Ghurar al-Farâ'id (Part one "Metaphysics") Translated into English by T. Izutsu and M. Mohaghegh (In preparation.)

### XI T. Izutsu:

An Outline of Islamic Metaphysics -- On the Basis of M. Âshtîyânî's Commentary on Sabzawârî's Ghurar al-Farâ'id. (In preparation).

### XII Mir Dâmâd:

al - Gabasât

Vol II: Persian and English Introductions, Indices and Commentary and variants by T. Izutsu, M. Mohaghegh and A. Mûsavî Behbahânî, and I. Dîbâjî (In preparation).

#### WISDOM OF PERSIA

Publications of the Institute of Islamic Studies McGill University,

Montreal Canada, Tehran Branch.

#### General Editors: M. Mohaghegh and T. Izutsu.

I H.M.H. Sabzawârî (1797-1878):

Sharḥ-i Ghurar al-Fara'id or sharḥ-i Manzūmah Part One: "Metaphysics", Arabic text and Commentaries, Edited, with English and Persian Introductions and Arabic-English Glossary, by M. Mohaghegh and T. Izutsu.

II M.M. Âshtîyânî (ob. 1952):

Ta'lîgah bar sharḥ-i Manzûmah ("Commentary on Sabzawârî's sharḥ-i Manzûmah").

Vol I: Arabic text edited by A. Falâțûrî and M. Mohaghegh, with an English Introduction by T. Izutsu.

III M.M. Âshtîyânî:

Ta'lîgah bar sharḥ-i Manzûmah

Vol. II: Persian and German Introductions, Indices and Commentary, by A. Falâţûrî (Under print).

IV Collected Papers on Islamic Philosophy and Mysticism Edited by M. Mohaghegh and H. Landolt.

V N.A. Isfarâyinî (1242-1314):

Kâhif al-Asrâr

Persian text edited and translated into French, with French and Persian

## WERE WISDOM IN THE PLEIADES EVEN THEN MEN OF PERSIA WOULD OBTAIN IT

II

## WISDOM OF PERSIA

#### -SERIES-

OF TEXTS AND STUDIES PUBLISHED

by

The Institute of Islamic Studies
McGill University, Tehran Branch

#### **General Editors**

MEHDI MOHAGHEGH Ph. D.
Professor at Tehran University, Iran
Research Associate at McGill University

TOSHIHIKO IZUTSU Litt. D. Professor at McGill University, Canada Guest Professor at Keio University, Japan



# McGILL UNIVERSITY, MONTREAL CANADA INSTITUTE OF ISLAMIC STUDIES, TEHRAN BRANCH

In Collaboration

with

#### TEHRAN UNIVERSITY

### COMMENTARY ON SABZAWÂRÎ'S SHARH-I MANZÛMAH

## By MÎRZA MEHDÎ MODARRIS ÂSHTIYÂNÎ

Edited by

A. Falâṭûrî and M. Mohaghegh

With an English Introduction by

T. Izutsu

TEHRAN 1973